
Zeitschrift: Revue suisse de numismatique = Schweizerische numismatische
Rundschau

Herausgeber: Société Suisse de Numismatique = Schweizerische Numismatische
Gesellschaft

Band: 20 (1915)

Artikel: Le Culte préhistorique du Soleil et le Cimier des armes de Genève

Autor: Demole, Eug.

Kapitel: IV: La croix, symbole chrétien sur les monnaies franques,
carolingiennes et modernes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-172834

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-172834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 328 —

phateur, cassa les prétoriens, mit fin aux jeux séculaires
et fit profession de la religion chrétienne, sans cesser,
au reste, de demeurer attaché aux cultes païens. En 323r
il vainquit son beau-frère Licinius, le fit périr et, trois
ans plus tard, il fit périr aussi, par mesure de précaution,
son neveu Licinius fils. En 325, il assembla le concile
de Nicée et mourut en 337.

Si Constantin fut un déplorable chrétien, il faisait
cependant profession de l'être, et l'on ne doit pas oublier
que, s'il fut mis au rang des dieux par le Sénat, l'Église
le rangea de son côté parmi les saints.

La croix, symbole chrétien, se retrouve sur les monnaies

de la plupart des empereurs jusqu'à la fin de

l'Empire, mais on la retrouve aussi sur les monnaies de

l'Empire d'Orient qui, au vie siècle, vont servir de
prototype au monnayage franc.

IV. La croix, symbole chrétien sur les monnaies
franques, carolingiennes et modernes.

Parlant du monnayage franc, M. W. Deonna 1 nous dit :

« Il y a longtemps déjà que l'on a reconnu la survivance
« de la croix solaire équilatérale dans le monnayage
« mérovingien, par l'intermédiaire des monnaies gauloi-
« ses. Les monnaies mérovingiennes imitent les types
« byzantins, mais l'adoption de ceux-ci fut facilitée par
« la ressemblance de leurs emblèmes avec ceux de
ce l'ancien culte solaire, toujours vivaces, et la grande
« faveur dont a joui pendant des siècles la croix des
« monnaies ne peut s'expliquer que par la survivance
« des antiques symboles, vénérés chez nous et christia-
« nisés. »

Si M. W. Deonna était plus familiarisé avec la numis-

1 W. Deonna. Le soleil, etc.. op. cit., p. 75.



— 329 —

matique, il saurait que la circulation du numéraire gaulois
n'a pas persisté jusqu'à l'époque des invasions. Toutes
les trouvailles monétaires en font foi. Ainsi que me
l'écrivait dernièrement mon collègue et ami, M. Adrien
Blanchet, le savant le plus compétent en ces matières :

« on peut affirmer que la monnaie gauloise, celtique,
« n'a pas circulé dans la Gaule romaine au delà du
« Ier siècle de notre ère. Si l'on a trouvé des monnaies
« gauloises dans les sépultures franques des v% vie et
« vne siècles, ces monnaies étaient alors devenues
<c amulettes, et elles sont d'ailleurs très, très rares. »

Il est certain que les Barbares, qui les premiers
voulurent battre monnaie, avaient sous les yeux
d'autres types que les types gaulois pour leur servir
d'inspiration. Lorsque les Burgondes s'emparèrent, de
400 à 413, d'une partie des Gaules, située à l'occident
du Bhin, ils ne songèrent point, tout d'abord, à battre
monnaie, et utilisèrent les monnaies d'Orient, alors
en cours. Mais lorsque vers 500, leur roi, Gondebaud,
fut devenu le seul maître du royaume burgonde, il
voulut à son tour faire acte de souveraineté et ouvrit
un atelier, peut-être à Lyon ou à Genève. Pour avoir
quelques chances de circuler, ces monnaies ne pouvaient
être que des copies de celles de Constantinople, dans
Je champ desquelles, cependant, soit Gondebaud, soit
Sigismond son fils, ajoutèrent de petits monogrammes
qui ont permis de les identifier. Les espèces byzantines
qui avaient alors le plus grand cours étaient celles
d'Anastase (491-518). Si vraiment, comme le voudrait
M. W. Deonna, les Barbares se trouvaient alors entourés
par les vestiges de l'ancien culte solaire (tels que la
croix et ses dérivés) qui leur auraient fait mieux admettre
et comprendre les types de Constantinople, comment se

fait-il que les princes burgondes se soient exclusivement
bornés à retracer sur leurs espèces, d'entre les types
d'Anastase, ceux qui précisément se trouvaient dépour-



— 330 —

vus de croix, mais présentaient le type de la Victoire?
Le type de la Victoire ne figure cependant pas, que je
sache, parmi les symboles préhistoriques du soleil

L'explication est bien simple : c'est que les espèces
burgondes, pour pouvoir circuler, devaient copier
servilement celles de Constantinople, sur lesquelles le type
de la Victoire était le plus répandu.

On voit donc que Gondebaud et Sigismond ne se

préoccupaient guère des symboles solaires; ce qu'ils
demandaient avant tout, c'est que leurs espèces fussent
reçues, et pour cela ils copiaient les types les plus
courants.

Le monnayage franc offre les mêmes faits ; c'est tout
d'abord le type impérial de la Victoire qui est adopté.
On peut donc constater que chez les Barbares la
préoccupation du cours des espèces primait toutes les autres,
en particulier celle de reproduire les vestiges du culte
préhistorique solaire, soi-disant alors toujours vivace.

C'est pour le même motif économique, qu'après avoir
longuement suivi le type de la Victoire, les Francs
placèrent sur leurs espèces la croix haussée de plusieurs
degrés, telle qu'elle existe depuis le règne de Justin II
sur les monnaies byzantines 1.

A partir de ce moment, des types régionaux se
forment et l'on voit apparaître des modifications de la
croix que quelques archéologues préhistoriques ne
manquent pas de considérer comme des symboles
solaires ressuscites après une dizaine de siècles, telle
par exemple la croix dite « ancrée ».

Cette croix est formée, soit comme croix latine, soit
comme croix à branches unilatérales, d'un oméga
renversé qui repose sur la branche supérieure et lui donne
l'apparence d'une ancre, tandis que la branche inférieure

1 Maurice Prou. Catalogue des monnaies françaises de la Bibliothèque nationale.

Les monnaies mérovingiennes. Paris, 1892, in-8°, fîg. et pl. (voir
Introduction, p. XXII).



— 331 —

repose parfois sur un alpha. Ce sont là des dispositifs
propres aux triens frappés à Paris au nom de saint Éloi1.
Sur d'autres pièces, l'alpha et l'oméga sont séparés par
la croix, ou attachés aux branches latérales. On voit
dans ces divers arrangements l'intention manifeste
d'indiquer que le crucifié est le commencement et la
fin. « Mais si tel est le sens que les chrétiens donnaient
« à cette croix ancrée2», nous dira M. W. Deonna3,
« son origine est sans doute autre : c'est l'ancien syrn-
« bole celtique mué en croix par la simple adjonction
« d'une traverse. »

Ainsi donc, les chrétiens du vir3 siècle disposent une
croix, autour de laquelle leur intention clairement manifestée

est d'indiquer l'essence même de Jésus, symbolisé
par l'A et l'O); mais si telle a été leur intention, ils ont
été poussés à agir de la sorte pour restaurer un ancien
symbole celtique Voilà où conduit ce qu'on pourrait
appeler la doctrine de la survivance du symbole. Un objet
servait de symbole à une époque reculée. Depuis lors il
a été déchu de ce rôle et oublié comme tel. Un millier
d'années plus tard, on croit retrouver la gravure de cet
objet sur un monument et on s'efforce de le rattacher à

l'ancien symbole préhistorique
Il y a là défaut de méthode et, si j'ose le dire, défaut

de jugement. Défaut de méthode, en ce que le symbole
d'un culte ne peut exister comme tel que si le culte
existe aussi. Vient-il à disparaître, le symbole s'efface et
ne peut seul ressusciter. Défaut de jugement, en ce que
la première et la dernière lettre de l'alphabet grec
jouent un rôle capital et bien connu dans la symbolique
chrétienne, et qu'ils sont suffisamment désignés sur
les monnaies frappées au nom de saint Éloi pour qu'on
ne puisse ni ne doive les confondre avec d'autres figures.

1 M. Prou. Ibid., p. 161 sq.
2 Cette appellation est sûrement moderne.
3 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 73.



— 332 —

Que M. W. Deonna veuille bien me pardonner si je le
renvoie au passage suivant d'un traité d'archéologie
justement estimé et dont il aurait mauvaise grâce à

contester la valeur1 : Prenons donc garde de voir partout
des survivances. Elles existent, mais il ne faudrait pas les

confondre avec les rencontres spontanées, les influences, les

imitations conscientes.
Pour moi, et je ne crains pas de le dire, pour la

généralité des numismates, le monnayage mérovingien
s'est inspiré des types de la monnaie byzantine, dont la
croix était le symbole chrétien. Il a développé ces types
qui, suivant les régions, ont subi des transformations
diverses; il les a enrichis de divers symboles chrétiens
et de divers ornements propres à la région, mais en le

faisant, il ne pouvait guère être suggestionné par les
vestiges solaires des temps préhistoriques, attendu que
ces vestiges, ou avaient complètement disparu, ou
étaient négligés faute d'être compris.

Passant au monnayage carolingien, M. W. Deonna ne

manque pas d'y retrouver de nombreux vestiges du
culte préhistorique solaire, entre autres les points ou
globules, et il s'exprime comme suit à ce sujet2: « La
« croix cantonnée de ce que les numismates appellent
« des besants? Mais c'est un motif sur lequel on ne
« saurait revenir, l'ayant expliqué plus haut. » L'auteur
donne en effet3 le parallèle graphique suivant entre la

représentation des points ou globules sur les monuments

de l'antiquité et sur ceux du moyen âge (fig. 10) :

Antiquité TTCojien -Age.

W « % % A * ^ "r*
Fig. 10.

1 W. Deonna. L'archéologie, sa valeur, ses méthodes. Paris, 1912, 3 vol. in-8°,
pl. et vign. (voir vol. II, p. 130).

2 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 82.
¦i Ibid.rV' 80.



— 333 —

m Plusieurs fois déjà », dit-il \ « on a signalé ces quatre
« globules qui entourent la croix, motif très fréquent
« dans l'art barbare. Les voici, ornant le chaton d'une
« bague d'Yverdon ; seul décor d'une boucle de cein-
« turon au Musée de Genève; sur les agrafes du cime-
ce tière de la Balme, au même musée, où elles permutent
« avec leur équivalent graphique, les quatre croisettes
« cantonnant la tête humaine du soleil. Mais il n'est
« pas difficile de trouver, en des contrées diverses, des
« exemples plus anciens de ce symbole très fréquent,
« puisque le svastika apparaît déjà accompagné des
« globules sur les fusaioles de Troie, sur des vases de
« Santorin, etc. Comme la croix est l'équivalent du
« disque, on voit aussi les croisettes se substituer aux
<c globules sur des fibules béotiennes. Au lieu de can-
« tonner la croix, les globules peuvent en terminer les
« branches, motif qui apparaît déjà dans l'art assyrien
« et que, dans l'art mérovingien de nos contrées, nous
ce avons rattaché aux gravures préhistoriques de Suisse.
« Et la multitude de cupulettes qui accompagnent sur
« ces dernières la croix, ne sont autres que ces globules,
« réduites ailleurs à un nombre symétrique.

« Ce n'est pas le lieu de chercher ici le sens précis
« de cette disposition, de dire s'il s'agit de soleils mul-
« tiples, ou occupant des points différents de l'horizon,
& ou encore d'étoiles entourant la croix solaire : il suffit
« de constater que le sens lumineux ne prête à aucun
« doute. La croix équilatérale à disques cantonnés
« entre les branches après avoir décoré les poteries
«. d'Hissarlik, ainsi que les plus anciennes monnaies de la
« Lydie 2, s'est perpétuée dans les monnaies et les blasons

1 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit.. p. 77.
2 Ce que M. Goblet d'Alviella, cité par M. W. Deonna, prend pour une croix

cantonnée de quatre globules sur les anciennes pièces de Lydie, n'est qu'une
déformation du carré creux de ces monnaies, occasionnée par le procédé rudimentaire du
premier monnayage grec.



— 334 —

« du moyen âge chrétien, en passant par les poteries des

« palaflltes en Savoie, plus tard par les nombreuses-
ce monnaies gauloises, où les disques des cantons se transit

forment parfois en rouelles et en croissants.
« Cette croix, cantonnée de quatre globules, on va la

te voir pendant des siècles dans le monnayage episcopal
« de Genève, comme dans celui de maintes autres villes
ec et de maints princes du moyen âge; même les monte

naies genevoises frappées après 1535, où la croix équité
latérale est entourée d'un quadrilobe, s'y rattachent

tt encore, puisque quatre globules continuent à orner
et les angles intérieurs du quadrilobe. »

C'est en somme toujours la même idée qui se fait
jour. Au lieu d'être rendu attentif sur ce que le profond
hiatus qui sépare le préhistorique du moyen âge,
s'oppose à ce que les types oubliés des symboles solaires
aient pu servir d'inspiration secrète aux figures qui se
voient sur les monuments des xie et xne siècles, M. W.
Deonna établit entre les premiers et les seconds une
corrélation intime. Je comprends jusqu'à un certain
point que cette assimilation ait pu tenter un esprit avide
de généralisation, mais ce qui me surprend, c'est que
l'auteur n'ait pas fait plus à fond le tour de la question
et n'ait pas cherché à donner des preuves plus solides
de sa manière de voir.

Beprenons la question dès le commencement.
J'ai dit1 qu'en raison de son caractère rudimentale,

la figure de la croix avait de bonne heure été complétée
et entourée. Je ne crois pas qu'il s'agisse d'un fait
attribuable au symbolisme; nous nous trouvons bien plutôt
ici en présence d'un des actes inconscients de la
décoration primitive.

On connaît l'impression peu agréable produite par la

1*. 314.



— 335 —

monotonie de la ligne droite. Si deux lignes viennent à
se couper en croix, cette impression disparaît, mais la-

figure qui en résulte éveille alors le sentiment de vide
produit par les quatre angles droits demeurés libres.

Autrement dit, au point de vue décoratif, une croix
équilatérale libre est une image inachevée qui provoque
à nos yeux une impression d'incomplet. Vienne cette
croix à être cantonnée de points ou globules ou d'autres
figures, elles se trouvera achevée. Les cantonnements de
la croix sont donc, au point de vue décoratif, fonction
de l'achèvement de la croix.

Nous arrivons à la même impression en entourant la
croix d'un cercle, c'est-à-dire en en faisant une roue, et
cette impression se trouve accrue par l'adjonction de
nouveaux rayons ou de cantonnements.

En numismatique surtout, rien n'est mieux démontré.
La croix apparaît seule, tout d'abord, soit sur les monnaies

byzantines, soit sur les espèces franques, puis
cette croix est circonscrite, soit dans une couronne, soit
dans un cercle de grènetis formé de points ou globules,
dont le but décoratif n'est pas douteux. Les points ou
globules sont du reste mis à contribution, et cela d'une
façon constante, pour indiquer le contour des vêtements,
de la coiffure, des diadèmes; souvent ils envahissent le
champ de la pièce et viennent combler des vides; c'est
à ce titre, sans doute, qu'on les voit cantonner la croix.

Sur les monnaies carolingiennes, la croix est libre,
la plupart du temps, mais elle se trouve complétée
d'une façon constante par un cercle de grènetis.

Sur les monnaies épiscopales, en revanche, la croix
est fréquemment cantonnée. M. W. Deonna1 a cité en
particulier les monnaies épiscopales de Genève qui sont
connues dès le xie siècle. Tous les deniers que nous
connaissons de l'évêque Conrad ont en effet une croix

1 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 86 sq.



— 330 —

cantonnée de points, mais, chose curieuse, ces points sont
sans exception carrés (fig. 11). Il en est de même de ceux

e»
A>

?A

^ Ç^

A

Fig. 11.

figurant sur les oboles d'Adalgodus, successeur de Conrad.
On ne saurait parler ici de dégénérescence, puisque

ces monnaies sont les premières d'un type nouveau, et
il faut bien reconnaître que si, pour compléter la croix,
les points carrés sont appropriés, ils éloignent, en
revanche, toute idée d'un symbole solaire.

Sur les deniers de Guy de Faucigny, évêque de
•Genève, de 1078 à 1120 environ, on peut admettre que
le 80 °/o des points cantonnant la croix sont carrés.
Néanmoins le monnayage de cet évêque ayant été peu
surveillé, on peut à la rigueur admettre que ces points
carrés sont dus à une incorrection de fabrication.

On sait que Humbert de Grammont (1120 environ à

1135) succéda à Guy de Faucigny et amena une véritable
restauration dans le monnayage. Non seulement les
deniers sont frappés à un titre plus élevé que ceux de
«on prédécesseur, mais ils présentent aussi un type
sensiblement amélioré. Les points cantonnant la croix vont-
ils devenir ronds, comme il convient semble-t-il à des
emblèmes solaires? Nullement, tous les points cantonnant la
croix sont carrés et sur les innombrables pièces que nous
connaissons, aucune exception n'est faite à cette règle1.

1 M. W. Deonna (Le soleil, etc., op. cit., p. 87), fait observer que le denier n° 224

(Demole. Numismatique de l'évêché de Genève aux xie et XIIe siècles, Genève,
1908, in-8°, vign., p. 106), porte un anneau au lieu de point dans un des cantons de
la croix et il y voit une réminiscence de l'anneau solaire. En réalité, ce prétendu
anneau provient d'une inexactitude du dessinateur, ainsi qu'on peut s'en assurer sur
la pièce elle-même, au Cabinet de numismatique de Genève.



— 337 —

Il serait puéril de passer en revue les croix de toutes
les monnaies dès le xie siècle jusqu'aux temps modernes.
Ce que j'ai dit suffit pour établir que si, aux temps
préhistoriques comme au moyen âge, les globules ou
points, parfois carrés, se remarquent dans les cantons
et autour de la croix, cette proximité ne saurait leur
conférer un sens lumineux; aucune preuve n'est donnée
qu'ils se rattachent au répertoire solaire, tandis qu'à
toutes les époques ils jouent, semble-t-il, vis-à-vis de
la croix, un rôle indispensable pour en parachever le sens
de figure décorative.

Après les points ou globules, M. Deonna s'occupe
de la lettre S, ou mieux du signe en S. On sait, d'après
Déchelette1, qu'à l'époque préhistorique ce signe doit
être considéré comme un demi-svastika curviligne

Fig. 12.

(fig. 12); à ce titre on peut, sur les monuments
préhistoriques, le considérer comme un symbole solaire. Sur
les monuments gallo-romains, ce signe se rencontre
encore fréquemment, sous la forme d'un enroulement
à volutes, mais, ainsi que Déchelette 2 lui-même le fait
observer, il se rattache plutôt alors à la pal mette grecque
qu'au svastika.

Il est dès lors bien difficile d'admettre que dix à
douze siècles plus tard la lettre S, qui cantonne la croix
de quelques monnaies épiscopales, puisse être la ce

survivance du très vieux symbole celtique », comme le
voudrait M. W. Deonna. Ce ne serait plus de la sur-

1 Joseph Déchelette. Manuel d'arciteologie préhistorique celtique et gallo-
romaine. Paris, 1910-1914, 3 vol. et 2 appendices in-8°, avec pl., fig. et carte (voir
t. I, p. 458).

2 Joseph Déchelette. Le culte du soleil, etc., op. cit., p. 122, n. 1.



— 338 —

vivance, mais de la résurrection. Il paraît plus vraisemblable

d'admettre que la lettre S qui cantonne la croix
sur les monnaies des xie et xne siècles est mise là pour
l'expliquer1.

De ce que cette lettre se trouve parfois renversée ou
couchée, on ne saurait tirer la moindre déduction. On
sait assez que les graveurs du moyen âge étaient non
seulement des illettrés, mais souvent aussi des étourdis.
Les modèles qu'on leur donnait à copier devaient être
gravés à rebours sur les coins pour être visibles du bon
côté sur les monnaies. Parfois ils faisaient l'inverse et
copiaient servilement le modèle qui, dès lors, se trouvait
à rebours sur la monnaie. Parfois la moitié d'un mot se
trouvait tourné du bon côté et l'autre moitié à rebours ;

enfin, constamment aussi et sans motif, une lettre
figurait à rebours. Et parmi les iettres renversées il y
en avait bien d'autres que l'S; l'E, l'N, le P, étaient du
nombre; quant à PI, on le voyait souvent couché.

M. W. Deonna 2, dans son explication des monnaies
du moyen âge, à l'aide des symboles de l'ancien culte
solaire, arrive aux deniers de Frédéric, évêque de
Genève (environ 1032-1073), dont le temple est surmonté
d'un fronton portant le signe []j ou w.

Avec peu de conviction j'avais proposé3 de voir dans
ce signe les lettres C I, initiales de CONBADUS IMPE-
BATOB, tout en combattant moi-même cette audacieuse
hypothèse, si contraire à tout ce qui est connu. M. W.
Deonna nous présente à ce sujet, non pas une nouvelle
hypothèse, mais une affirmation : ce Ce signe (\Jj) » dit-il,
ce c'est la stylisation de la barque (solaire) portant dans
ce sa courbure un des svmboles du soleil4... »

1 Sanctissima, Signum Sedis ou Signum Salutis.
2 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 89.
:( E. Demole. Numismatique de l'évèclié de Genève aux xie et xne siècles,

op. cit., p. 41. Les deux lettres I C pourraient aussi représenter IESUS CHRISTUS.
Enfin, on pourrait voir dans le signe w une forme du vase eucharistique renfermant
.1 (Jésus).

4 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 90.



— 339 -
La barque d'Osiris ou d'Apollon hyperboréen sur le

fronton d'un temple chrétien
Un peu plus loin 1, M. W. Deonna nous dira : ec la

« hantise des images cosmiques est si forte, dans le
<c monnayage du moyen âge, que, sur certains deniers
ce (de l'évêché de Genève) au type de saint Pierre, de
« style très dégénéré, la tête du saint arrive à n'être
ce plus que des croissants et des triangles... ».

On sait que, sur les monnaies dégénérées du moyen
âge, le graveur traçait quelques traits conventionnels
qui n'avaient plus qu'une ressemblance éloignée avec
l'image qu'ils étaient censés reproduire. La tête de saint
Pierre, patron de l'Église de Genève, par exemple,
apparaît, sur des deniers du xivc siècle, comme une

M

^A
Fig. 13.

grimaçante caricature (voir fig. 13). Un premier demi-
cercle forme le crâne, un second en opposition au
premier indique la tonsure, un troisième entourant un
point constitue l'arcade sourcilière et l'œil; deux triangles
forment le nez et la bouche; enfin un trait curviligne
ressemblant à un S simule le bas de la tête et le
menton. Il est impossible de faire une tête à moins de
frais, étant donné surtout l'époque à laquelle travaillait
le graveur. Mais comment s'y prendre pour que les
lignes représentant le crâne, la tonsure, l'arcade
sourcilière et le menton ne soient pas incurvées sous forme
de croissants; que le nez et le profil des lèvres n'offrent
pas la forme de triangles? Ce sont là les linéaments
rudimentaires du visage qu'on ne saurait réduire à moins.

1 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 92.



- 340 —

Qu'auraient dit les humbles monnayeurs du xive siècle
s'ils avaient su qu'un jour viendrait où on les croirait
hantés par les images cosmiques

M. W. Deonna1, après avoir constaté que la croix fut
au moyen âge l'emblème de la communauté genevoise
et que le sceau de cette communauté fut détruit en 1291

par ordre de l'évêque, ne cherche pas à décider si cette
croix était celle de saint Maurice ou celle de la maison
de Savoie, ou encore si c'était un souvenir des croisades.
« Toutes ces croix », dit-il, ce qu'elles soient de Savoie,
ee de saint Maurice, de Genève, qu'elles ornent les
te monnaies de n'importe quelle ville de Suisse, sont
et des dérivations de l'antique croix solaire, dont le
ee souvenir a persisté pendant tout le moyen âge. »

Nous savons quelle est la valeur de cette assertion.
Au surplus, M. W. Deonna veut bien nous donner une
preuve nouvelle de ce qu'il avance : ec Comme les Suisses»,
dit-il, ce les soldats genevois portaient sur leurs habits
ec la croix répétée sur l'estomach et derrière les épaules.
tt C'est là une survivance bien connue, sous forme direte

tienne, d'un antique usage païen2. »

Ici comme ailleurs, nous prenons l'auteur en flagrant
délit de généralisation. Que dans la haute antiquité, les
guerriers aient porté sur la poitrine et par mesure
préservatrice, les symboles de leur culte, rien n'est plus
vraisemblable; mais après eux sont venus d'autres
guerriers appartenant aux périodes mieux connues de

l'histoire, et c'est un fait certain qu'il portaient souvent
sur la poitrine ou sur leurs écus des signes de ralliement
qui leur permettaient de se reconnaître. Cette mode
s'est perpétuée pendant le moyen âge, et c'est d'elle,
qu'au xie siècle, ont pris naissance les armoiries. Je ne
vois pas qu'il y ait le moindre enchaînement entre la

1 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 93.
1 Ibid., p. 94.



— 341 —

mission prophylactique du symbole pectoral et le signe
de ralliement d'un corps de troupes.

Outre le soleil qui figure comme cimier dans les
armes de Genève, M. W. Deonna étudie également l'aigle
et la clef qui chargent les deux partitions du blason de
cette ville, et il cherche à prouver que ces figures se
rattachent aussi à l'ancien culte solaire.

Que l'aigle, dans la haute antiquité, ait eu la valeur
d'un symbole solaire, on ne saurait en disconvenir.
Mais depuis lors, s'il a figuré constamment parmi les
attributs de la puissance souveraine, c'est bien plutôt
à cause de sa qualité de roi des êtres volants. Le symbole
primitif était détruit, mais pas la figure, et tout comme
pour la croix, cette figure est redevenue un nouveau symbole,

celui de la souveraineté, sans attache avec le premier.
En occident, l'aigle disparaît avec l'Empire romain,

pour réapparaître avec les Carolingiens, et il ne tarde
pas, avec une, puis avec deux têtes, à devenir l'emblème
héraldique des empereurs d'Allemagne. Le royaume de
Bourgogne ayant fait partie de l'empire dès 1032, il est
naturel que les villes principales de ce royaume, telles
que Zurich, Berne, Lucerne, Soleure, Bàie, Fribourg,
Genève, pour ne parler que de celles qui devinrent
suisses, aient placé, au moyen âge, l'aigle d'empire dans
leurs armes. Cette introduction ne pouvait avoir qu'une
signification purement politique et honorifique, sans la
moindre réminiscence d'une soi-disant tradition locale
du culte solaire.

Il en est de même de la clef qui figure aussi dans
le blason genevois et que M. W. DeonnaJ cherche à

rattacher ce aux vieilles clefs solaires et cosmiques de
ce l'antiquité.» Il reconnaît bien que cette clef appartient
à saint Pierre, cernais», dit-il, ce il faut aller plus loin
ee et rappeler pourquoi saint Pierre a reçu pour attribut

1 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 120.

BEVUE NUM. T. XX. 24



— 342 —

« caractéristique la clef. On sait quel est dans l'antiquité
ce le symbolisme de cet instrument. Les dieux et les
ce mortels le possèdent, pour montrer qu'ils sont les garce

diens des portes terrestres et célestes.» M.W. Deonna
cite alors toutes les divinités d'autrefois qui sont
représentées maniant des clefs, et il ajoute : ce Mais saint
ee Pierre? Ce n'est pas Dieu qui lui a remis cet insigne,
ee comme le figurent les sceaux, ce sont les vieilles
ce divinités cosmiques qui le lui ont légué et, dans sa
tt main, il symbolise son rôle de portier céleste, en
te même temps que sa puissance comme vicaire de
ce Christ, pouvant lier et délier. Si l'on désire plus de
tt précision, on peut supposer que c'est Kronos qui lui en
ce a fait don. Ainsi la clef de nos armoiries (genevoises),
te par l'intermédiaire du saint, s'apparente aux vieilles
ce clefs solaires et cosmiques de l'antiquité et, originaire-
ce ment du moins, a le même sens que l'aigle et le soleil.»

Je désire établir ici une distinction parmi les symboles
qui me permettra de répondre à M. W. Deonna.

Il est des objets et des idées qui se transforment ou
disparaissent et dont le symbole s'efface. Le culte primitif
du soleil, par exemple, a été symbolisé par la croix,
puis ce culte s'étant transformé, le symbole primitif a

disparu et la figure de la croix a seule subsisté.
Mais il y a des actions qui ont pris naissance avec

l'homme et qui dureront autant que lui, telle est l'action
d'ouvrir et de fermer, symbolisée par la clef.

Chaque époque, à tour de rôle, a fait usage du symbole

de la clef, tantôt dans un but religieux, tantôt pour
représenter une fonction purement terrestre et matérielle.

C'est ainsi qu'au moyen âge on trouve en France
les jetons de la Chambre du Trésor qui présentent au
revers une croix formée de quatre clefs. Parfois la clef
est unique et se trouve accompagnée d'une fleur de
lys1. Dirons-nous que cette clef, symbole de l'ouverture

1 Rouyer et Hucher. Histoire du jeton au moyen âge. Paris, Le Mans, 1858,
in-8», pl. (voir pp. 58 et 60 et pl. IV, n°» 27 et 30).



— 343 —

et de la fermeture du trésor, dérive du symbole de
l'antiquité? Absolument pas, attendu que ce n'est pas en
faveur des divinités solaires et cosmiques de l'antiquité
que la clef a été inventée, mais que l'acte d'ouvrir et de
fermer par son moyen leur était à coup sûr bien antérieur.
C'est également pour le même motif que les clefs de
saint Pierre n'ont aucune filiation avec les clefs solaires et
cosmiques auxquelles les fait remonter M. W. Deonna.

Lorsque les artistes du ive siècle ont représenté
l'apôtre Pierre recevant les clefs des mains de Jésus1,
ils ont voulu traduire d'une manière graphique la parole
adressée par celui-ci à son disciple : Je te donnerai les

clefs du royaume des deux, et tout ce que tu auras lié sur
la terre sera lié dans les deux, et tout ce que tu auras
délié sur la terre sera délié dans les deux2.

Les chrétiens des premiers siècles représentaient déjà
par la peinture la promesse de Jésus faite à Pierre. Quoi
de surprenant dès lors que les clefs de saint Pierre
aient passé dans les armes du pape et dans celles de
tant de dignitaires de l'Église.

Le symbolisme chrétien de la clef, ou des clefs, est
né de la parole de Jésus, et point n'est besoin de
remonter à Kronos pour l'expliquer.

V. Apparition du soleil dans les armes et sur
les monnaies genevoises.

Après avoir cherché à démontrer que la croix, symbole

chrétien, s'est substituée à la croix, symbole solaire,
M. W. Deonna pose la question suivante : Pourquoi le
disque radié a-t-il remplacé la croix qui s'était maintenue
pendant des siècles (sur les monnaies genevoises)3 f
Plusieurs raisons, suivant lui, expliquent cette substitution:

1 Martigny. Dictionnaire, op. cit., p. 156.
» Math. XVI, 19.
3 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 107.


	La croix, symbole chrétien sur les monnaies franques, carolingiennes et modernes

