
Zeitschrift: Revue suisse de numismatique = Schweizerische numismatische
Rundschau

Herausgeber: Société Suisse de Numismatique = Schweizerische Numismatische
Gesellschaft

Band: 20 (1915)

Artikel: Le Culte préhistorique du Soleil et le Cimier des armes de Genève

Autor: Demole, Eug.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-172834

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-172834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le Culte préhistorique du Soleil

et le Cimier des armes de Genève.

D'où vient le soleil qui apparaît au xvie siècle sur les
armes et les monnaies de Genève? Telle est la question
que se sont depuis fort longtemps posée les héraldistes
et les archéologues.

Jusqu'à ces derniers temps, deux opinions s'étaient
fait jour à ce sujet : pour les uns, le soleil des armes
de Genève se rattachait à l'ancien culte païen d'une
divinité solaire, adorée par nos ancêtres, mais aucune
preuve sérieuse ne pouvait en être donnée ; pour les
autres, cette explication se trouvait sans fondement, et
ils évitaient de conclure1.

Dans un mémoire publié récemment, M. W. Deonna2
a repris l'étude de cette question difficile, et il est

1 Cf. Léonard Baulacre. Œuvres historiques et littéraires. Genève, 1857, 2 vol.
in-8°, pl. (voir vol. I, p. 252 sq.)- — J.-D. Blavignac. Armoriai genevois. Genève,
1849, in-8°, pl. (M. D. G., t. VI et Vil). — [J.-E. Massé.] Armoiries et sceaux
de la République et Canton de Genève. Zurich, 1858, in-l°, pl. (Mittheil. d.
untiquar. Gesellschaft in Zurich, Band XIII, p. 61 sq. et pl. 1, 2 et 3).— A. Gautier.
Les armoiries des cantons suisses. Genève, 1865, in-8°, pl. (M. D. G., t. XV, p. 24).
— Id. Les armoiries et les couleurs de la Confédération et des cantons suisses.
Genève et Bàie, 1879, in-8°, pl. et vign. (voir p. 119).— Id. Notes sur les armes de
la République de Genève. Fribourg, 1891, br. in-8° (Arch, herald, suisses, 1891.
;>c année, p. 441). -- B. Reber. Pourquoi voit-on le soleil dans les armoiries
genevoises f Genève, 1903, br. in-8°. — Id. Le culte du soleil â Genève, au moyen
âge. Genève, 1901, br. in-12. — C. Martin. La question du temple d'Apollon à
Genève {Indicateur d'ant. suisses, Zurich, 1908, in-8°, t. X, p. 224 sq.). — Id.
Saint-Pierre, ancienne cathédrale de Genève. Genève [s. d.], in-f°, pl. et vign.,
p. 7 sq. — H. Deonna. Reprise en 1814 de ses anciennes armes par la
République de Genève {Archives héraldiques suisses. Fribourg, 1914, 28eannée, p. 197)

8 W. Deonna. Le soleil dans les armoiries de Genève. Genève, 1916, in-8°, vign.
{Revue île l'histoire des religions. Paris, 1915, in-8°, t. 72, p. 1 sq.).

RfcVUE NLM. T. XX. 22



- 310 —

arrivé, non pas à une hypothèse, mais à une affirmation

: «. C'est l'étude du symbole de la croix qui peut
« seule donner la clef de l'énigme; elle va nous perce

mettre d'affirmer que le soleil des armoiries genevoises
« remplace la croix dont il est l'équivalent graphique, et

« qu'il remonte par une série de chaînons au culte païen
« de la croix solaire 1 ».

L'auteur rappelle alors que la croix, sous des formes
variées, croix équilatérale, latine, gammée ou svastika,
crucifère ou à rayons multiples, disques ponctués ou
radiés, etc., etc., sont des symboles équivalents qui
dérivent de la roue et représentent le soleil. Ces signes
se retrouvent dans une foule de localités, entre autres
en Suisse, sur des monuments de l'époque préhistorique.
Il convient d'y ajouter d'autres symboles, qui se
rattachent au culte préhistorique du soleil : la barque et le
char solaire, les protomés de cygne, etc.

Suivant l'auteur, des vestiges de ces symboles ont
persisté jusque peu avant le christianisme, de telle sorte
que, lorsque Constantin Ier arbora la croix en se disant
chrétien, il adoptait un symbole anciennement connu, qui
ne devait pas heurter les païens, puisqu'il avait la même
forme que le leur. La croix, symbole chrétien, se serait
donc confondue avec la croix, symbole solaire, et c'est
cette croix que nous voyons sur les monnaies romaines
dès Constantin, puis que nous retrouvons sur les monnaies

byzantines. Avec le secours des monnaies
gauloises, les monnaies byzantines auraient servi de types
au monnayage mérovingien qui aurait été suivi du
monnayage carolingien. Sur ces monnaies, M. W. Deonna n'a
pas de peine à retrouver la même croix, à branches
égales, avec toutes ses variétés, dérivées, selon lui, de
la croix solaire et cantonnée de globules, de signes en
S et de tous les anciens symboles du culte solaire.

1 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 39.



- 311 —

L'auteur aborde enfin la croix des monnaies modernes,
semblable à celles des époques précédentes et dérivée
•de la croix, symbole solaire, soit dans ses formes
diverses, soit dans les accessoires qui l'accompagnent.
« Il est clair », dit-il, « qu'à cette époque le sens primitif
« de ces motifs, oblitéré par un long usage, était perdu
« et qu'ils n'avaient plus qu'une valeur traditionnelle et
« ornementale. Il ne subsistait plus guère que la notion
ce de luminosité de la croix qui, dès le début du
« christianisme, avait été transférée de l'antique croix
« solaire, à la croix chrétienne, et qui avait permis le
« maintien obstiné de tous ces emblèmes célestes restés
« comme jadis associés à la croix K »

Si, au xvie siècle, on voit le soleil apparaître sur les
monnaies de Genève, cela est dû principalement à ce

que la croix chrétienne dérivait de la croix solaire qui
lui avait transmis, suivant l'auteur, son sens lumineux
et, qu'étant jadis l'équivalent graphique du soleil, il était
naturel que le soleil s'y substituât2.

Telles sont, fort abrégées, les thèses soutenues par
M. W. Deonna.

Un numismate, et non des moindres, m'écrivait à

propos du mémoire en question : « La thèse soutenue
<( par l'auteur me paraît consister dans un enchaînement
« d'hypothèses qui, à mon avis, est assez fastidieux à

« débattre et à combattre. » Ce jugement peut paraître
sévère, mais il se justifie cependant. La lecture du
mémoire : Le soleil dans les armoiries de Genève, laisse
un double sentiment d'incertitude et d'accablement.
D'une part, on a l'impression que les faits avancés par
l'auteur avec tant d'assurance ne sont rien moins que
prouvés; d'autre part, on se trouve fatigué par l'écrasante

littérature qui est offerte en référence au lecteur.

1 W. Deonna. Le soleil, etc., op. eit., p. 100.
3 En réalité, il ne s'agit pas d'une substitution (voir plus bas § V),



— 312 —

Ma première impression fut qu'il n'y avait pas
d'inconvénient à laisser sans réponse cette brillante
causerie qui ne pouvait convaincre aucun esprit
vraiment critique. Mais à la réflexion, et suivant le conseil de
plusieurs amis, j'ai craint qu'en ne relevant pas les thèses
discutées par M. W. Deonna, il n'en résultât quelque
doute chez des personnes peu soucieuses d'approfondir
le sujet. Aussi je consacre ces pages, trop longues à

mon gré, à rétablir ce que je crois être la vérité, non
sans remercier de leurs utiles renseignements MM. Fr.
Imhoof-Blumer, l'abbé M. Besson et A. Cartier.

I. Symbole, amulette, figure.

11 convient d'établir tout d'abord la différence qui
existe entre l'objet, ou sa figure, et le symbole.

La figure est la forme extérieure de l'objet; elle peut
constituer un motif de décoration, mais on peut aussi
lui conférer un sens nouveau, en décidant qu'elle
désignera une chose matérielle ou morale : tel est le
symbole.

Le symbole peut être détruit, tout en laissant subsister
l'objet ou sa figure. La faucille, par exemple, est le
symbole dès moissons. Si la culture de la pomme de
terre venait à remplacer celle du blé, la faucille perdrait
son caractère symbolique qui, au bout d'un temps plus
ou moins long, serait complètement oublié.

Lorsqu'un symbole perd peu à peu sa signification, il
arrive parfois qu'il s'arrête dans cette régression pour
constituer une amulette. L'amulette n'a cependant pas
le moindre sens symbolique. C'est un objet, ou une
ligure, dont le sens et souvent l'origine se sont perdus,
mais à qui l'on attribue des propriétés préservatrices,
ou prophylactiques '.

1 L'amulette peut avoir d'autres origines que le symbole, mais il est inutile de les

indiquer ici.



— 313 —

Enfin la figure peut aussi subsister longtemps sans
avoir le sens de symbole, ni celui d'amulette, mais
simplement parce qu'elle fait partie d'un type connu et
recherché : ceci est vrai surtout en numismatique, où
l'immobilisation des types est chose constante, à toutes
les époques.

On voit donc qu'une figure, retrouvée parmi les
vestiges du passé, peut avoir l'un des quatre sens :

symbole, amulette, type, ou figure décorative, sans qu'il
soit toujours possible de décider auquel des quatre on
a affaire.

Quelques archéologues parlent couramment de « croix
préhistorique » et de « croix chrétienne ». Ces termes
ne semblent pas très précis. Il n'y a qu'une croix qui a
existé de tous temps et qui est une figure. Cette figure
paraît être devenue un symbole solaire aux temps
préhistoriques, puis le symbole a perdu peu à peu sa
signification et la croix est redevenue une figure
décorative, après avoir été bien probablement et pendant un
certain temps une amulette. Bien des siècles plus tard,
Jésus ayant été crucifié, les chrétiens ont choisi la croix
comme symbole de leur foi. Entre les deux symboles,
il n'y a pas de rapprochement à faire, ni aucune filiation
à établir, mais il convient, semble-t-il, lorsqu'on parie
de croix, de toujours spécifier que l'on désigne simplement

la figure qui a existé dès l'origine, ou l'un des
deux symboles qu'elle a représentés.

La figure de la croix n'est pas une création de
l'homme, elle a existé de tous temps dans la nature.
L'octaèdre régulier, examiné par son sommet, figure
une croix (fig. n° 1). Les prismes rhomboïdaux se
réunissent parfois, grâce aux modifications de leurs
sommets, pour former une croix rectangulaire (fig. n° 2).
Une mince couche de sable recouvrant une surface unie,
soumise à des vibrations, ne tarde pas à se diviser et à

former un cercle traversé d'une croix (fig. n°3). Plusieurs



— 314 —

familles de plantes ont les pétales de leurs fleurs
disposés en croix (fig. n° 4). Enfin le lézard qui marche,
l'homme qui nage, forment également une croix.

Fig. 1. Fig. Fig. 3. Fig. 4 '.

En raison de sa simplicité, la figure de la croix a

dû, fort anciennement, déjà, trouver sa place parmi
les motifs de la décoration, si bien que, lorsqu'on la
rencontre, on ne saurait toujours la prendre pour un
symbole. De même que, de nos jours, à côté de la croix
des églises, symbole des chrétiens, nous voyons autour
de nous des croix sans nombre qui n'ont aucun sens
symbolique, de même à une époque plus reculée, l'ornement

a pu côtoyer le symbole, sans qu'il nous soit donné
de les distinguer.

A cause de son caractère rudimentaire, la figure de la
croix a de bonne heure été complétée et entourée ; l'on
voit alors successivement apparaître de nombreuses
dérivations de cette figure, qui se présentèrent sans
effort à l'imagination créatrice : croix libre ou circonscrite

dans un cercle, croix alaisée, pattée, recroisetée,
potencée, ancrée, gammée, croix latine, croix cantonnée
de points ou globules, de croisettes, etc., etc.

Quelques-unes de ces formes même se trouvent
produites par des phénomènes naturels, ainsi que nous
l'avons vu plus haut et que nous le verrons encore2. Il
en résulte que, si les formes et les accessoires de la

1 Dapline Cneoi'um.
2 Voir p. 318.



— 315 —

croix sont à peu près les mêmes aux temps préhistoriques

et sous l'ère chrétienne, il n'en faudrait pas
conclure que les figures de la première époque ont
servi de modèle à la seconde, ni que le symbolisme
s'est nécessairement trouvé à la base de ces transformations.

L'explication plus simple et plus vraie, c'est
que l'homme a généralement une tendance à compliquer
une figure simple, en adoptant, même à des milliers
d'années de distance, les mêmes formes graphiques pour
y parvenir.

II. La croix, symbole solaire.

Dans un mémoire remarquable, paru en 1909, et
largement mis à contribution par M. W. Deonna, le
regretté J. Déchelette 1 a résumé et commenté tout ce
que l'on sait aujourd'hui du culte du soleil aux Lemps
préhistoriques.

«. L'état actuel des études archéologiques », dit-il, « perce

met, croyons-nous, d'affirmer que, du nord au sud et de
« l'est à l'ouest, les peuples primitifs de l'Europe, à en
« juger par les vestiges matériels de leur civilisation,
«furent de fervents adorateurs du soleil, principe de
« vie et source de fécondité. On peut aller plus loin
« encore et démontrer que, si l'art européen de l'âge du
« bronze et du premier âge du fer, présente partout,
* malgré les diversités de style, certaines similitudes de
« types — qu'on appelle cet art, suivant les lieux et sui-
« vant les temps, minoen, mycénien, nordique, dipylien,
« villanovien, lacustre ou hallstattien — la véritable
« cause de ces analogies doit être cherchée dans des
« croyances communes se rattachant au culte du soleil.

<i Les monuments de la Gaule, postérieurs à l'âge du

1 .1. Déchelette. /.e eulte du soleil aure temps préhistoriques. Paris, 1900, br.
in-S°, vign. {Iieeuc arehéologiijue, 1909, 4e série, t. XIII, p. 305 sq. et t. XIV, p. 94 sq.).



— 316 —

« bronze, montrent beaucoup d'exemples de la sur-
« vivance des chevaux et des oiseaux solaires. Quant à

« l'importance des rouelles et svastikas symboliques
« aux époques gauloise et gallo-romaine, elle a été
« depuis longtemps mise en évidence par de nombreux
« travaux. »

Déchelette cite alors les travaux de MM. A. Héron de

Villefosse, H. Gaidoz, S. Reinach et d'autres encore,
démontrant l'importance symbolique de la roue et du
signe en S sur les monuments gaulois.

Au reste, l'auteur met en garde contre les généralisations

; il dit entre autre : « S'il est incontestable que le
« signe en S, comme le svastika et le triscèle, dérivent
« d'un ancien symbole, il serait imprudent de voir un
& idéogramme religieux dans toute figure curviligne,
a plus ou moins apparentée à ce signe. Il semble bien
« qu'un autre élément, purement décoratif, la palmette
« grecque, avec ses enroulements en volutes, a concouru
« à la genèse du décor de la Tène, où les tracés curvi-
« lignes présentent un développement exceptionnel '. »

Examinons les principaux symboles solaires se
rattachant à la croix.

Une des formes les plus répandues de la croix, symbole

du soleil, est le svastika, ou croix gammée (fig.
n° 5). L'origine en est assez mystérieuse et plusieurs

Fig. 5.

auteurs ne la font pas dériver de la croix. Dans son bel

1 J. Déchelette. Le culte du soleil, op. cit., t. XIV. p. 122, n. 1.



— 317 —

ouvrage sur les cultes, les mythes et les religions *,

M. S. Reinach rappelle l'opinion de divers auteurs
sur ce sujet. Voici tout d'abord celle de M. E. Pottier :

« Je me rencontre avec M. Houssay dans l'explication
« qu'il donne de la croix gammée ou svastika. Il y a
« plusieurs années que, dans mon cours de l'École du
« Louvre, je m'applique à réduire la part de mysticisme
« et de commune origine qu'on veut attribuer à ce sym-
cc bole. Je suis persuadé qu'il appartient à la catégorie des
« formes simples que les primitifs, dans leurs tâtonne-
« ments graphiques, rencontrent aisément sous leurs
« doigts, sans en avoir préalablement connaissance par
« des modèles étrangers. Je ne sais pas ce qui a donné
a naissance au svastika de l'Inde et de la Chine, et je ne
« nie pas qu'en certain pays il ait pris la valeur d'un
* symbole religieux. Mais, dans la Grèce égéenne, je
« crois, comme M. Houssay, qu'il a été formé naturelle-
« ment par la simplification géométrique des tentacules
« du poulpe. On peut citer des monuments qui forment
« comme une échelle des différentes transformations du
« poulpe jusqu'à sa réduction en tétraskèle et en triskèle. »

Un second savant, M. von den Steinen, également cité
par M. Reinach, propose pour le svastika une autre
origine qui est le profil de la cigogne au vol. A cet effet,
après avoir rappelé les fusaïoles troyennes avec procession

d'échassiers et d'autres, où quelques svastikas se

terminent par des extrémités bifides, il reproduit des
photographies instantanées de cigognes au vol, dues à

M. Anschütz et affirme, non sans vraisemblance, que
«. l'image linéaire de la cigogne aux ailes déployées est
« le svastika. »

On me permettra de rappeler que la figure du svastika
est encore plus ancienne et bien moins localisée que

* S. Reinach. Cultes, mythes et religions. Paris, 1805-1808. 3 vol. in-8°, pl. (voir
vol. II, p. 210 sq.).



318

celle du poulpe ou de la cigogne, puisqu'on l'observe,
comme aussi la roue solaire, parmi les jeux de la lumière
polarisée 1 (fig. 6 et 7).

lig. (i. Fig. 7.

S'il est à coup sur intéressant de constater que la
ligure des symboles par excellence du soleil aux temps
préhistoriques est produite par le soleil lui-même, on
doit cependant mettre en doute que l'observation ait pu
en être faite à cette époque reculée. Retenons néanmoins
ces faits qui confirment ce que je disais en terminant le
§ 1 de l'extrême facilité avec laquelle les images simples
ont une tendance à se compliquer, soit par la main de
l'homme, soit par celle de la nature, sans qu'il soit
nécessaire de faire intervenir le symbolisme pour les
expliquer.

Quelles que soient les origines du svastika, on ne
saurait nier qu'il n'ait été, avec la roue, un des principaux

symboles solaires, souvent représentés sur les
monnaies grecques qui sont les plus anciennes connues,
et l'on peut, par le moyen de ces monnaies, déterminer
approximativement l'époque à laquelle le svastika et la
roue solaire perdirent leur signification symbolique,
c'est-à-dire ne furent plus placés sur les monnaies.

Je ferai tout d'abord observer à quel point les monuments

numismatiques sont supérieurs aux autres
lorsqu'il s'agit d'assigner son rang à une figure qui peut

1 En effet, si â travers un prisme de nicol, on examine un faisceau de lumière polarisée

ayant traversé une plaque de verre circulaire ou carrée, dont l'élasticité a été
modifiée dans une direction plus que dans l'autre, on observe le dessin de la figure Cy

ou celui de la figure 7.



— 319 —

être prise, soit pour le symbole, d'un culte, soit pour un
simple motif de décoration. On conçoit aisément qu'un
artiste, décorant un vase destiné aux usages domestiques,

donne plus ou moins carrière à son imagination,
sans qu'il soit aisé de décider si l'objet qu'il a représenté
a une valeur comme symbole ou comme simple
manifestation artistique.

Sur les monuments numismatiques, il en va tout autrement.

Tout d'abord, la monnaie émanant du souverain,
se trouve être l'exécution d'une loi ; elle revêt un
caractère officiel, ne reflétant que la volonté de celui
qui l'a ordonnée. En outre, l'exiguïté du champ se prête
peu à l'ornementation, si bien que les objets qui s'y
trouvent représentés possèdent une importance
particulière, comme ce sera le cas pour le svastika et la roue
solaire.

La présence du svastika s'observe sur les monnaies
de Corinthe, du vne au vie siècle; il se voit aussi sur
celles de Leucas, de Corcyre, d'Apollonie en Thrace, de
Thaliades, de Ionie, etc., du ve au ive siècle. On le trouve
aussi au ive siècle sur une monnaie de bronze de
Syracuse, puis il disparaît complètement du monnayage
grec.

La roue solaire se remarque sur les monnaies de
Taren te, du vne au vr siècle; de Syracuse et de Cyrène,
au vic siècle; sur celles de Chalcis (Eubée), d'un
atelier incertain d'Etrurie, de Massalia \ desTynténiens,
d'Ichme, de Phlius, deThèbes2, d'Orchornenos (Béotie),

1 II est probable que les oboles à la roue, émises à Massalia, se perpétuèrent plus
longtemps encore que le Ve et même le ive siècle. Blanchet. Traité des monnaies
gauloises. Paris, 1905, 2 vol. in-8°, pl. et vign. (voir t. I, p. 231).

Quelques-unes des monnaies de Volagase III. roi des Parthes (77-147 de J.-C.},
présentent la roue, mais il semble probable que, dans l'un et l'autre cas, la roue ne
soit plus qu'une survivance du symbole, perpétuée à Massalia et innovée par le roi
parthe, à cause des exigences de la circulation monétaire.

a En Béotie, comme parfois ailleurs, on constate la transformation des diverses
formes du carré creux qui affecte le revers des monnaies, en celle d'une roue qui
s'adapte mieux à la forme circulaire de la monnaie, sans qu'il faille voir dans ce
perfectionnement la recherche du symbole solaire. (Communication de M. Fr. Imhoof-
Blumer.)



— 320 —

au ve siècle; sur celles de Calchedon, de Mesembria,
d'Acanthus, au ive siècle, et sur celles d'Apameia, au
me siècle av. J.-C.

Il semble possible que la disparition des principaux
symboles solaires, sur les monnaies grecques, puisse
coïncider avec leur déchéance. Désormais, n'étant plus
un symbole, ils figureront seulement dans l'ornementation;

et si les monnaies de quelques rares ateliers les
portent encore, il est probable que ce n'est plus que
pour conserver la caractéristique d'un type connu et
courant.

Parmi les séries romaines de \'ses grave librai, émises
antérieurement à 268 av. J.-C, on trouve celle à la roue1,
puis quelques rares spécimens offrant le svastika2. Si
l'on envisage la roue comme symbole solaire, il ne
faudrait pas étendre cette signification à la lettre S que
l'on rencontre parfois entre deux rayons, pas plus
qu'aux globules disposés entre ces mêmes rayons, car
S est l'abréviation de semis (demi-as) et les globules
indiquent la valeur de la pièce relativement à l'étalon.
Il en est de même de la croix placée derrière la tête de
la déesse Roma, ou au dessus de la proue du revers ;

cette figure n'est autre chose que le chiffre X, decussis

(10 as), parfois remplacé par V, quincussis (5 as), etc.
A supposer que la roue ait constitué un symbole

solaire, sur les pièces du système librai, il est fort
intéressant de constater, sans quitter la numismatique
romaine, que cette figure a perdu son sens symbolique
au cours des âges. En effet, on la rencontre sur les
deniers d'argent postérieurs à 280 av. J.-C, comme
marque appartenant à un officier monétaire et faisant
place à d'autres figures, suivant le magistrat préposé à

1 E.-J. Haeberlin. Aes grave. Francfort. 1910, in-4°. avec 1 vol. de pi. in-f° (voir
pl. 23 sq.).

» Ibid., pl. 68, n°> 25 et 27.



— 321 —

la fabrication. Quant au svastika il disparaît après le
système librai *.

Cherchant à prouver fa persistance de l'ancien répertoire

cosmique, auquel seraient restés attachés un sens
religieux ou une vertu prophylactique, M. W. Deonna 2

cite quelques vestiges gallo-romains, retrouvés en Suisse
et en Savoie, sur lesquels se perçoivent certaines figures
qu'il estime devoir rappeler l'ancien culte solaire.

Je ferai tout d'abord observer que ces monuments
sont fort rares, eu égard au nombre immense de ceux
de la même époque, dépourvus de ces figures. En outre,
pour pouvoir faire état de ces rares vestiges, en vue de

prouver quoi que ce soit, il faudrait établir tout d'abord
qu'ils n'appartiennent pas à l'ornementation, car si telle
était leur raison d'être, ils n'auraient plus rien à

faire avec le culte du soleil et auraient perdu toute
signification.

Mais, dira-t-on, si le svastika et la roue ont disparu
du monnayage grec, du ive au me siècle av. J.-C, on les
retrouve en revanche sur les monnaies gauloises, où ils
subsisteront longtemps.

On ne saurait le nier. Reste à connaître la vateur
attribuée par les Gaulois aux symboles qu'ils cherchaient
à copier. Étaient-ils pour eux de vrais symboles, ou
seulement de simples figures, utiles à copier pour maintenir

le cours de la monnaie?
« L'histoire de la numismatique gauloise », nous dit

M. Gaidoz3, « pourrait se comparer à une caricature de
« Philippon, célèbre sous le règne du roi Louis-Philippe.
« Ce dessin représentait le portait du roi et une poire,
« séparés par une série de dégradations successives, si

1 E. Babelon. Description historique des monnaies de la République romaine.
Paris et Londres, 1885-1886, 2 vol. in-8°, vign. (voir vol. I, p. 48).

2 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 48 sq.
3 H. Gaidoz. Le Dieu gaulois du soleil et le stjmbolisme de la Roue. {Revue

archéologique, 1884, 3« série, t. IV, p. 7 sq., 136 sq.: 1885, t. V, p. 179 sq., 364 sq.;
1885, t. VI, p,. 16 sq., 167 sq., 319 sq.) (voir 1885. t. V, p. 366 et n. 1).



— 322 —

¦« bien qu'il était difficile de voir où finissait le portrait,
« où commençait la poire.

« Cette caricature a été l'origine d'un symbole, celui
« de la poire... Le point de départ est la monnaie
« grecque, ou le portrait de Louis-Philippe ; le point
« d'arrivée est la monnaie gauloise, ou la poire qui ne
« ressemble plus du tout au modèle, mais qui le fait
a oublier. »

M. H. Gaidoz ajoute : « Nous sommes heureux de
« pouvoir nous appuyer ici de l'autorité d'un des maîtres
« de la numismatique gauloise, M. A. de Barthélémy,
« qui s'exprime ainsi : Aujourd'hui que les connaisse

sances acquises permettent de se faire une idée de
« l'aptitude des Gaulois à s'assimiler les usages du
« milieu dans lequel ils se trouvaient et à imiter ce qui
¦« frappait leurs yeux, on ne saurait trop étudier, sur
« leurs monnaies, toutes les modifications apportées,
ce de copie en copie, dans les types. Trop longtemps
« on a cherché à y créer des symboles de conceptions
« scientifiques ou religieuses ; s'il y en a quelques
« exemples, ce que je me garde bien de nier, c'est
« encore pour nous lettre close. Il ne faut pas perce

dre de vue un fait : c'est que nous ignorons pres-
« que complètement la religion des Gaulois ; renonçons
« donc à deviner des mythes et des rites hypothétiques,
« des systèmes astronomiques ; évitons de chercher sur
« les monnaies gauloises des faits dans lesquels l'ima-
« gination seule prête à ceux qui les ont fabriquées, des
« idées qu'ils n'avaient pas. »

Dans l'état actuel de nos connaissances, ajouterai-je,
et tant que la symbolique gauloise n'est pas mieux
connue, je ne pense pas qu'on puisse faire état des

types monétaires gaulois pour une démonstration quelque

peu serrée de l'existence tardive du culte préhistorique

du soleil.
En résumé, si les symboles solaires se trouvaient en



— 323 —

honneur aux temps préhistoriques ; si, aux vir3, vie, ve

et ive siècles ils apparaissent encore, ils ne tardent pas,
peu à peu, à perdre leur signification et à tomber
probablement dans le domaine de l'ornementation ou
de l'amulette.

Lorsqu'un culte nouveau surgira, grandira et finalement

sera officiellement adopté, au ive siècle de notre
ère, il y aura sans doute une lutte prolongée entre les
nouvelles et les anciennes croyances, comme entre les
nouveaux et les anciens symboles, mais parmi les
anciennes croyances et les anciens symboles, on
chercherait en vain le culte préhistorique du soleil et ses
représentations graphiques. Dès longtemps, je le répète,
ils étaient effacés de la mémoire des hommes et d'autres
les avaient remplacés, en particulier le culte de Mithra,
alors tout puissant.

III. La croix symbole chrétien.

Si Jésus avait subi un autre genre de mort que celui du
crucifiement, il va de soi que le symbole chrétien eût été
différent. La croix fut choisie, d'une part, parce qu'elle
rappelait exactement le supplice de Jésus ; d'autre part,
parce que les chrétiens qui voulurent la porter ou la
vénérer furent en butte à des persécutions : il n'y a pas
de meilleur propagateur pour un dogme ou pour un
symbole que le sang des martyrs.

Les monuments des premiers siècles de notre ère que
l'on a retrouvés dans les catacombes portent, comme
symboles chrétiens : le poisson, l'ancre, le navire, la
colombe, mais la croix ne paraît qu'exceptionnellement,
cet emblème désignant trop ostensiblement les partisans
du culte prohibé *.

1 Théophile Roller. Les catacombes de Rome. Paris s. d. (1881), 2 vol. in-f° avec pl.
<voir vol. I, p. 110 sq.).



— 324 —

C'est une preuve nouvelle que l'antique croix, symbole

du soleil, se trouvait alors totalement oubliée et
sans aucune signification, ou luminosité, car pour peu
qu'elle eût survécu soit en Orient, soit en Occident,
comme objet de vénération, ou même simplement
comme relique, il est clair qu'on n'aurait pas pu persécuter

les chrétiens parce qu'ils portaient une croix.
Si le nouveau symbole se trouvait prohibé, il n'en fut

pas moins un signe de ralliement. Les épîtres adressées
par Paul et par d'autres apôtres aux premières églises
grecques et romaines en donnent la preuve : Car Christ ne
m'a pas envoyé pour baptiser, mais pour évaugéliser, non
point avec les discours de la sagesse humaine, afin que la
croix de Christ ne soit point anéantie 1. Car il y en a plu-
sieurs qui marchent d'une telle manière, que je vous ai
souvent dit, et maintenant je le dis encore en pleurant,
qu'ils sont ennemis de la croix de Christ2.

Ce sont là des paroles écrites au premier siècle après
J.-C

Lacroix, comme symbole, se trouvait donc étroitement
attachée au supplice de Jésus, alors même que, par
prudence, les chrétiens s'abstenaient de l'exhiber. Mais

pour les païens, la croix était un objet d'ignominie, car
on n'y attachait que les pires misérables.

On voit donc combien fallacieuse est la doctrine de
quelques archéologues modernes qui prétendent que la
croix de Jésus, symbole des chrétiens, s'est substituée
à l'ancienne croix préhistorique, symbole du soleil, grâce
à la luminosité de celle-ci qui existait toujours3.

' I Cor. I. 17.
* Phil. III. 18.
3 II est incontestable qu'il y a eu des contrées où la croix, symbole chrétien, s'est

substituée à une croix plus ancienne, comme par exemple au Mexique, au Pérou et
dans d'autres portions du Nouveau-Monde, Cette substitution peut, à la rigueur, avoir
eu lieu dans certaines parties très retardées d'Europe, mais ces faits ne controuvent
en aucune mesure ce qu'il s'agit de prouver, c'est que là où la croix, symbole chrétien,
a été officiellement placée sur les monuments tels que les monnaies, soit â Rome, soit
dans l'empire d'Orient, il ne s'est nullement produit une substitution de la croix,
symbole chrétien, à la croix, symbole solaire, attendu que celui-ci n'existait plus et
que la croix était depuis longtemps redevenue une figure.



— 325 —

C'est ici le nœud de la question. Il n'est pas admissible
que la croix ait pu conserver sa luminosité tout en ayant
perdu son rang de symbole. Or, de deux choses l'une :

ou bien la croix, ancien symbole solaire et lumineux, se
trouvait pour lors déchu et éteint, et la substitution du
symbole chrétien n'a pu se faire, le premier n'existant
plus ; ou bien le symbole préhistorique solaire existait
encore, et le symbole chrétien est venu le supplanter.

Or, comment supposer qu'un autre symbole, identique,
mais plus ancien que celui du Christ, pût exister encore,
sans qu'il y ait eu conflit entre eux? Nulle part on ne
voit qu'il se soit produit une réclamation quelconque de
la part des païens contre le nouvel emblème qui serait
venu créer entre les deux cultes une confusion redoutable.

Les païens se bornaient à mépriser la croix, preuve
évidente qu'elle ne représentait pour leur culte aucune
idée symbolique. Nulle part non plus, soit dans les
Épîtres des Apôtres, soit dans les écrits des Pères1,
on ne perçoit la moindre allusion à une autre croix
qu'à celle de Jésus; et combien cependant eùt-il été
facile d'établir un parallèle victorieux en faveur du second
symbole, si le premier eût seulement existé?

Cela ne veut pas dire que la croix en tant que figure
fût détruite, elle existait, tout au contraire, mais sans la
moindre signification solaire. Pour pouvoir admettre que
le symbole chrétien s'est substitué au symbole préhistorique

disparu et oublié, il faudrait des faits, des textes,
et les auteurs de cette étrange supposition n'en indiquent
aucun, tandis que tout ce qui est connu milite contre
cette conception qui paraît absolument moderne.

M.W. Deonna nous dira2 : « On sait que Constantin, sur
« les monnaies duquel apparaît pour la première fois la

1 Ce fait m'a été confirmé par M. l'abbé Marius Besson, hagiographe distingué, et
bien placé pour donner une affirmation en pareille matière.

• W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 51.

REVUR NUM. T. XX. 23



— 320 —

« croix chrétienne, sut user habilement de ce subterfuge
« pour unir les païens et les chrétiens». Et Victor Duruy1,
auquel il se rapporte, nous apprend que la croix ansée

(fig. n° 8) qui, suivant lui, reproduit exactemeïd le
chrisme (fîg. n° 9), figurait le salut, la vie éternelle;
qu'elle était aux mains des divinités égyptiennes l'attribut
essentiel de leur puissance et qu'elle avait des affinités
avec le culte du soleil.

Q

Fig. 8. Fig. 9.

Puis il nous parle du labarum « qui pourrait être pris »,

dit-il, « pourle symbole de la politique constantinienne »,
et il cite la description que fait de cette bannière célèbre,
Eusèbe, évêque de Cesaree, qui la vit dans les dernières
années du règne : « C'était une pique droite, coupée à sa
« partie supérieure par une barre transversale, où s'atta-
« chait un voile de pourpre ; sur ce voile, couvert de
« pierres précieuses, brillaient, brodés en or, les portraits
« de Constantin et de ses fils ; au dessus, une couronne
« d'or enveloppait le monogramme (le chrisme). »

Et Victor Duruy ajoute : « Pour les chrétiens, la barre
« figurait les bras de la croix ; pour les païens elle était
« le soutien nécessaire de l'étendard... le monogramme
« rappelait aux uns le Christ, aux autres le soleil. »

Cette description du labarum, d'après Eusèbe, est à

coup sûr précieuse et digne d'intérêt ; Victor Duruy
aurait pu la compléter et la faire suivre de ce que
rapporte le même Eusèbe au sujet de la vertu de cette

1 Victor Duruy. La politique religieuse de Constantin (Revue archéologique
1882, vol. 43, pp. 96 sq. et 155 sq. (voir p. 99 sq.).



— 327 —

bannière. M. l'abbé Martigny1 nous en indique l'essentiel :

« Ce qui reste du moins incontestablement établi, c'est
« la confiance qu'inspirait ce signe auguste (le chrisme
« inscrit sur le labarum), la vaillance qu'il donnait aux
« armées chrétiennes et la terreur qu'il portait dans les
« rangs ennemis. C'est ce qui se vit notamment à la
« bataille d'Andrinople, entre Constantin et Licinius: la
« vue seule de l'étendard sacré glaçait les soldats de ce
«. dernier, et partout où fut portée la croix, la victoire la
« suivit2. »

Si c'eût été l'antique symbole du soleil que les ennemis

de Constantin croyaient reconnaître sur le labarum,
pourquoi donc en furent-ils si fort épouvantés?

Il est manifeste que Victor Duruy a fait confusion
entre le chrisme primitif, placé par Constantin sur le
labarum, chrisme qu'Eusèbe définit exactement : Mitera
P in medio decussata (fig. 9), et la forme plus moderne
de ce monogramme, formé d'un P barré qui, en Orient,
put en effet, par la suite, être rapproché de la croix
ansée égyptienne.

Que Constantin ait mis en action tout ce que sa politique
pouvait lui suggérer pour rapprocher les païens et les
chrétiens, c'est incontestable, mais il est fort douteux
que les soldats de Maxence ou de Licinius aient vu sur
le labarum autre chose que ce qui s'y trouvait en réalité,
c'est-à-dire le symbole et le monogramme du Christ.

De tout ce qui précède, on peut conclure que la croix
placée par Constantin, soit sur ses monnaies, soit sur
celles des deux femmes de Constance Chlore, était le
symbole chrétien, dont l'origine connue et avouée de
tous, provenait du supplice de Jésus.

On se rappelle qu'après avoir vaincu Maxence, à la
fin d'octobre 312, Constantin rentra à Rome en triom-

1 Martigny. Dictionnaire des antiquités chrétiennes. Paris, 1865, in-8°, avec vign.
3 Le passage en italiques est la traduction d'Eusèbe.



— 328 —

phateur, cassa les prétoriens, mit fin aux jeux séculaires
et fit profession de la religion chrétienne, sans cesser,
au reste, de demeurer attaché aux cultes païens. En 323r
il vainquit son beau-frère Licinius, le fit périr et, trois
ans plus tard, il fit périr aussi, par mesure de précaution,
son neveu Licinius fils. En 325, il assembla le concile
de Nicée et mourut en 337.

Si Constantin fut un déplorable chrétien, il faisait
cependant profession de l'être, et l'on ne doit pas oublier
que, s'il fut mis au rang des dieux par le Sénat, l'Église
le rangea de son côté parmi les saints.

La croix, symbole chrétien, se retrouve sur les monnaies

de la plupart des empereurs jusqu'à la fin de

l'Empire, mais on la retrouve aussi sur les monnaies de

l'Empire d'Orient qui, au vie siècle, vont servir de
prototype au monnayage franc.

IV. La croix, symbole chrétien sur les monnaies
franques, carolingiennes et modernes.

Parlant du monnayage franc, M. W. Deonna 1 nous dit :

« Il y a longtemps déjà que l'on a reconnu la survivance
« de la croix solaire équilatérale dans le monnayage
« mérovingien, par l'intermédiaire des monnaies gauloi-
« ses. Les monnaies mérovingiennes imitent les types
« byzantins, mais l'adoption de ceux-ci fut facilitée par
« la ressemblance de leurs emblèmes avec ceux de
ce l'ancien culte solaire, toujours vivaces, et la grande
« faveur dont a joui pendant des siècles la croix des
« monnaies ne peut s'expliquer que par la survivance
« des antiques symboles, vénérés chez nous et christia-
« nisés. »

Si M. W. Deonna était plus familiarisé avec la numis-

1 W. Deonna. Le soleil, etc.. op. cit., p. 75.



— 329 —

matique, il saurait que la circulation du numéraire gaulois
n'a pas persisté jusqu'à l'époque des invasions. Toutes
les trouvailles monétaires en font foi. Ainsi que me
l'écrivait dernièrement mon collègue et ami, M. Adrien
Blanchet, le savant le plus compétent en ces matières :

« on peut affirmer que la monnaie gauloise, celtique,
« n'a pas circulé dans la Gaule romaine au delà du
« Ier siècle de notre ère. Si l'on a trouvé des monnaies
« gauloises dans les sépultures franques des v% vie et
« vne siècles, ces monnaies étaient alors devenues
<c amulettes, et elles sont d'ailleurs très, très rares. »

Il est certain que les Barbares, qui les premiers
voulurent battre monnaie, avaient sous les yeux
d'autres types que les types gaulois pour leur servir
d'inspiration. Lorsque les Burgondes s'emparèrent, de
400 à 413, d'une partie des Gaules, située à l'occident
du Bhin, ils ne songèrent point, tout d'abord, à battre
monnaie, et utilisèrent les monnaies d'Orient, alors
en cours. Mais lorsque vers 500, leur roi, Gondebaud,
fut devenu le seul maître du royaume burgonde, il
voulut à son tour faire acte de souveraineté et ouvrit
un atelier, peut-être à Lyon ou à Genève. Pour avoir
quelques chances de circuler, ces monnaies ne pouvaient
être que des copies de celles de Constantinople, dans
Je champ desquelles, cependant, soit Gondebaud, soit
Sigismond son fils, ajoutèrent de petits monogrammes
qui ont permis de les identifier. Les espèces byzantines
qui avaient alors le plus grand cours étaient celles
d'Anastase (491-518). Si vraiment, comme le voudrait
M. W. Deonna, les Barbares se trouvaient alors entourés
par les vestiges de l'ancien culte solaire (tels que la
croix et ses dérivés) qui leur auraient fait mieux admettre
et comprendre les types de Constantinople, comment se

fait-il que les princes burgondes se soient exclusivement
bornés à retracer sur leurs espèces, d'entre les types
d'Anastase, ceux qui précisément se trouvaient dépour-



— 330 —

vus de croix, mais présentaient le type de la Victoire?
Le type de la Victoire ne figure cependant pas, que je
sache, parmi les symboles préhistoriques du soleil

L'explication est bien simple : c'est que les espèces
burgondes, pour pouvoir circuler, devaient copier
servilement celles de Constantinople, sur lesquelles le type
de la Victoire était le plus répandu.

On voit donc que Gondebaud et Sigismond ne se

préoccupaient guère des symboles solaires; ce qu'ils
demandaient avant tout, c'est que leurs espèces fussent
reçues, et pour cela ils copiaient les types les plus
courants.

Le monnayage franc offre les mêmes faits ; c'est tout
d'abord le type impérial de la Victoire qui est adopté.
On peut donc constater que chez les Barbares la
préoccupation du cours des espèces primait toutes les autres,
en particulier celle de reproduire les vestiges du culte
préhistorique solaire, soi-disant alors toujours vivace.

C'est pour le même motif économique, qu'après avoir
longuement suivi le type de la Victoire, les Francs
placèrent sur leurs espèces la croix haussée de plusieurs
degrés, telle qu'elle existe depuis le règne de Justin II
sur les monnaies byzantines 1.

A partir de ce moment, des types régionaux se
forment et l'on voit apparaître des modifications de la
croix que quelques archéologues préhistoriques ne
manquent pas de considérer comme des symboles
solaires ressuscites après une dizaine de siècles, telle
par exemple la croix dite « ancrée ».

Cette croix est formée, soit comme croix latine, soit
comme croix à branches unilatérales, d'un oméga
renversé qui repose sur la branche supérieure et lui donne
l'apparence d'une ancre, tandis que la branche inférieure

1 Maurice Prou. Catalogue des monnaies françaises de la Bibliothèque nationale.

Les monnaies mérovingiennes. Paris, 1892, in-8°, fîg. et pl. (voir
Introduction, p. XXII).



— 331 —

repose parfois sur un alpha. Ce sont là des dispositifs
propres aux triens frappés à Paris au nom de saint Éloi1.
Sur d'autres pièces, l'alpha et l'oméga sont séparés par
la croix, ou attachés aux branches latérales. On voit
dans ces divers arrangements l'intention manifeste
d'indiquer que le crucifié est le commencement et la
fin. « Mais si tel est le sens que les chrétiens donnaient
« à cette croix ancrée2», nous dira M. W. Deonna3,
« son origine est sans doute autre : c'est l'ancien syrn-
« bole celtique mué en croix par la simple adjonction
« d'une traverse. »

Ainsi donc, les chrétiens du vir3 siècle disposent une
croix, autour de laquelle leur intention clairement manifestée

est d'indiquer l'essence même de Jésus, symbolisé
par l'A et l'O); mais si telle a été leur intention, ils ont
été poussés à agir de la sorte pour restaurer un ancien
symbole celtique Voilà où conduit ce qu'on pourrait
appeler la doctrine de la survivance du symbole. Un objet
servait de symbole à une époque reculée. Depuis lors il
a été déchu de ce rôle et oublié comme tel. Un millier
d'années plus tard, on croit retrouver la gravure de cet
objet sur un monument et on s'efforce de le rattacher à

l'ancien symbole préhistorique
Il y a là défaut de méthode et, si j'ose le dire, défaut

de jugement. Défaut de méthode, en ce que le symbole
d'un culte ne peut exister comme tel que si le culte
existe aussi. Vient-il à disparaître, le symbole s'efface et
ne peut seul ressusciter. Défaut de jugement, en ce que
la première et la dernière lettre de l'alphabet grec
jouent un rôle capital et bien connu dans la symbolique
chrétienne, et qu'ils sont suffisamment désignés sur
les monnaies frappées au nom de saint Éloi pour qu'on
ne puisse ni ne doive les confondre avec d'autres figures.

1 M. Prou. Ibid., p. 161 sq.
2 Cette appellation est sûrement moderne.
3 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 73.



— 332 —

Que M. W. Deonna veuille bien me pardonner si je le
renvoie au passage suivant d'un traité d'archéologie
justement estimé et dont il aurait mauvaise grâce à

contester la valeur1 : Prenons donc garde de voir partout
des survivances. Elles existent, mais il ne faudrait pas les

confondre avec les rencontres spontanées, les influences, les

imitations conscientes.
Pour moi, et je ne crains pas de le dire, pour la

généralité des numismates, le monnayage mérovingien
s'est inspiré des types de la monnaie byzantine, dont la
croix était le symbole chrétien. Il a développé ces types
qui, suivant les régions, ont subi des transformations
diverses; il les a enrichis de divers symboles chrétiens
et de divers ornements propres à la région, mais en le

faisant, il ne pouvait guère être suggestionné par les
vestiges solaires des temps préhistoriques, attendu que
ces vestiges, ou avaient complètement disparu, ou
étaient négligés faute d'être compris.

Passant au monnayage carolingien, M. W. Deonna ne

manque pas d'y retrouver de nombreux vestiges du
culte préhistorique solaire, entre autres les points ou
globules, et il s'exprime comme suit à ce sujet2: « La
« croix cantonnée de ce que les numismates appellent
« des besants? Mais c'est un motif sur lequel on ne
« saurait revenir, l'ayant expliqué plus haut. » L'auteur
donne en effet3 le parallèle graphique suivant entre la

représentation des points ou globules sur les monuments

de l'antiquité et sur ceux du moyen âge (fig. 10) :

Antiquité TTCojien -Age.

W « % % A * ^ "r*
Fig. 10.

1 W. Deonna. L'archéologie, sa valeur, ses méthodes. Paris, 1912, 3 vol. in-8°,
pl. et vign. (voir vol. II, p. 130).

2 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 82.
¦i Ibid.rV' 80.



— 333 —

m Plusieurs fois déjà », dit-il \ « on a signalé ces quatre
« globules qui entourent la croix, motif très fréquent
« dans l'art barbare. Les voici, ornant le chaton d'une
« bague d'Yverdon ; seul décor d'une boucle de cein-
« turon au Musée de Genève; sur les agrafes du cime-
ce tière de la Balme, au même musée, où elles permutent
« avec leur équivalent graphique, les quatre croisettes
« cantonnant la tête humaine du soleil. Mais il n'est
« pas difficile de trouver, en des contrées diverses, des
« exemples plus anciens de ce symbole très fréquent,
« puisque le svastika apparaît déjà accompagné des
« globules sur les fusaioles de Troie, sur des vases de
« Santorin, etc. Comme la croix est l'équivalent du
« disque, on voit aussi les croisettes se substituer aux
<c globules sur des fibules béotiennes. Au lieu de can-
« tonner la croix, les globules peuvent en terminer les
« branches, motif qui apparaît déjà dans l'art assyrien
« et que, dans l'art mérovingien de nos contrées, nous
ce avons rattaché aux gravures préhistoriques de Suisse.
« Et la multitude de cupulettes qui accompagnent sur
« ces dernières la croix, ne sont autres que ces globules,
« réduites ailleurs à un nombre symétrique.

« Ce n'est pas le lieu de chercher ici le sens précis
« de cette disposition, de dire s'il s'agit de soleils mul-
« tiples, ou occupant des points différents de l'horizon,
& ou encore d'étoiles entourant la croix solaire : il suffit
« de constater que le sens lumineux ne prête à aucun
« doute. La croix équilatérale à disques cantonnés
« entre les branches après avoir décoré les poteries
«. d'Hissarlik, ainsi que les plus anciennes monnaies de la
« Lydie 2, s'est perpétuée dans les monnaies et les blasons

1 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit.. p. 77.
2 Ce que M. Goblet d'Alviella, cité par M. W. Deonna, prend pour une croix

cantonnée de quatre globules sur les anciennes pièces de Lydie, n'est qu'une
déformation du carré creux de ces monnaies, occasionnée par le procédé rudimentaire du
premier monnayage grec.



— 334 —

« du moyen âge chrétien, en passant par les poteries des

« palaflltes en Savoie, plus tard par les nombreuses-
ce monnaies gauloises, où les disques des cantons se transit

forment parfois en rouelles et en croissants.
« Cette croix, cantonnée de quatre globules, on va la

te voir pendant des siècles dans le monnayage episcopal
« de Genève, comme dans celui de maintes autres villes
ec et de maints princes du moyen âge; même les monte

naies genevoises frappées après 1535, où la croix équité
latérale est entourée d'un quadrilobe, s'y rattachent

tt encore, puisque quatre globules continuent à orner
et les angles intérieurs du quadrilobe. »

C'est en somme toujours la même idée qui se fait
jour. Au lieu d'être rendu attentif sur ce que le profond
hiatus qui sépare le préhistorique du moyen âge,
s'oppose à ce que les types oubliés des symboles solaires
aient pu servir d'inspiration secrète aux figures qui se
voient sur les monuments des xie et xne siècles, M. W.
Deonna établit entre les premiers et les seconds une
corrélation intime. Je comprends jusqu'à un certain
point que cette assimilation ait pu tenter un esprit avide
de généralisation, mais ce qui me surprend, c'est que
l'auteur n'ait pas fait plus à fond le tour de la question
et n'ait pas cherché à donner des preuves plus solides
de sa manière de voir.

Beprenons la question dès le commencement.
J'ai dit1 qu'en raison de son caractère rudimentale,

la figure de la croix avait de bonne heure été complétée
et entourée. Je ne crois pas qu'il s'agisse d'un fait
attribuable au symbolisme; nous nous trouvons bien plutôt
ici en présence d'un des actes inconscients de la
décoration primitive.

On connaît l'impression peu agréable produite par la

1*. 314.



— 335 —

monotonie de la ligne droite. Si deux lignes viennent à
se couper en croix, cette impression disparaît, mais la-

figure qui en résulte éveille alors le sentiment de vide
produit par les quatre angles droits demeurés libres.

Autrement dit, au point de vue décoratif, une croix
équilatérale libre est une image inachevée qui provoque
à nos yeux une impression d'incomplet. Vienne cette
croix à être cantonnée de points ou globules ou d'autres
figures, elles se trouvera achevée. Les cantonnements de
la croix sont donc, au point de vue décoratif, fonction
de l'achèvement de la croix.

Nous arrivons à la même impression en entourant la
croix d'un cercle, c'est-à-dire en en faisant une roue, et
cette impression se trouve accrue par l'adjonction de
nouveaux rayons ou de cantonnements.

En numismatique surtout, rien n'est mieux démontré.
La croix apparaît seule, tout d'abord, soit sur les monnaies

byzantines, soit sur les espèces franques, puis
cette croix est circonscrite, soit dans une couronne, soit
dans un cercle de grènetis formé de points ou globules,
dont le but décoratif n'est pas douteux. Les points ou
globules sont du reste mis à contribution, et cela d'une
façon constante, pour indiquer le contour des vêtements,
de la coiffure, des diadèmes; souvent ils envahissent le
champ de la pièce et viennent combler des vides; c'est
à ce titre, sans doute, qu'on les voit cantonner la croix.

Sur les monnaies carolingiennes, la croix est libre,
la plupart du temps, mais elle se trouve complétée
d'une façon constante par un cercle de grènetis.

Sur les monnaies épiscopales, en revanche, la croix
est fréquemment cantonnée. M. W. Deonna1 a cité en
particulier les monnaies épiscopales de Genève qui sont
connues dès le xie siècle. Tous les deniers que nous
connaissons de l'évêque Conrad ont en effet une croix

1 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 86 sq.



— 330 —

cantonnée de points, mais, chose curieuse, ces points sont
sans exception carrés (fig. 11). Il en est de même de ceux

e»
A>

?A

^ Ç^

A

Fig. 11.

figurant sur les oboles d'Adalgodus, successeur de Conrad.
On ne saurait parler ici de dégénérescence, puisque

ces monnaies sont les premières d'un type nouveau, et
il faut bien reconnaître que si, pour compléter la croix,
les points carrés sont appropriés, ils éloignent, en
revanche, toute idée d'un symbole solaire.

Sur les deniers de Guy de Faucigny, évêque de
•Genève, de 1078 à 1120 environ, on peut admettre que
le 80 °/o des points cantonnant la croix sont carrés.
Néanmoins le monnayage de cet évêque ayant été peu
surveillé, on peut à la rigueur admettre que ces points
carrés sont dus à une incorrection de fabrication.

On sait que Humbert de Grammont (1120 environ à

1135) succéda à Guy de Faucigny et amena une véritable
restauration dans le monnayage. Non seulement les
deniers sont frappés à un titre plus élevé que ceux de
«on prédécesseur, mais ils présentent aussi un type
sensiblement amélioré. Les points cantonnant la croix vont-
ils devenir ronds, comme il convient semble-t-il à des
emblèmes solaires? Nullement, tous les points cantonnant la
croix sont carrés et sur les innombrables pièces que nous
connaissons, aucune exception n'est faite à cette règle1.

1 M. W. Deonna (Le soleil, etc., op. cit., p. 87), fait observer que le denier n° 224

(Demole. Numismatique de l'évêché de Genève aux xie et XIIe siècles, Genève,
1908, in-8°, vign., p. 106), porte un anneau au lieu de point dans un des cantons de
la croix et il y voit une réminiscence de l'anneau solaire. En réalité, ce prétendu
anneau provient d'une inexactitude du dessinateur, ainsi qu'on peut s'en assurer sur
la pièce elle-même, au Cabinet de numismatique de Genève.



— 337 —

Il serait puéril de passer en revue les croix de toutes
les monnaies dès le xie siècle jusqu'aux temps modernes.
Ce que j'ai dit suffit pour établir que si, aux temps
préhistoriques comme au moyen âge, les globules ou
points, parfois carrés, se remarquent dans les cantons
et autour de la croix, cette proximité ne saurait leur
conférer un sens lumineux; aucune preuve n'est donnée
qu'ils se rattachent au répertoire solaire, tandis qu'à
toutes les époques ils jouent, semble-t-il, vis-à-vis de
la croix, un rôle indispensable pour en parachever le sens
de figure décorative.

Après les points ou globules, M. Deonna s'occupe
de la lettre S, ou mieux du signe en S. On sait, d'après
Déchelette1, qu'à l'époque préhistorique ce signe doit
être considéré comme un demi-svastika curviligne

Fig. 12.

(fig. 12); à ce titre on peut, sur les monuments
préhistoriques, le considérer comme un symbole solaire. Sur
les monuments gallo-romains, ce signe se rencontre
encore fréquemment, sous la forme d'un enroulement
à volutes, mais, ainsi que Déchelette 2 lui-même le fait
observer, il se rattache plutôt alors à la pal mette grecque
qu'au svastika.

Il est dès lors bien difficile d'admettre que dix à
douze siècles plus tard la lettre S, qui cantonne la croix
de quelques monnaies épiscopales, puisse être la ce

survivance du très vieux symbole celtique », comme le
voudrait M. W. Deonna. Ce ne serait plus de la sur-

1 Joseph Déchelette. Manuel d'arciteologie préhistorique celtique et gallo-
romaine. Paris, 1910-1914, 3 vol. et 2 appendices in-8°, avec pl., fig. et carte (voir
t. I, p. 458).

2 Joseph Déchelette. Le culte du soleil, etc., op. cit., p. 122, n. 1.



— 338 —

vivance, mais de la résurrection. Il paraît plus vraisemblable

d'admettre que la lettre S qui cantonne la croix
sur les monnaies des xie et xne siècles est mise là pour
l'expliquer1.

De ce que cette lettre se trouve parfois renversée ou
couchée, on ne saurait tirer la moindre déduction. On
sait assez que les graveurs du moyen âge étaient non
seulement des illettrés, mais souvent aussi des étourdis.
Les modèles qu'on leur donnait à copier devaient être
gravés à rebours sur les coins pour être visibles du bon
côté sur les monnaies. Parfois ils faisaient l'inverse et
copiaient servilement le modèle qui, dès lors, se trouvait
à rebours sur la monnaie. Parfois la moitié d'un mot se
trouvait tourné du bon côté et l'autre moitié à rebours ;

enfin, constamment aussi et sans motif, une lettre
figurait à rebours. Et parmi les iettres renversées il y
en avait bien d'autres que l'S; l'E, l'N, le P, étaient du
nombre; quant à PI, on le voyait souvent couché.

M. W. Deonna 2, dans son explication des monnaies
du moyen âge, à l'aide des symboles de l'ancien culte
solaire, arrive aux deniers de Frédéric, évêque de
Genève (environ 1032-1073), dont le temple est surmonté
d'un fronton portant le signe []j ou w.

Avec peu de conviction j'avais proposé3 de voir dans
ce signe les lettres C I, initiales de CONBADUS IMPE-
BATOB, tout en combattant moi-même cette audacieuse
hypothèse, si contraire à tout ce qui est connu. M. W.
Deonna nous présente à ce sujet, non pas une nouvelle
hypothèse, mais une affirmation : ce Ce signe (\Jj) » dit-il,
ce c'est la stylisation de la barque (solaire) portant dans
ce sa courbure un des svmboles du soleil4... »

1 Sanctissima, Signum Sedis ou Signum Salutis.
2 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 89.
:( E. Demole. Numismatique de l'évèclié de Genève aux xie et xne siècles,

op. cit., p. 41. Les deux lettres I C pourraient aussi représenter IESUS CHRISTUS.
Enfin, on pourrait voir dans le signe w une forme du vase eucharistique renfermant
.1 (Jésus).

4 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 90.



— 339 -
La barque d'Osiris ou d'Apollon hyperboréen sur le

fronton d'un temple chrétien
Un peu plus loin 1, M. W. Deonna nous dira : ec la

« hantise des images cosmiques est si forte, dans le
<c monnayage du moyen âge, que, sur certains deniers
ce (de l'évêché de Genève) au type de saint Pierre, de
« style très dégénéré, la tête du saint arrive à n'être
ce plus que des croissants et des triangles... ».

On sait que, sur les monnaies dégénérées du moyen
âge, le graveur traçait quelques traits conventionnels
qui n'avaient plus qu'une ressemblance éloignée avec
l'image qu'ils étaient censés reproduire. La tête de saint
Pierre, patron de l'Église de Genève, par exemple,
apparaît, sur des deniers du xivc siècle, comme une

M

^A
Fig. 13.

grimaçante caricature (voir fig. 13). Un premier demi-
cercle forme le crâne, un second en opposition au
premier indique la tonsure, un troisième entourant un
point constitue l'arcade sourcilière et l'œil; deux triangles
forment le nez et la bouche; enfin un trait curviligne
ressemblant à un S simule le bas de la tête et le
menton. Il est impossible de faire une tête à moins de
frais, étant donné surtout l'époque à laquelle travaillait
le graveur. Mais comment s'y prendre pour que les
lignes représentant le crâne, la tonsure, l'arcade
sourcilière et le menton ne soient pas incurvées sous forme
de croissants; que le nez et le profil des lèvres n'offrent
pas la forme de triangles? Ce sont là les linéaments
rudimentaires du visage qu'on ne saurait réduire à moins.

1 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 92.



- 340 —

Qu'auraient dit les humbles monnayeurs du xive siècle
s'ils avaient su qu'un jour viendrait où on les croirait
hantés par les images cosmiques

M. W. Deonna1, après avoir constaté que la croix fut
au moyen âge l'emblème de la communauté genevoise
et que le sceau de cette communauté fut détruit en 1291

par ordre de l'évêque, ne cherche pas à décider si cette
croix était celle de saint Maurice ou celle de la maison
de Savoie, ou encore si c'était un souvenir des croisades.
« Toutes ces croix », dit-il, ce qu'elles soient de Savoie,
ee de saint Maurice, de Genève, qu'elles ornent les
te monnaies de n'importe quelle ville de Suisse, sont
et des dérivations de l'antique croix solaire, dont le
ee souvenir a persisté pendant tout le moyen âge. »

Nous savons quelle est la valeur de cette assertion.
Au surplus, M. W. Deonna veut bien nous donner une
preuve nouvelle de ce qu'il avance : ec Comme les Suisses»,
dit-il, ce les soldats genevois portaient sur leurs habits
ec la croix répétée sur l'estomach et derrière les épaules.
tt C'est là une survivance bien connue, sous forme direte

tienne, d'un antique usage païen2. »

Ici comme ailleurs, nous prenons l'auteur en flagrant
délit de généralisation. Que dans la haute antiquité, les
guerriers aient porté sur la poitrine et par mesure
préservatrice, les symboles de leur culte, rien n'est plus
vraisemblable; mais après eux sont venus d'autres
guerriers appartenant aux périodes mieux connues de

l'histoire, et c'est un fait certain qu'il portaient souvent
sur la poitrine ou sur leurs écus des signes de ralliement
qui leur permettaient de se reconnaître. Cette mode
s'est perpétuée pendant le moyen âge, et c'est d'elle,
qu'au xie siècle, ont pris naissance les armoiries. Je ne
vois pas qu'il y ait le moindre enchaînement entre la

1 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 93.
1 Ibid., p. 94.



— 341 —

mission prophylactique du symbole pectoral et le signe
de ralliement d'un corps de troupes.

Outre le soleil qui figure comme cimier dans les
armes de Genève, M. W. Deonna étudie également l'aigle
et la clef qui chargent les deux partitions du blason de
cette ville, et il cherche à prouver que ces figures se
rattachent aussi à l'ancien culte solaire.

Que l'aigle, dans la haute antiquité, ait eu la valeur
d'un symbole solaire, on ne saurait en disconvenir.
Mais depuis lors, s'il a figuré constamment parmi les
attributs de la puissance souveraine, c'est bien plutôt
à cause de sa qualité de roi des êtres volants. Le symbole
primitif était détruit, mais pas la figure, et tout comme
pour la croix, cette figure est redevenue un nouveau symbole,

celui de la souveraineté, sans attache avec le premier.
En occident, l'aigle disparaît avec l'Empire romain,

pour réapparaître avec les Carolingiens, et il ne tarde
pas, avec une, puis avec deux têtes, à devenir l'emblème
héraldique des empereurs d'Allemagne. Le royaume de
Bourgogne ayant fait partie de l'empire dès 1032, il est
naturel que les villes principales de ce royaume, telles
que Zurich, Berne, Lucerne, Soleure, Bàie, Fribourg,
Genève, pour ne parler que de celles qui devinrent
suisses, aient placé, au moyen âge, l'aigle d'empire dans
leurs armes. Cette introduction ne pouvait avoir qu'une
signification purement politique et honorifique, sans la
moindre réminiscence d'une soi-disant tradition locale
du culte solaire.

Il en est de même de la clef qui figure aussi dans
le blason genevois et que M. W. DeonnaJ cherche à

rattacher ce aux vieilles clefs solaires et cosmiques de
ce l'antiquité.» Il reconnaît bien que cette clef appartient
à saint Pierre, cernais», dit-il, ce il faut aller plus loin
ee et rappeler pourquoi saint Pierre a reçu pour attribut

1 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 120.

BEVUE NUM. T. XX. 24



— 342 —

« caractéristique la clef. On sait quel est dans l'antiquité
ce le symbolisme de cet instrument. Les dieux et les
ce mortels le possèdent, pour montrer qu'ils sont les garce

diens des portes terrestres et célestes.» M.W. Deonna
cite alors toutes les divinités d'autrefois qui sont
représentées maniant des clefs, et il ajoute : ce Mais saint
ee Pierre? Ce n'est pas Dieu qui lui a remis cet insigne,
ee comme le figurent les sceaux, ce sont les vieilles
ce divinités cosmiques qui le lui ont légué et, dans sa
tt main, il symbolise son rôle de portier céleste, en
te même temps que sa puissance comme vicaire de
ce Christ, pouvant lier et délier. Si l'on désire plus de
tt précision, on peut supposer que c'est Kronos qui lui en
ce a fait don. Ainsi la clef de nos armoiries (genevoises),
te par l'intermédiaire du saint, s'apparente aux vieilles
ce clefs solaires et cosmiques de l'antiquité et, originaire-
ce ment du moins, a le même sens que l'aigle et le soleil.»

Je désire établir ici une distinction parmi les symboles
qui me permettra de répondre à M. W. Deonna.

Il est des objets et des idées qui se transforment ou
disparaissent et dont le symbole s'efface. Le culte primitif
du soleil, par exemple, a été symbolisé par la croix,
puis ce culte s'étant transformé, le symbole primitif a

disparu et la figure de la croix a seule subsisté.
Mais il y a des actions qui ont pris naissance avec

l'homme et qui dureront autant que lui, telle est l'action
d'ouvrir et de fermer, symbolisée par la clef.

Chaque époque, à tour de rôle, a fait usage du symbole

de la clef, tantôt dans un but religieux, tantôt pour
représenter une fonction purement terrestre et matérielle.

C'est ainsi qu'au moyen âge on trouve en France
les jetons de la Chambre du Trésor qui présentent au
revers une croix formée de quatre clefs. Parfois la clef
est unique et se trouve accompagnée d'une fleur de
lys1. Dirons-nous que cette clef, symbole de l'ouverture

1 Rouyer et Hucher. Histoire du jeton au moyen âge. Paris, Le Mans, 1858,
in-8», pl. (voir pp. 58 et 60 et pl. IV, n°» 27 et 30).



— 343 —

et de la fermeture du trésor, dérive du symbole de
l'antiquité? Absolument pas, attendu que ce n'est pas en
faveur des divinités solaires et cosmiques de l'antiquité
que la clef a été inventée, mais que l'acte d'ouvrir et de
fermer par son moyen leur était à coup sûr bien antérieur.
C'est également pour le même motif que les clefs de
saint Pierre n'ont aucune filiation avec les clefs solaires et
cosmiques auxquelles les fait remonter M. W. Deonna.

Lorsque les artistes du ive siècle ont représenté
l'apôtre Pierre recevant les clefs des mains de Jésus1,
ils ont voulu traduire d'une manière graphique la parole
adressée par celui-ci à son disciple : Je te donnerai les

clefs du royaume des deux, et tout ce que tu auras lié sur
la terre sera lié dans les deux, et tout ce que tu auras
délié sur la terre sera délié dans les deux2.

Les chrétiens des premiers siècles représentaient déjà
par la peinture la promesse de Jésus faite à Pierre. Quoi
de surprenant dès lors que les clefs de saint Pierre
aient passé dans les armes du pape et dans celles de
tant de dignitaires de l'Église.

Le symbolisme chrétien de la clef, ou des clefs, est
né de la parole de Jésus, et point n'est besoin de
remonter à Kronos pour l'expliquer.

V. Apparition du soleil dans les armes et sur
les monnaies genevoises.

Après avoir cherché à démontrer que la croix, symbole

chrétien, s'est substituée à la croix, symbole solaire,
M. W. Deonna pose la question suivante : Pourquoi le
disque radié a-t-il remplacé la croix qui s'était maintenue
pendant des siècles (sur les monnaies genevoises)3 f
Plusieurs raisons, suivant lui, expliquent cette substitution:

1 Martigny. Dictionnaire, op. cit., p. 156.
» Math. XVI, 19.
3 W. Deonna. Le soleil, etc., op. cit., p. 107.



— 344 —

1. ee La croix, parce que symbole du soleil, a été dans
ee l'antiquité associée à des signes célestes, croissants,
ee disques, rosaces. Mais le christianisme, héritant de
« tout l'ancien répertoire, lui donne un sens nouveau,
ce toutefois étroitement apparenté, celui de la luminosité
ce de la croix chrétienne. Ainsi se maintiennent avec
« tant de persistance tous les vieux motifs solaires de
« jadis, dans le monnayage du moyen âge, où l'on voit
« parfois d'un côté le disque rayonnant, de l'autre la
te croix son égale, comme on les apercevra plus tard
ec sur les monnaies genevoises. Union plus étroite
ce encore, quand la croix se fusionne au soleil, pour lancer
ee elle-même des rayons et des flammes, comme c'est Je

ce cas, avant le monnayage genevois, dans l'ornemen-
« tation barbare, ou dans les monnaies du moyen âge.
ce Quand bien même le sens primitif de la croix solaire
te devenue chrétienne se serait perdu, l'image du disque
ee radié, qui lui avait toujours été associée, devait natu-
et rellement se présenter à l'esprit de ceux qui voulaient
« la remplacer par un autre symbole. »

2. ce A cela s'ajoutait l'identification toujours persistante
« de Jésus au soleil qui, les textes l'affirment, n'a pas
ce été sans influence sur le changement de la croix en
ce soleil. »

3. ce Peut-être faut-il tenir compte aussi d'un sentiment
ce de réaction religieuse contre la croix, considérée à la
tt Béforme comme « reste de l'idolâtrie papistique »,
ce dont il fallait se délivrer, et de réaction politique contre
« la maison de Savoie, l'éternelle ennemie, dont la croix
ce était l'emblème. »

4. ce Enfin les vagues traditions, dont les auteurs du
ce xvie siècle conservent le souvenir, affirmaient qu'il fut
« un temps où Genève adorait le soleil. Elles aussi ont
« pu avoir quelque action. »

Avant d'examiner les quatre réponses que donne
M. W. Deonna à la question posée : Pourquoi le disque



— 345 —

radié a-t-il remplacé la croix qui s'était maintenue pendant
des siècles (sur les monnaies genevoises], il faut constater
que cette question ne correspond pas à la réalité des
faits.

En 1535, lors de l'émancipation politique et religieuse
de Genève, il ne s'agissait pas de remplacer la croix
des monnaies épiscopales genevoises par un autre symbole,

attendu que ces monnaies avaient disparu de la
circulation, n'ayant pas été frappées depuis deux siècles
environ. Les types monétaires à créer par la jeune
république se trouvaient donc nouveaux et sans attache
avec le passé. Or l'on constate que les quarts, les
trois-quarts, les sols, les six-quarts, les six-sols, les
demi-testons et les testons, toutes monnaies et espèces
genevoises frappées dès et après 1535, portent une
croix. Seuls, les deux-quarts, les thalers, les écus-d'or
et les écus-pistolets ont porté d'emblée le trigramme
IHg radié. Il ne faut donc pas dire que le soleil s'est
substitué à la croix, mais seulement que quelques
monnaies et espèces nouvelles ont été frappées avec le
soleil, la croix subsistant sur le plus grand nombre, ce
qui a une tout autre signification.

Ainsi tombe la réponse n° 3, relative à la réaction
religieuse et politique qui se serait produite après la
Béforme contre la croix des monnaies, ainsi que la

réponse n° 1, puisqu'il ne n'agissait pas de remplacer
la croix par le soleil.

En outre, je doute fort que les vagues traditions
préhistoriques que l'on conservait à Genève, au début
du xvie siècle, aient eu une action quelconque sur les
décisions du Conseil en matière héraldique. Seule la
réponse n° 2 tendrait à s'approcher de la vérité, sans
cependant donner la clef du problème.

En cherchant à faire fusionner la croix, symbole
chrétien, avec celle de l'ancien culte solaire, M.W. Deonna
a eu comme but de montrer que la croix des monnaies



— 346 —

ayant la même valeur graphique que le soleil, il est dès
lors naturel que le soleil, à un moment donné, se soit
substitué à la croix. Nous venons de voir que tel n'a pas
été le cas en ce qui concerne les monnaies de Genève.
Pour ce qui est des autres monnaies, je désire poser à

mon honorable contradicteur la question suivante :

ce Après M.Joseph Déchelette et d'autres archéologues,
ce vous nous avez dit, et je l'admets volontiers, qu'aux
ce temps préhistoriques le soleil se trouvait adoré dans
ce toute l'étendue de l'Europe. Les localités qui ont
ce frappé monnaie depuis lors ont donc toutes, dans un
ce lointain passé, participé à ce culte antique, si bien que
« la croix de leurs monnaies, équivalant selon vous au
ce soleil, aura dû, un peu plus tôt, un peu plus tard,
ec faire place au soleil, comme vous estimiez que cela
<e s'était produit à Genève. Veuillez nous dire combien,
ce parmi ces milliers d'ateliers monétaires connus, on
ce en compte, sur les monnaies desquels se soit accom-
« plie cette substitution? »

La réponse est vite donnée, on n'en connaît aucun.
Dès lors, il faut bien admettre que si, à Genève, le soleil
est apparu au xvie siècle sur les monnaies, cela tient à

d'autres causes qu'à la soi-disant équivalence graphique
du soleil à la croix.

Tout en rendant hommage au talent de M. W. Deonna,
à sa grande lecture et aux efforts méritoires qu'il a faits
pour nous convaincre, on doit reconnaître qu'il n'y a

guère réussi, et qu'après comme avant la publication
de son mémoire, subsiste encore la question qu'il posait
au début : ce D'où vient le soleil qui apparaît au xvie siècle
ce dans les armes de Genève?»

A mon tour, je vais essayer d'y répondre, mais en
modifiant cette question comme suit : « D'où vient le
« trigramme fns radié figurant au xvie siècle sur les
ce monnaies et dans les armes de Genève »



347

VI. Dévotion envers le nom de Jésus h

Vers la fin du moyen âge, il y eut à diverses reprises
une sorte de renaissance religieuse qui se manifesta
principalement par une fervente dévotion à l'égard du
nom de Jésus, auquel on ne tarda pas à associer celui
de Marie.

C'est ainsi qu'en 1305, environ, il se forma un ordre
religieux italien appelé l'ordre des Jésuates 2, ou clercs
apostoliques de saint Jérôme, parce que, disait-on, ils
avaient sans cesse le nom de Jésus à la bouche. Mais
c'est surtout au cours du xve siècle, au milieu des
calamités de tous genres qui s'appesantirent sur le

genre humain, que la dévotion envers le nom de Jésus

prit une ferveur et un développement remarquables.
Le rôle de saint Bernardin de Sienne, dans ce qu'il fit

pour l'établissement de cette dévotion, est aujourd'hui
bien connu. C'était un observantin de l'ordre de Saint-
François, né à Massa (État de Sienne), le 8 septembre
1380, et qui célébra sa première messe en 1405. Le
nouveau moine songea à rendre sa vie utile à tous par
le développement de son inclination pour la prédication
publique. Longtemps il se prépara au ministère de la
prédication dans le silence, la retraite et la méditation
continuelle de la parole de Dieu. Quatorze ans se
passèrent dans ces premiers essais, jusqu'à ce qu'étant
venu prêcher à Milan (1418), les applaudissements extra-

1 [Adrien Baillet.] Les vies des saints selon l'ordre des calendriers et des
martyrologes, avec l'histoire de leur culte. Paris, 1715-1716, 4 vol. in-f° (voir
vol. II, rubrique du XX mai, colonne 332 sq.).

Siméon Luce. Jeanne d'Arc et les ordres mendiants (Revue des Deux-Mondes,
Paris, 1881, t. 45. pp. 65-103).

J. Rouyer. Le nom de Jésus employé comme type sur les monuments
numismatiques du xve siècle (Revue belge de numismatique, 1896, pp. 313-346 ; 1897,
Pp. 185-211 et 318-363). C'est principalement à ce mémoire que j'emprunte la relation
(le la plupart des faits qui suivent.

F. Lichtenberger. Encyclopédie des sciences religieuses. Paris, 1877-1882. 13 vol.
in-8°.



— 348 —

ordinaires qu'il y provoqua commencèrent cette haute
réputation à laquelle on le vit arriver depuis. On ne
tarda pas à parler, dans toute l'Italie, des fruits
surprenants de sa prédication, des conversions miraculeuses
et des cas de renoncement au monde procurés par son
moyen.

A Rome, cependant, il fut en butte à des envieux qui
l'accusèrent auprès du pape Martin V d'avancer beaucoup

de choses téméraires et de nouveauté dangereuse'
dans ses sermons.

Un procès fut instruit à cet égard, en 1427, par les
soins même du pape, dont l'issue fut entièrement
favorable à Bernardin.

N'ayant pas réussi à décrier sa morale, qui n'était
autre que celle de l'Évangile, ni à le convaincre d'aucune

erreur dans ses dogmes sur les mystères, ses
détracteurs furent réduits à lui objecter pour tout crime
qu'il portait ses auditeurs à adorer le nom de Jésus en
tenant à la main un petit tableau, où ce saint nom était
écrit en lettres d'or environnées de rayons.

Tel fut le symbole originaire et constant, sous le couvert

duquel la dévotion envers le nom de Jésus fit, dès
le début, de si rapides progrès. Après avoir été promu,
contre son gré, aux fonctions les plus élevées de son
ordre et avoir décliné l'honneur de l'épiscopat que lui
offrait avec insistance le Saint-Siège, le frère Bernardin
de Sienne mourut à Aquila, le 20 mai 1444, dans l'état
le plus complet de pauvreté monastique. Il fut canonisé
le 25 mai 1450.

Pour en revenir au procès de 1427, la cour de Rome
reconnut alors solennellement l'orthodoxie des pratiques
recommandées par Bernardin, et le culte extérieur rendu
au nom de Jésus, soit seul, soit associé à celui de Marie,
fit dès lors partie intégrante de la liturgie catholique.

La victoire remportée par Bernardin sur ses adversaires

fut considérée par les frères mineurs comme un



— 349 —

triomphe de l'ordre tout entier. Les vicaires provinciaux,
les prieurs des couvents, les simples religieux qui
assistèrent au chapitre de Verceil (8 juin 1427), furent invités
à user de toute leur influence, afin de propager, dans
les diverses parties de la chrétienté, la dévotion envers
le nom de Jésus. Entraînés par l'exemple de leurs frères
d'Italie, les observants cismontains se mirent aussitôt
à l'œuvre pour répandre autour d'eux cette dévotion
nouvelle.

Un des missionnaires qui se dévouèrent en France
à la propagande franciscaine, le seul dont l'histoire ait
conservé le souvenir, fut le célèbre frère Richard. Appartenant

au parti armagnac, et venu en 1429 pour prêcher
à Paris, le célèbre prédicateur n'était-il chargé d'aucune
mission secrète, on ne sait, toujours est-il que le but
avoué de frère Richard, durant le séjour qu'il fit à Paris
dans la seconde quinzaine du mois d'avril, fut la prédication

publique. Nous en trouvons la confirmation dans
le Journal d'un bourgeois de Paris 1 qui nous apprend
que le succès du frère cordelier auprès du peuple de
Paris fut immense : ce Et tant y labouroit fort que enviz
ce le creroit qui ne l'auroit vu. » Il fit entendre la parole
de son ministère du 16 au 20 avril, prêchant par les
rues et places publiques, au devant des églises, monté
sur un échafaudage dont la hauteur ne mesurait pas
moins d'une toise et demie (environ 3 mètres). Son

sermon commençait vers 5 heures du matin et durait
jusques vers 10 à 11 heures, avec un auditoire de cinq
à six mille personnes. Vers la fin de la mission du
cordelier ce furent les gens de Paris tellement tournez
ce en dévocion et esmeuz que en mains de trois heures
ce ou de quatre, eussiez veu plus de cent feux, en quoy
<t les hommes ardoient tables et tabliers, dés, quartes,

1 Journal d'un bourgeois de Paris, 1405-1419, publié d'après les manuscrits de
Rome et de Paris, par Alexandre Tuetey. Paris, 1881, in-8°, pp. 233-213.



— 350 —

et etc., et toutes choses à quoy on se povoit courcer à

tt maugréer à jeu convoiteux. Item, les femmes, cellui
ce jour et le lendemain, ardoient devant tous les attours
ce de leurs testes, comme bourreaux, truffaux... [les
ce damoiselles laissèrent leurs cornes] et leurs queues
ce et grant foison de leurs pompes. Et vraiement dix
« sermons qu'il fist à Paris et ung à Boulongne tour-
ce nèrent plus le peuple à dévocion que tous les sermon-
ce neurs qui puis cent ans avoient presche à Paris. »

Le frère Bichard ne tenait pas à la main un petit
tableau portant le nom de Jésus, comme l'avait fait
son illustre prédécesseur Bernardin de Sienne, mais il
recommandait à ses auditeurs de porter un « mériau
d'estaing » sur lequel se trouvait inscrit le nom sacré.

A côté des prédications du frère Richard, qu'il répéta
avec un égal succès dans d'autres villes de France,
entre autres à Orléans, il est bon de mentionner l'action
de deux femmes qui, au xve siècle, ont fait le plus
d'honneur à leur sexe, Jeanne d'Arc et Colette de Corbie.
Par l'influence qu'elles ont exercée, elles n'ont pas peu
contribué, chacune de son côté, à l'exaltation du nom
de Jésus que, dans leurs invocations, elles
accompagnaient ordinairement du nom de Marie. Notons à

ce propos que, de même qu'il en avait été -pour le nom
de Jésus, vénéré isolément et auquel la suprématie fut
toujours conservée, la dévotion envers les deux noms
réunis de Jésus et de Marie avait, elle aussi, pris
naissance en Italie et chez les franciscains. Jeanne
d'Arc avait fait faire deux bannières pour son usage,
ainsi que nous l'apprend M. Vallet de Viriville1. La
bannière principale, blanche des deux côtés, portait sur
l'une des faces le Père éternel en majesté, ayant pour
siège l'arc-en-ciel et entouré de fleurs de lis. Au dessus se

1 Vallet de Viriville. Histoire de Charles VII, roi de France, 1403-1461. Paris,-
1863-1865, 3 vol. in-8» (voir vol. II, p. 65).



— 351 —

lisait l'inscription Jhésus-Maria1. Deux anges agenouillés
offraient à Dieu une fleur de lis, emblème du royaume
de France. Au revers se voyait l'écu de France, tenu
par deux anges. Il est constant que dans l'esprit de
Jeanne d'Arc, la formule Jhésus-Maria, qu'elle y eût été
initiée par quelque religieux franciscain ou par ailleurs,
avait une signification de haute portée, on la retrouve
sur les différentes lettres d'un" caractère politique, ou
respirant l'amour national, écrites au nom de Jeanne,
que l'on possède encore en original. Sur son bûcher,
la sublime martyre fit entendre, comme dernier cri,
le nom de Jésus itérativement invoqué.

Colette de Corbie usait, elle aussi, je l'ai dit, de la
formule Jhésus-Maria. La pieuse réformatrice des
religieuses de Sainte-Claire faisait en France et dans les
Pays-Bas bourguignons, pour la dévotion envers le nom
de Jésus, de même qu'envers celui de Marie, ce que
Bernardin de Sienne et ses continuateurs faisaient dans
le même but de l'autre côté des Alpes. Ses lettres, à

elle aussi, bien que fort rares, portent la suscription
Jhésus, ou Jhésus-Maria, parfois avec l'addition de Fran-
ciscus et Clara. A l'époque où l'on voit disparaître ces
figures de premier ordre, c'est-à-dire vers le milieu du
xv° siècle, la dévotion envers le nom de Jésus avait
déjà fait de si grands progrès qu'elle s'étendait à tous les
degrés de l'échelle sociale, par tous les pays chrétiens.
Le courant qu'elle formait avait pris un développement
tel qu'aucun effort humain, si tant est qu'il eût pu s'en
produire, ne serait parvenu à enrayer les effets irrésistibles

d'une puissance de cette force.
Les villes des divers évêchés de la Suisse et des

contrées voisines n'échappèrent pas à cette sainte croisade,
tendant à l'adoration du nom de Jésus. Bien qu'on n'en
puisse guère fournir la preuve par des documents écrits,

1 Dans le texte donné par Vallet de Viriville. on lit Jhésu-Maria.



— 352 —

deux sortes de monuments sont de nature à l'attester,
je veux parler des pierres sculptées, portant le tri-
gramme de Jhésus et des méréaux d'église ornés du
même sigle, seul, ou en compagnie de celui de
Marie.

Parmi les pierres gravées et les méréaux, on peut de suite
établir une classification : les uns portent le trigramme
IHS circonscrit dans un cercle, ou dans un écu, les
autres présentent la même gravure, mais le cercle est
orné de rayons. Les premières inscriptions sont
certainement pour la plupart du xve siècle; on en trouve
dans toute l'Europe occidentale et, pour ce qui nous
intéresse, en Suisse el en Savoie, mais je ne parlerai que
de quelques-unes qui se voient à Genève et aux environs
de cette ville.

e^s
6

Q

o

Fig. 14.

La plus ancienne, semble-t-il, surmonte le titre de
fondation de l'hôpital des ce pauvres vergogneux », à Genève,
qui porte le millésime de 1427 J (fig. 14). La seconde se
trouve sur une clef de voûte de la chapelle adossée à

l'abside, au sud, en l'église de Marie-Madeleine, à

Genève2.
D'après M. Camille Martin, cette chapelle serait à peu

près contemporaine de celle de la Mule et daterait de
1455 environ.

1 Cette inscription figure dans J.-B.-G. Galiffe, Genève historique et archéologique,
Genève, 1872, in-4°, vign., p, 222. Elle est conservée au Musée épigraphique de Genève,
sous le n° 123.

8 J.-D. Blavignac. Armoriai genevois, op. cit., p, 8, n. 6 et pl. II, n° 2.



— 353 —

On trouve encore le trigramme ] h s
inscrit dans un écu sur une clef de voûte
de la maison sise jadis rue de la Cité,
n° 3, à Genève et démolie en 1904 '

(fîg. 15). Cette inscription, par le style,
appartient au milieu du xve siècle. Le
trigramme est accompagné des lettres
C S. On peut citer aussi comme étant
du même siècle un méreau de plomb,
trouvé, dit-on, dans des fouilles faites à Saint-Pierre, à
Genève. Il présente au droit le trigramme IHS, la haste

«T

%

n
Ì)

s> N^

Fia. 16.

de l'H étant barrée, et au revers MA (fig. 162). On
pourrait citer bien d'autres spécimens, soit à Genève,
soit dans le voisinage plus ou moins immédiat. Un des
plus connus décore la clef de voûte située au dessus du
porche de l'église collégiale de Saint-Martin, à Vevey,
et confine au millésime 1498.

Je disais plus haut que les documents écrits faisaient
défaut, à Genève, pour prouver la croisade qui se fit au
xve siècle, en faveur de la dévotion au nom de Jésus;
ce n'est pas tout à fait exact. Par mandement du 27 avril

1 Cette inscription a été signalée par M. W. Deonna dans : Notre vieille Genève
(Nos anciens et leurs œuvres, recueil genevois d'art. Genève, 1915, in-4°, deuxième
série, t. V, noa 2, 3 et 4, p. 97, fig. n° 36). Elle est conservée au Musée épigraphique-
de Genève, sous le n° 2521.

8 Cabinet de numismatique de Genève, n° 53267.



— 354 —

1471, l'évêque de Genève, Jean-Louis de Savoie, ordonna,
à la prière des syndics et pour la perpétuelle vénération du
saint nom de Jésus, que ce nom serait mis, désormais, sur
les portes de la ville1.

L'ordonnance de 1471 est pleine d'intérêt, car elle
montre la dévotion envers le nom de Jésus officiellement
consacrée, à Genève, par les pouvoirs publics. Il est bien
probable que le trigramme ifly se trouvait encore
réduit à sa plus simple expression, c'est-à-dire entouré
d'un cercle seulement, tel qu'il était à Genève d'un constant

usage de le représenter au xve siècle, mais il n'en
est pas moins vrai que c'est ici le point de départ, le
fondement de ce qui deviendra un peu plus tard le
cimier des armes de la ville.

La seconde catégorie des pierres gravées et des
méréaux présente le trigramme ihs entouré de rayons.
Il semble manifeste que dans notre région, cette
illustration du nom de Jésus, qu'on entoure ainsi du nimbe
sacré, ne date que du xvr siècle. On ne connaît aucun
monument daté, présentant cette disposition, qui soit
du xve siècle. On pourrait à la vérité faire exception
pour un sceau conservé aux Archives de Genève, qui
accompagne une lettre de Gérard des Champs, capitaine

1 Voici le texte même de ce document, obligeamment transcrit par M. Ch. Roch,
des Archives d'État : « Johannes Ludovicus de Sabaudia Sancte Romane Ecclesie
<i prothonotarius in spiritualibus et temporalibus Ecclesie et Episcopatus gebennarum,
« Administrator perpetuus auctoritate îappostolica specialiter deputatus, dilectis nobis
« in Christo honorabilibus sindicis et procuratoribus communitatis nostre civitatis
« gebennarum, Salvum in Domino. Saluberrimis que operibus habundare. Quoniam
« sicuti vestro nuper perpendimus desiderio illud procunctis Colendum nomen hoc
« videlicet Jhus ad portas predicte nostre civitatis gebennarum, seu super ipsis portis
¦« in ipsius salutifïerri nominis perpetuam venerationem et perhempnem dicte civitatis
« per ipsius altissimini adjutorium consequendam conservacionem, in mai more affigi
d seu sculpari in silice pioposuistis quod gratum merito ferre debemus, duximus earn
« ob rem, huic affixioni et apposieioni tanti nominis salvatoris nostri ubi supra per vos
« fiende consensum nostrum liberum, ymo et voluntatem et expressum mandatum
« dandum, conferendum acque largendium, et per présentes datnus et conferimus.

« Datum die vicesima septima mensis Aprilis, Anno Domini m° septuagesimo
« primo. » (Signe) « Johannes Ludovicus

« P[er] Prefatum Dominum administratorem. » « De Solario. »

(Archives d'État à Genève, P. H. 683.)



355 -

W3*
cy,

ĉo A
<TIO >.0

O tfrnAs.®.

U 0

•de la Compagnie de
Jésus1 (fîg. 17), mais
ni par ses origines,
ni par son champ
d'action, cette
compagnie n'avait
d'attache avec notre
ville et, selon toutes

probabilités, le

sceau en question
n'y avait pas été
gravé.

Un des plus beaux
specimens de ihs
rayonnant se trouve
à Lausanne, sur le mur de l'immeuble n° 1 de la

rue du Petit-Saint-Jean; M. Julien Gruaz a bien voulu le
dessiner et, d'après les indications de
M. Charles Vulliermet qui connaît à

fond le vieux Lausanne, le mur de cet
immeuble, attenant à l'ancien hôtel de

ville, daterait du commencement du
xvie siècle (fig. 18).

A Genève, une pierre datée de 1557,

jadis placée rue du Bhône, présente
une belle disposition du trigramme radié2 (fîg. 19). On

pourrait citer encore d'autres spécimens de pierres

Fig. 17.

D
LR

Fig. 18.

1 Cette compagnie, qu'il ne faut pas confondre avec celle de Loyola, fut fondée
vers le milieu du xve siècle pour combattre les Turcs et reçut du pape Pie II, par
bulle du 29 juin 1459, un certain nombre de privilèges. Gérard des Champs, un des
«hefs, se trouvait de passage à Genève, en 1464. Ayant eu à supporter quelque
dommage dans cette ville, il en écrivit aux syndics, en 1465 et 1466. C'est ainsi que le
sceau de la Compagnie de Jésus se trouve accompagner ses lettres (conf. Ch. Le Fort.
Une Société de Jésus au quinzième siècle. Genève, 1879, br. in-8° [M. D. G., t. XX]).

2 Cette pierre figure au Musée épigraphique sous n° 258. Elle formait une clef
de voûte dans une maison située à l'angle de la rue du Rhône et de l'allée Dufour, à
¦Genève, au n° 30 ou 32. M. W. Deonna l'a décrite en partie. Notre vieille Genève,
¦op. cit., p. 98.



356 —

C2

Fig 19.

Fig. 20.

ornées du trigramme radié, trouvées
à Genève ou dans les environs.

Comme méreau d'église il faut
signaler une pièce uniface, sous forme
de cœur, portant le trigramme
environné d'un rayonnement embryonnaire,
complété par des aigrettes (fig. 20). Par
le style, cette pièce appartient au

commencement du xvie siècle; elle a été,
dit-on, trouvée dans les fouilles exécutées

à la cathédrale de Saint-Pierre, à

Genève \
Enfin, la représentation la plus remarquable

peut-être du trigramme iys rayonnant,

que nous possédions en Suisse,
se trouve sur un retable dont la peinture est attribuée à

Hans Friess (environ 1465 — après 1518)2. 11 s'élevait
sans doute autrefois à l'entrée du chœur, dans l'église
du couvent des Cordeliers à Fribourg où il se trouve
encore aujourd'hui. Il représente, surla partie de gauche,
saint Bernardin de Sienne et saint Antoine de Padoue. Le
premier tient de la gauche un livre sur lequel on lit : Pater
manifestavi nomen tuum hominibus quos dedisti michi3 et
de la droite un disque radié portant au centre ]f]S- A se&

pieds sont trois mitres et trois crosses, emblèmes des
évêchés que la Cour de Borne avait vainement offerts à

Bernardin (voir pl. III.)
La monnaie genevoise la plus ancienne où se voient

à la fois les armes de la ville et le trigramme ins sans
rayons, porte le millésime 1536, c'est l'essai d'un soL

1 Cabinet de numismatique de Genève, n° 53270.
8 J.-J. Berthier. Un crucifiement, dans Fribourg artistique â travers les âges..

Fribourg, 1890-1914, 21 vol. 'in-4».. pl. (voir vol. 3, 1892, pl. X).
J Dans le texte explicatif du retable de Friess, M. J.-J. Berthier indique :

Manifestavi nomen tuum hominibus quot dedutl mihi, mais la bonne leçon est bien,
celle indiquée ci-dessus, conforme du reste au texte de la vulgate. Jean [XVII, 6].



REVUE SUISSE DE NUMISMATIQUE
T. X.\ 1»L. 111

{fcvà.PP /ÄA
fïAr -

WK"'p
«*'-

.;
-¦¦.?"vf -AVxV1rA

^U.

r
f **k

Vh.¦*

m
¥'x

R IVA V?
- v-

s r

Saint Bernardin de Sienne et saint Antoine de Padoue,

peints par Hans Friess, sur le retable de l'église des Cordeliers, à Fribourg.



— 357 —

connu à un exemplaire seulement (fig. 21)ï. Le trigramme
a donc passé des monuments publics et privés sur les
monnaies, dès la seconde année de la Bépublique
genevoise, mais il se trouvait encore sans rayons. Quatre

a®mm m ê.
m

%

m
Fig. 21.

ans plus tard, le 19 novembre 15402, on trouve l'ordonnance

suivante dans le Begistre du Conseil :

Ecsus soley3. Le maystre de monoye az présenté des escus d'or
affin que l'on advise si l'on procedderaz az en fere plus oultre aut
non. Ycyeulx ayant [esté] visité, ordonné que l'on suyve az en fere
et que d'ung coste les armes de laz ville il soyent mise et de l'aultre
coste soyt my Jhesus avecque et dans ung soley, etc.

C'est ici la première mention qui soit faite du soleil et
l'écu d'or est apparemment le plus ancien monument
genevois moderne sur lequel il se trouve représenté
(fig. 22).

\Y
\A

$£> Pi

Fig. 22.

1 Conf. E. Demole. Histoire monétaire de Genève, de 1535 à 1792. Genève, 1887,
in-4°, pl., p. 121 et pi. IX, n° 78.
' 2 R. C. 1540, vol. 34, f° 528.

3 L'écn-soleil était une espèce fort répandue en Europe. Frappé pour la première
fois sous le règne de Louis XI, il prit fin sous celui de Louis XIII. En émettant
des écus-soleil, le Conseil de Genève espérait sans doute que cette espèce aurait cours
en France, mais elle y fut promptement décriée (E. Demole. Histoire monétaire,
op. cit., p. 121 sq).

REVUE NUM. T. XX. ¦Ai



— 358 -
Le 15 décembre 1542 * le Conseil prit encore l'arrêté

suivant :

Portes de la Yille. Ordonné que sus les portes noves de la Ville
soyent mys des Jésus sus les armes de la Ville.

Cet arrêté fut confirmé, douze jours plus tard, par le

suivant, du 27 décembre 1543 2 :

Portes de la Ville. Ordonné que jouxte l'ancienneté soit mis sur
les portes de la Ville des Jesus gravés en pierre et pour fere dorer
les armes de la Ville estant es dictes portes.

Il paraît probable que le trigramme IHS se trouvait
alors radié. Ce qui porterait à le faire croire, c'est que
la pierre gravée, datée de 1558, qui se voit au dessous du
cadran de l'horloge du Collège3, présente le trigramme
radié au dessus de l'écu, ce qui constituerait le plus
ancien spécimen conservé où le soleil fonctionne comme
cimier, et le premier aussi, semble-t-il, où le trigramme
se termine par un sigma4 (fig. 23).

1 R. C, vol. 36, f° 191 v».
» Ibid., f° 199.
3 J. Blavignac. Armoriai genevois, p. 174. — G. Fatio et F. Boissonnas. Genève

à travers les siècles. Genève, 1900, in-4°, pl. et vign. (voir le cul-de-lampe de la
page 6.) Cette pierre fut encastrée, on ne sait à quel moment, sous le cadran de
l'horloge, au dessus du petit porche, façade sud-est du Collège. En 1886-1888, elle fut
enlevée et mise sur l'arcade centrale du petit porche, où elle est restée jusqu'en 1901.

A cette époque on la remit au dessous de l'horloge où elle est encore (communication
de M. A. Cahorn, architecte de la ville).

Les éditeurs des anciennes maisons de Genève {Les anciennes maisons de Genève.
Relevés photographiques de Fréd. Boissonnas, exécutés sous la direction de J. Mayor,
Max van Berchem et Camille Martin, Genève, 1897-1905, 2 séries; voir 2e série, 1901-
1905. pl. 33 et p. 4), supposent que cette pierre, avant d'être placée au dessous de

l'horloge, se trouvait au bas de la «vallée» qui, de la rueVerdaine, donne accès à la
cour du Collège. Nous ne savons sur quoi repose cette supposition.

* Sur les pierres gravées du xvfl siècle que j'ai vues, le trigramme est constamment

écrit IHS, avec des variantes dans la forme des lettres et de l'abréviation. Il paraît en
être de même de toutes les représentations de ce trigramme dans les pays où la
parole de Bernardin de Sienne et celle de ses disciples immédiats se fit entendre. Il faut

cependant mentionner l'orthographe YHS qui aurait pris naissance en Italie.
La forme 1RS donnée au nom de Jésus était un emprunt fait à l'épigraphie grecque, où

le mot est écrit IH20Y2, et l'on ne connaît pas moins les métamorphoses par lesquelles
elle est passée pour s'introduire dans l'épigraphie latine en la façon IHËSVS. — De
même le XP1ZT02 grec fut transformé en XPISTVS ou XPS, pour tenir la place dans
les textes ou les inscriptions en latin, des formes régulières CHRISTVS, CHUS,
(conf. J. Rouyer. Le nom de Jésus, op. cit., p. 334, sq.). i^laCette forme IH20YZ fut le point de départ du trigramme IHi qui se voit en



359

^M-V
r^s

CJ*LE-£ÜLLEÜE-_ä
Fig. 23.

Dans les documents cités, de 1471,1540,1542 et 1543, il
faut remarquer que pour désigner le trigramme, ou le
trigramme radié, il est toujours fait mention, en premier
lieu, du nom de Jésus. C'est ce nom qui l'emporte en
signification sur l'accessoire.

Cet accessoire avait de fait une origine fort ancienne,
bien plus ancienne que la venue du Christ. Le nimbe,
disque lumineux et reflet de la gloire céleste, décorait
autrefois la tête des dieux. On en attribue l'origine aux
Égyptiens, desquels il aurait passé aux Grecs, puis aux
Romains. Ceux-ci en décorèrent parfois la tête des

empereurs : ainsi Trajan porte le nimbe sur le bas-
relief de l'arc de Constantin et Antonin le Pieux au
revers d'une de ses médailles.

Sous l'ère chrétienne, le nimbe a été en premier lieu
l'attribut de Jésus, de Marie, des anges, de Dieu le Père,
une fois qu'on l'eut représenté sous forme humaine,
puis des saints et même de la colombe, figurant l'Esprit
saint. Au xve siècle, le nimbe se déforme peu à peu;
grâce peut-être à l'active propagande des franciscains

premier lieu, â Genève, sur la pierre du Collège, dont il vient d'être fait mention, et,
en second lieu, sur la reliure de plusieurs livres portant les armes de Genève et datant
du milieu du xvifl siècle.— Les monnaies, en revanche, conservent fidèlement la forme

S adoptée par Bernardin de Sienne. Ce n'est qu'en 1752, sur ta pistole de dix-livres,
qu'apparaît le cimier portant IHZ.

rite



— 360 —

et au trigramme radié qu'ils avaient choisi comme
emblème, le nimbe devient radié. Il est alors spécialement
l'attribut de Jésus, que le plus récent des prophètes
hébreux, Malachie, avait déjà identifié au soleil : Mais
pour vous qui craignez mou nom, se lèvera le soleil de

justice, et la sauté sera dans ses ailes...*.
On a vu qu'à Genève l'adoration envers le nom de

Jésus s'est manifestée, comme ailleurs, dès le commencement

du xve siècle. Les pouvoirs publics ont placé le
trigramme ifjg au dessus des portes de la ville et les
particuliers ont suivi, sinon donné l'exemple, de cette
pieuse coutume.

Peu à peu, grâce à ce qui se pratiquait au dehors,
le trigramme s'est enrichi de rayons qui n'étaient que
la transformation du nimbe antique et, de la sorte, le
soleil est apparu, soit sur quelques monnaies, soit au
dessus des armes de la ville, comme une exaltation du
nom de Jésus.

Telle serait la véritable origine du soleil dans les
armes de Genève.

Comme M. B. Reber, comme M. W. Deonna, je reste
convaincu que le culte du soleil se trouvait jadis en
honneur dans nos contrées et qu'il s'est créé à cet égard
des traditions dont on ne saurait nier l'existence, mais
je ne pense pas que, soit ces traditions, soit la croix
des monnaies, aient eu une influence quelconque sur
l'introduction du soleil dans le blason genevois.

Eug. Demole.

Malachie, IV, 2.


	Le Culte préhistorique du Soleil et le Cimier des armes de Genève
	[Introduction]
	Symbole, amulette, figure
	La croix, symbole solaire
	La croix symbole chrétien
	La croix, symbole chrétien sur les monnaies franques, carolingiennes et modernes
	Apparition du soleil dans les armes et sur les monnaies genevoises
	Décotion envers le nom de Jésus


