
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft.
Wissenschaftlicher und administrativer Teil = Annuaire de la Société
Helvétique des Sciences Naturelles. Partie scientifique et administrative

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

Band: 162 (1982)

Artikel: Logik als Instrument des Philosophen

Autor: Lauener, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-90874

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-90874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Logik als Instrument des Philosophen
Henri Lauener

What meets the eye or ear in language has the charm, complexity,

convenience, anddeceit ofother conventions of the market
place, but underlying it is the solid currency ofa plainer, duller
structure, without wit but also without pretence. This true coin,
the deep structure, need never feature directly in the transactions

of real life. As long as we know how to redeem our paper
we can enjoy the benefits ofcredit.

Donald Davidson (Actions and Events, S. 137)

Über die Nützlichkeit der Logik für die
Philosophie gehen die Ansichten auseinander. Man
findet am einen Extrem Philosophen, die sie

gering einschätzen - häufig allerdings, ohne
eine klare Vorstellung oder auch nur eine

Ahnung davon zu haben, wie man Logik betreibt.
Ignoranz erzeugt ein schiefes Verständnis, das

zur Verurteilung der Sache selbst verführt.
Andererseits wird mit der Logik auch Unfug
getrieben. Gewisse Autoren tragen blosse Trivialitäten

oder Spitzfindigkeiten in formaler
Aufmachung vor, um der Sache dadurch den
Anschein von Tiefgründigkeit oder Wissenschaftlichkeit

zu geben. Diese Art von steriler Neo-
scholastik verspottet Hao Wang, wenn er den
trefflichen Rat erteilt: «If you think that your
paper is vacuous use the first-order functional
calculus. It then becomes logic, and, as if by
magic, the obvious is hailed as miraculous»
(From Mathematics to Philosophy. London
1974. S. 368.) Meines Erachtens stellt Logik weder

eine isolierte Insel dar, auf welcher man sich
leeren Spekulationen hingibt, noch bietet sie

sich als Wundermittel an, das ohne weiteres alle

philosophischen Problem löst. Sie ist vielmehr
als ein Instrument zu betrachten, das sich je
nach Einsatz als wirksam oder als unbrauchbar
erweisen kann.
Wieviel Logik braucht der Philosoph? Quine
glaubt, dass die Quantitikationslheorie, d.h.
der Prädikatenkalkül erster Stufe mit Identität,
genügt, da sich - wie er annimmt in einer auf
diesem aufgebauten Sprache alle für die
Naturwissenschaft relevanten Sätze ausdrücken
lassen. Als Vertreter einer Philosophie, die ich
offenen Transzendentalismus nenne, stelle ich die
Opportunität seiner einseitig naturalistischen
Orientierung in Frage. Abgesehen von Zweifeln
an der effektiven Ausdrückbarkeit der gesamten

Wissenschaft in seiner kanonischen Notation.

glaube ich nicht, dass es Quine gelingt.

dem naturalistischen Programm gemäss die
klassische Logik objektiv auszuzeichnen. Seiner
Konzeption der Logik und der Mathematik als

integrierender Bestandteil der Totalität der
Wissenschaft halte ich eine pluralistische
Auffassung entgegen, nach welcher es uns je nach
Bedarf frei steht, verschiedene logische Systeme
zu verwenden. Mit Rücksicht auf die Situation
müssen wir jeweils diejenige Wahl treffen, die

prima facie am meisten Erfolg verspricht, und
die Praxis wird zeigen, wie weit sich unsere
Erwartungen erfüllen. Entsprechend fasse ich die

Logik als ein Instrument auf, das dazu dient,
die Sprachen, in denen wir unsere Theorien
darstellen, zu reglementieren.
Genauigkeit, Kalkülisierung und strenge
Beweisverfahren gelten allgemein als vorzügliche
Tugenden der Logik. Um all die Konsequenzen,

die unsere Theorieformulierungen nach
sich ziehen, möglichst vollständig und präzise
zu erfassen, sind wir auf die schärferen
Altsdrucksmittel angewiesen, die sie uns liefert. In
der Alltagssprache können wir zum Beispiel
über Mengen oder Eigenschaften nur in sehr
unvollkommener Weise sprechen. Unklarheiten

und drohende Widersprüche, wie etwa
derjenige, der durch die Bildung der Menge aller
Mengen, die sich nicht selbst enthalten,
entsteht, lassen sich nur dadurch vermeiden, dass

wir auf die Gesetze einer axiomatisierten
Mengenlehre greifen, die uns erlauben, derartige
Objekte genau zu definieren. Während des Prä-
zisierungsprozesses müssen wir allerdings darauf

achten, dass die gewöhnliche Kernbedeutung

der Terme erhalten bleibt, da sonst die
intuitive Einsichtigkeit unseres Tuns, ohne die
wir letztlich nicht auskommen, verloren ginge.
Wie wichtig solche Sprachreglementierungen
auch für die Philosophie sein können, habe ich
in früheren Arbeiten zu zeigen versucht. (Cf.
«Probleme der Ontologie», Zeilschrift für allge-

174



meine Wissenschaftstheorie. IX, 1. 1978; und
«Ontologie im Lichte einer zeitgenössischen
Analyse», Comeptns, XIV, 33, 1980.) So lässt
sich zum Beispiel mit Hilfe einer objektuell
interpretierten Quantifikationstheorie als eines
idealen Instrumentes, um die referentiellen
Funktionen der Sprache festzulegen, die
Verwendung des Wortes, «existieren» in klarer und
eindeutiger Weise reglementieren. Das Vorgehen

hat den Vorteil, dass es erlaubt, ein Kriterium

für ontische Annahmen - «ontic commitment»

wie Quitte es nennt zu formulieren: «In
general, entities of a given sort are assumed by a

theory if and only if some of them must be
counted among the values of the variables in
order that the theory be true». («Logic and the
Reification of Universals», in From a Logical
Point of View. New York 19612, S. 103.) Die
Anwendung einer technischen Sprache führt zu
einer Klärung der in der traditionellen Ontologie

diskutierten Positionen des platonischen
Realismus (der Ideen) und des Nominalismus.
Es stellt sich dabei unter anderem heraus, dass
die Verwerfung von abstrakten Entitäten insofern

mit der Konstruktion der Mathematik
unverträglich ist, als wir, um diese vollständig zu
erhalten, nicht darum herum kommen, über
Mengen zu quantifizieren. Diese Anspielung
mag vorläufig zur Illustration der Nützlichkeit
der Logik für die Philosophie genügen.
Zugleich möchte ich aber vor der irrigen Auffassung

warnen, dass mit der Sprachreglementierung
auch die philosophischen Probleme gelöst

werden oder dass die Sprachanalyse sie zum
Verschwinden bringt, wie das gelegentlich der
frühe Carnap und vor allem Wittgenstein mit
seinen therapeutischen Neigungen nahegelegt
haben. Jedenfalls dürfen wir unsere Sprachsysteme

nicht so wählen, dass dadurch selbst

Sachfragen schon entschieden oder sogar un-
ausdrückbar gemacht werden.
Die Vielfalt der seit einiger Zeit entwickelten
Systeme legt ferner die Vermutung nahe, dass es

so etwas wie die Logik nicht gibt. Aus instru-
mentalistischer Sicht muss grundsätzlich jeder
Versuch, ein bestimmtes System anderen gegenüber

auszuzeichnen, scheitern. Wie Quine halte
ich die Logik für prinzipiell revidierbar. Was
die methodischen Gründe für eine tatsächliche
Aufrechterhaltung betrifft, schlage ich jedoch
eine weniger konservative Strategie vor als er.
Von meinem Standpunkt aus bestehen keine
zwingenden Gründe für eine Auszeichnung der
klassischen Logik. Da ich im Gegensatz zu ihm

logische Systeme nicht als wissenschaftliche
Theorien allgemeinster Form betrachte, stellt
sich für mich auch nicht die Frage nach ihrer
eventuellen Wahrheit. Mangels eines objektiven

Kriteriums, das einen Entscheid herbeführen

könnte, scheint mir deshalb der Streit
zwischen Intuitionisten und Klassikern müssig zu
sein. Abgesehen von der Schwierigkeit, den
Begriff der Konstruierbarkcit genau zu definieren,
spricht die grössere Vorsicht hinsichtlich der
Existenzbehauptung von mathematischen
Objekten zugunsten der ersteren. Die Tatsache
dagegen, dass durch die strengen Anforderungen
der Intuitionisten die Mathematik um wesentliche

ihrer Teile amputiert wird, plädiert eher für
die letzteren. Wenn man im Gegensatz zu Brou-
wer und Heyting die Logik für fundamentaler
als die Mathematik hält, könnte man im übrigen

wie Quine der Ansicht sein, dass eine
konstruktivistische Haltung durchaus mit der
Aufrechterhaltung der klassischen Logik verträglich

sei: «Constructivist scruples can be reconciled

with the convenience and beauty of classical
logic» (Philosophy of Logic, Englewood Cliffs.
1970. S. 88). Angesichts des konditionalen
Charakters logischer Systeme die Theoreme sind

nur dann wahr, wenn die Axiome es sind
glaube ich jedoch nicht, dass ihre Gültigkeit
ohne willkürliche Berufung auf irgendeine
Form von Evidenz zu erbringen ist. Mit
Ausnahme von metalogischen Minimalforderungen

wie Widerspruchsfreiheit oder schwache

Vollständigkeit lässt sich die Tauglichkeit eines
formalen Systems nicht empirisch belegen,
sondern höchstens pragmatisch rechtfertigen. Im
Zusammenhang mit der klassischen Mathematik

bietet Quines Version der Prädikatenlogik
durchaus ein adäquates Werkzeug von
hinreichender Ausdrucksstärke, das die Korrektheit
genau der zulässigen Schlussweisen garantiert.
Wenn abweichende Formen der Logik
erforderlich werden, so liegt das nicht an irgendeiner
objektiv nachweisbaren Falschheit, sondern an
der Tatsache, dass sie bei ihrer Anwendung auf
andere Gebiete versagt. In solchen Fällen muss
sie entweder durch ein adäquateres System
ersetzt oder durch Hinzufügung von zusätzlichem
Vokabular erweitert werden. Veränderungen
der einen oder der anderen Art nehmen wir
allgemein dann vor, wenn ein bisher verwendetes

System zu intuitiv unannehmbaren
Konsequenzen führt. Historisch Hesse sich das etwa an
den Revisionen veranschaulichen, die durch
Zulassung von singulären Termen ohne Refe-

175



renz oder durch gewisse in der Quantenmechanik
auftauchende Unstimmigkeiten erforderlich

schienen. Das letztere Beispiel scheint insofern

besonders illustrativ, als Reichenbachs
Einsicht, dass man durch vermittelst der klassischen

Logik aus der Quantentheorie gezogene
Folgerungen zu mit der übrigen Physik
unverträglichen Ergebnissen gelangt, verschiedenartige

Reaktionen ausgelöst hat. Seinem eigenen
Vorschlag, den Missstand durch Einführung
einer dreiwertigen Logik zu beheben, wurde
entgegengehalten, einerseits, dass die Anomalien
gar nicht folgen, andererseits, dass sie nicht
wirklich unannehmbar seien, ferner - die missliche

Lage zugestanden -, dass die Lösung nicht
in einer Veränderung der Logik zu suchen sei

und endlich, dass die von Reichenbach
vorgeschlagene Korrektur nicht die richtige, d.h.
seine dreiwertige Logik nicht die adäquate sei.
Es liegt nicht an mir als einem Laien zu ent-
scheiden; die Tatsache aber, dass solche
Meinungsverschiedenheiten ernsthaft aufkommen
konnten, berechtigt meine Zweifel an der
empirischen Entscheidbarkeit der Streitfrage.
Umstände wie die. die ich hier kurz berührt
habe, sprechen für eine pluralistische Konzeption

der Logik. Vor allem möchte ich auf ihren
normativen Charakter als eines Mittels hervorheben,

das uns erlaubt, die Ausdrucksformen
von Theorien so zu strukturieren, dass sie einer
geregelten Argumentation zugänglich werden.
Logische Techniken dienen in erster Linie der
Herstellung von linguistischen Darstellungssystemen,

in welche sie integriert werden, um die
Gültigkeit der zulässigen Schlussweisen zu
sichern. Formalisierungen haben also meiner
methodischen Auffassung gemäss nur relativ zu
einem Hintergrund systematischer Absichten
einen Sinn, und. sofern sie nicht den Zweck
verfolgen, relevante logische Strukturen
aufzudecken und fruchtbar zu machen, bleiben sie ein
leeres Spiel, das nichts zur Klärung philosophischer

Fragen beiträgt. Ais die Verkörperung
von Regelsystemen schafft Logik in dieser
Weise die einzige Form von Notwendigkeit, die
wir wirklich verstehen. Ich bin überzeugt (Cf.
«Method in Philosophy and Logic». Dialectka,
36, 4. 1982), dass jegliche Art von Zwang letztlich

davon herrührt, dass wir die Vorschriften
befolgen, die uns die ausdrückliche oder
stillschweigende Anerkennung eines Normensystems

auferlegt. Ich habe deshalb - trotz der
formalen Eleganz der Möglichenweltensemantik

- Vorbehalte hinsichtlich der in letzter Zeit

entwickelten Systeme der Modallogik. Meine
Bedenken beziehen sich im wesentlichen darauf,

dass bei allem Aufwand an Subtilität letzten

Endes doch nicht einsichtig gemacht wird,
was genau wir tun, wenn wir in modale Kontexte

hineinquantifizieren. Das liegt, wie ich
glaube, daran, dass die von Kripke, Barcan
Marcus und anderen vorgelegten Erklärungen
nur unter Voraussetzungen einer fragwürdigen
essentialistischen Metaphysik überhaupt einen
Sinn ergeben, was mich letztlich in der
Überzeugung bestärkt, dass de re Modalitäten in
einer empiristisch orientierten Philosophie keinen

Platz haben.
Im Gegensatz zu Quine, dessen mit einem etwas
einseitigen Behaviorismus gepaarter Holismus
eine verkürzte Sicht der Aufgaben der Philosophie

zur Folge hat, lege ich besonderes Gewicht
auf die Frage nach dem Kontext. Es mag sein«
dass seine kanonische Notation für die meisten
Belange rein naturwissenschaftlicher Art
genügt. Ich glaube jedoch nicht, dass wir unsere
Ontologie auf physikalische Objekte und Mengen

reduzieren sollten, indem wir nominalisti-
sche Skrupel bezüglich der letzteren mit Rücksicht

auf die Unverzichtbarkeit der Mathematik
überwinden. Wenn wir alle menschlichen Tätigkeiten

in Betracht ziehen, so scheint es
unumgänglich, auch weitere Bereiche wie etwa diejenigen

der Mythologie und der Fiktion im
allgemeinen zu beachten. Sofern man etwa im
Unterschied zu «Pegasus gehört zum Rennstall des
amerikanischen Präsidenten» die Wahrheit von
«Pegasus ist ein geflügeltes Pferd» aufrechterhalten

möchte, empfiehlt es sich nicht, eine logische

Technik zu verwenden, die in Anlehnung
an die Russellsche Analyse beide Sätze zu
falschen macht. Obwohl Pegasus nicht in der
empirischen Wirklichkeit existiert, ist er
nichtsdestoweniger in der griechischen Mythologie ein
geflügeltes Pferd, so dass der letztere Satz in
diesem Rahmen als wahr gelten muss. (Es sind
im übrigen Kontexte denkbar, in welchen auch
der erste Satz wahr wäre.) Wenn sich die klassische

Logik für bestimmte Zwecke bisher als das
wirksamste und einfachste Instrument erwiesen
hat, so müssen wir doch für die Erfassung
weiterer Gebiete extensivere Systeme in Betracht
ziehen, die unsere intuitiven Erwartungen in
diesen Bereichen besser erfüllen. Für die
Sprachphilosophie im besonderen scheinen
andersartige Formalisierungsversuche zweckmässig

zu sein, nämlich solche, wie sie etwa L. God-
dard und R. Routley in Form einer Kontext-

176



logik vorgelegt haben. Bevor ich mich der
Erörterung einiger Fragen zuwende, die sich vor der

eigentlichen Ausarbeitung eines solchen
Systems stellen, möchte ich trotz der eingestandenen

Gefahr, dass übertriebene, tyrannische
Exaktheitsansprüche bloss zu sterilen Übungen in

geistiger Akrobatik verleiten, meine positive
Einstellung zu einer massvollen Verwendung
von logischen Techniken in der Philosophie
hervorheben. Ich stimme H. Tennessen
vorbehaltlos zu, wenn er sagt: «The empirically
oriented language philosopher has no quarrel with
the «calculus constructors'. On the contrary:
the more empirical investigations reveal the
«untidiness' of natural languages, the more
apparent becomes the need for more precise and
consistent formal systems, which permit one to

cope with philosophically relevant problems,
undisturbed by deceptive ambiguities and other
potential bewilderments and perplexities
enshrined in the natural languages, particularly in

their ordinary employment». (In: Logic and

Language, Studies dedicated to Professor Rudolf
Carnap on the occasion of his seventieth

birthday, Dordrecht, 1962, S.230.)
Die Logiker folgen einer weit verbreiteten Praxis,

wenn sie den Gebrauch im Kontext
vernachlässigend die Wahrheit von Sätzen als

permanente (syntaktische oder semantische)
Eigenschaft ausgeben. Gegen dieses Vorgehen
sprechen jedoch Tatsachen wie diejenige, dass

etwa der Satz «Der Teil ist kleiner als das

Ganze» im gewöhnlichen Alltag als analytisch
durchgeht, während er in der Mengenlehre für
unendliche Bereiche nicht gilt, da zum Beispiel
die Menge der geraden Zahlen mit der Menge
der natürlichen Zahlen äquivalent ist, obgleich
die erstere eine echte Teilmenge der letzteren
bildet. Das sollte uns eigentlich anregen, das

Prädikat «wahr» auf die jeweils verwendete
Sprache zu relativieren. Wie wichtig die
pragmatischen Umstände der Äusserung sein können,

geht schon daraus hervor, dass wir in der

Regel unfähig sind, den Wahrheitswert eines

Satzes zu bestimmen, wenn wir ihn völlig
isoliert vorgelegt bekommen, «Homo hornini
lupus», wörtlich ein falscher Satz, könnte sich

metaphorisch verstanden - im Zusammenhang
etwa mit Hobbes Sozialphilosophie - als wahr
erweisen. Da die klassische Logik solchen
Tatsachen nicht gerecht wird, müssen wir auf
Systeme sinnen, die neben der syntaktischen auch
noch die semantische und pragmatische
Adäquatheit der Formalisierung gewährleisten.

Allgemein betrachtet verwenden wir Sätze zum
Zwecke der Kommunikation, d.h. um
Informationen zu vermitteln, Fragen zu stellen.
Befehle zu erteilen, Wünsche auszudrücken,
Versprechen zu machen, etc. Wenn es sich im
besonderen darum handelt, über wirkliche
Sachverhalte zu berichten, d. h. ein empirisches Ding
zu beschreiben oder zu identifizieren, müssen

wir uns eines speziell dafür geeigneten
Sprachsystems bedienen, das ich in einem engen Sinn
ein deskriptives nenne und das dadurch
charakterisiert ist, dass die Werte der Variablen, über
die wir quantifizieren, physikalische Objekte
sind. Wenn wir hingegen bloss erzählen, etwa
einen Roman schreiben oder lesen, so machen
wir trotz der Verwendung von indikativischen
Sätzen keine eigentlich deskriptiven Aussagen,
weil in diesem Falle die Quantoren über fiktive
Entitäten laufen. Da ich intuitiv dazu neige,
allen sogenannt deklarativen Sätzen Wahrheit
zuzugestehen, sofern bestimmte Objekte des

postulierten Universums Tarksis Erfüllungsbedingung

befriedigen, weigere ich mich im
Gegensatz zu Quine, Sätze, die Existenzbehauptungen

bezüglich nicht in der Wirklichkeit
vorkommender Dinge involvieren, einfach für
falsch zu erklären. Denn falsch sind sie
offensichtlich nur im Zusammenhang mit der
Absicht, die Natur zu beschreiben, nicht aber

zwangsläufig in jedem Kontext. Wenn wir
annehmen, dass ein und derselbe Satz bei verschiedenen

Gelegenheiten geäussert und auch
verschieden verwendet werden kann, so beziehen
wir uns dabei nicht auf die sichtbaren Zeichen
oder hörbaren Laute, sondern auf den abstrakten

Satztyp. Behaupten wir des weiteren von
einem bestimmten Satztyp, er sei wahr, so kann
das nur zutreffen, wenn alle konkreten Zeichen,
die den betreffenden Typ exemplifizieren, dazu
verwendet werden, dieselbe wahre Aussage zu
machen. Dies wiederum kann nur der Fall sein,

wenn wir den Gebrauch der Zeichen auf einen
bestimmten Kontext festlegen und die Zeichenreihen,

die in diesem zur Äusserung von Aussagen

verwendet werden, als Wahrheitsträger
betrachten.

Quine grenzt, wie das in der philosophischen
Literatur üblich ist, den Gebrauch des Wortes
«Referenz» auf Objekte der wirklichen Welt
ein; «Pegasus ist ein geflügeltes Pferd» ist für
ihn ein falscher Satz, weil der Name kein in der
Natur existierendes Ding bezeichnet. Um einer
derart extremen Konsequenz auszuweichen,
schlage ich also vor, den Gebrauch auch auf

177



abstrakte und fiktive Entitäten zu erweitern
und zugleich die Frage nach der Referenz vom
Kontext abhängig zu machen. Damit komme
ich der gewöhnlichen Intuition entgegen, dass
die Frage, worüber jeweils gesprochen wird,
vom Gesprächsthema sowie vom gewählten
Sprachsystem abhängt. Wenn ich während
einer Bahnfahrt auf der Titelseite des Buches meines

Gegenübers die Schriftzeichen «Harmonie
des Seins» sehe, ist es mir mangels weiterer
Information nicht möglich zu entscheiden, ob er
ein deutsches Werk metaphysischen Inhalts
oder eine französische Abhandlung über weibliche

Schönheit liest. Es scheint deshalb vernünftig,
konkreten, in einem gegebenen Kontext

geäusserten Sätzen einen Wahrheitswert zuzuordnen.

denn solche sind es, die wir verwenden, um
bei bestimmten Gelegenheiten wahre oder
falsche Aussagen zu machen.
Im Hinblick auf eine für die Sprachphilosophie
adäquate Logik legen nun die soweit angestellten

Überlegungen einen allgemeinen Plan
folgender Art nahe: Wir führen zwei Kategorien
von Variablen ein, denen konkrete Zeichen in
Form von resp. Wörtern und Sätzen der
Hintergrundsprache als Werte zugeordnet werden. Da
aber auch die Umstände, unter welchen diese
Zeichen verwendet werden, eine Rolle spielen,
müssen wir zusätzlich Kontextvariablen vorsehen,

die die ursprünglichen Variablen qualifizieren.

Entsprechend stehen dann die
zusammengesetzten Formeln, die wir mit deren Hilfe
bilden, für faktische Äusserungen in einem
Kontext. Es ist im übrigen zu beachten, dass
jede einzelne der in der Liste von Buchstabenzeichen:

p, q, p', p", q", etc. angeführten Satzvariablen

einen Typ exemplifiziert, sodass in einer
Formel jeder konrete Buchstabe desselben Typs
eine Leerstelle für eine Konstante des gleichen
Typs markiert. Dem Gesetz der umformen
Substitution gemäss müssen wir deshalb, falls wir
Konstanten für Variablen einsetzen, bei jedem
Vorkommen eines Variablenzeichens des
betreffenden Typs dieses durch eine Konstante
des entsprechenden Typs ersetzen.
Man könnte nun befürchten, dass die effektive
Formalisierung zu einem unüberblickbar
komplizierten System führt. Goddard und Routlev
haben jedoch in The Logic of Significance and
Context (Scottish Academic Press. Edinburgh
and London, 1973) auf dieser Basis eine relativ
handliche Logik entwickelt, deren formaler
Apparat ausreicht, um all die erwähnten Sachverhalte

auszudrücken im besonderen die Tatsa¬

che, dass Sätze desselben Typs dazu dienen
können, verschiedene Aussagen zu machen,
und dass Sätze verschiedenen Typs verwendet
werden können, um die gleiche Aussage zu
machen etc. Die Theoreme, von denen Goddard
und Routlev die wichtigsten auflisten, handeln
von Sätzen, die einem Anführungsoperator
unterstehen, d.h. von Sätzen, die bloss erwähnt
(«mentioned») und nicht verwendet («used»)
werden. Sie drücken also nicht Relationen unter

den Sätzen selbst, sondern Beziehungen
zwischen Eigenschaften von Sätzen aus. Das
Verfahren erlaubt es, die Kontextlogik als einen
Anwendungsfall der klassischen zweiwertigen
Logik mit zusätzlichen Postulaten aufzuziehen:
«In fact, {...] formal logic has never really required

for its application absolutely contextless
sentences. Rather, at the beginning of an
application [...] the context is fixed; the domain of
discourse (or of individuals in the model) is
specified, the (reference) values of individual
constants are laid down and so on. Often this is
done informally, but there is provision in the
standard quantificational semantics for much
of it to be done in a more formal way, and this
formalisation can be increased» (a.a.O.,
S.221.)
Wenn ich auf dem Interesse beharre, das die
Philosophie an der Entfaltung derartiger
Systeme hat, so will ich damit nicht behaupten,
dass sie die Systeme der sog, idealen Sprache
ersetzen sollten. Die klassische Logik bewahrt
für gewisse auch philosophische - Zwecke ihre
Fruchtbarkeit. Nur können ihre Vorzüge nicht
unabhängig von einer vorgängigen weniger
exakt reglementierten Sprache beurteilt werden.
Den Streit zwischen den Anhängern der natürlichen

und der idealen Sprache halte ich insofern
für unfruchtbar, als wir weder die erstere als
schlechthin defekt noch die letztere als
hoffnungslos inadäquat abweisen können. Sowohl
die Betrachtung von Sätzen als rein linguistischen

Gebilden wie auch die Untersuchung
ihres tatsächlichen Gebrauchs stellen einen nicht
zu vernachlässigenden Aspekt der Forschung
dar, und ein allzu enger Begriff von Logik
würde uns daran hindern, dieser methodisch
gebotenen Komplementarität gebührend Rechnung

zu tragen. Eine Reduzierung der formalen
Logik auf die klassische Quantifikationstheorie
scheint daher keineswegs empfehlenswert - und
zwar deshalb nicht, weil die Frage nach der
Signifikanz von Sätzen nicht allein aufgrund
von syntaktischen oder semantischen Regeln

178



auszumachen ist. Die Bedeutung eines Satzes

stellt keine permanente Eigenschaft an diesem

selbst dar. sondern betrifft seine Verwendung,
die kontextabhängig ist. Wenn wir nämlich
versuchen, sinnlose Sätze bloss mit Hilfe von
grammatikalischen Regeln zu eliminieren, so

scheitern wir unweigerlich daran, dass wir
entweder zu viel oder zu wenig ausschliessen.
Wenn dagegen die Vertreter der idealen Sprache

von der Annahme ausgehen, dass ihre
Systeme Sätze enthalten, deren Bedeutung nicht
vom Gebrauch abhängt und deren Referenzfragen

ohne Rücksicht auf den Kontext fixiert
werden, so schieben sie einfach das Geschäft als

ein in ihrem eigenen Sinne nicht-logisches auf
die Metastufe ab, wo sie es einer intuitiven
Erledigung überlassen. Es könnte jedoch durchaus
eine Situation eintreffen, wo Formalisierungen
auch auf der Metaebene erforderlich werden
und sich als nützlich erweisen.
In seiner Antwort auf einige Einwände, die Car-
gile im Zusammenhang mit dem Aufsatz «The
Logical Form of Action Sentences» (In: Essays
on Action and Events, Oxford, 1980, S. 137 -146)
formuliert, legt Donald Davidson eine subtile
und brillante Verteidigung der klassischen

Quantifikationstheorie vor. Obschon seine

Auffassung auf den ersten Blick hin als der meinen

entgegengesetzt erscheinen mag, glaube ich,
dass, was seine Erläuterung des Begriffs der
logischen Form betrifft, weitgehende
Übereinstimmung besteht, Davidson argumentiert,
dass die Schlussfolgerungen vereinfacht und
mechanisch vollziehbar gemacht werden, wenn
wir die Sätze in einer kanonischen Notation
ausdrücken, deren Syntax wesentlich von der

sog. Oberflächengrammatik abweicht: «The
entailments we preanalytically recognize to
hold between the original sentences become

matters of quantificational logic applied to
their rephrasals» (a.a.O., S. 139). Wie aber lässt
sich die Behauptung rechtfertigen, dass die in
der kanonischen Sprache paraphrasiert.cn Sätze
die Struktur ihrer Vorlagen widerspiegeln? Wie
können wir wissen, dass wir es nicht mit
verschiedenen Formen zu tun haben? Ganz in meinem

Sinne antwortet Davidson, dass das, was
er die «logische Geographie» eines Satzes

nennt, nur relativ zu einem gegebenen
Deduktionssystem bestimmt werden kann: «The logical

form of a particular sentence is [...] relative
both to a theory of deduction and to some prior
determinations as to how to render sentences in
the language of the theory» (a. a. O., S. 140). Ich

stimme ihm durchaus zu. wenn er trotzdem die

Wahl der Quantifikalionssprache nicht für
willkürlich hält. Denn im Kontext, von dem in
seinem Artikel die Rede ist, lassen sich charakteristische

Züge wie Einfachheit, Ausdruckskrati,
Widerspruchsfreiheit. Vollständigkeit, etc.

anführen, die ihre Verwendung pragmatisch
rechtfertigen. Ich wäre sogar bereit, ihm
einzuräumen, dass die Quantifikationstheorie im
Zusammenhang mit den von ihm erörterten Fragen

die bestmögliche Theorie darstellt, über die

wir zur Zeit verfügen. Er weist in überzeugender
Weise nach, dass sie, was Handlungs- und

Ereignissätze betrifft, mehr Daten mit einem

geringeren Aufwand an Regeln erklärt als die von
ihm kritisierten rivalisierenden Theorien und
dass sie, anders als diese, keine unannehmbaren
Konsequenzen nach sich zieht. Die Regeln der
Quantihkalionslogik erlauben es unter anderem,

systematisch zu erfassen, wie die Bedeutung

eines Satzes funktional mit seiner Struktur
zusammenhängt, und sie lassen sich dadurch
rechtfertigen, dass sie nachweisbar wahrheitser-
haltend. d.h. gültig in dem Sinne sind, dass sie

von Wahrheiten immer nur zu Wahrheiten führen.

Die Sprachen des Prädikatenkalküls erster
Stufe haben vor allem auch den Vorteil, dass

wir in ihrem Falle über eine klare Semantik

verfügen, die im Rahmen der für Davidson
zentralen Theorie Tarskis die Wahrheitsbedingungen

eindeutig festlegt. Schlussregeln dagegen,
die nicht durch eine semantische Theorie
gestützt werden, weist er mit Recht als für die

logische Form irrelevant ab. Die Aufzählung all
der unbestrittenen Tugenden kommt jedoch
keineswegs einer objektiven Auszeichnung der
Quantification als der (wahren) logischen
Theorie gleich, wie er selbst letzten Endes
eingestehen muss: «But when other problems are
also emphasized, it may well be that [...] the

theory must be augmented, and perhaps it will
have to be abandoned» (a.a.O., S. 145). Es

scheint mir bezeichnend, dass ein Autor, der in
mancher Hinsicht Quine nahesteht, sich letztlich

gezwungen sieht, Konzessionen zu machen,
die ihn in gefährliche Nähe einer inslrumentali-
stischen Konzeption rücken.
In gewissen Kreisen der europäischen Philosophie

herrscht immer noch das Vorurteil, Logik
sei ein asylum ignorantiae oder ein Tummelfeld
für Barbaren und Mathematiker. Ich hoffe,
dass meine Hinweise zu einer richtigen Beurteilung

der Lage beitragen werden. Andererseits
halte ich gegen eine ebenfalls noch stark ver-

179



breitete Haltung daran fest, dass es nichts
derartiges wie die Logik als ein endgültig kristallisiertes

System geben kann. Als ständig verbes-
serungsfähiges instrument stellt Logik die
Summe von sich wandelnden Regeln oder
formalen Techniken dar, die wir je nach Bedarf
und Eignung einsetzen, um unsere
wissenschaftlichen Erkenntnisse einer exakten
Darstellung sowie einer disziplinierten Kontrolle zu
unterziehen. Den Wert dieser normativen Be¬

mühungen dürfen wir allerdings nicht
unterschätzen, denn ohne sie wäre eine kritische
Bewertung unserer Theorien nicht möglich.

Adresse des Autors:

Prot. Dr. Henri Lauetier
Philosophisches Institut der
Universität Bern
Falkenplatz 16

CH- 3012 Bern

180


	Logik als Instrument des Philosophen

