
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft.
Wissenschaftlicher und administrativer Teil = Annuaire de la Société
Helvétique des Sciences Naturelles. Partie scientifique et administrative

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

Band: 158 (1978)

Artikel: Universitätsmodelle in ihrer Entwicklung

Autor: Schadewaldt, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-90760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-90760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Universitätsmodelle in ihrer Entwicklung
Hans Schadewa Id t

Ich bin sehr gern der Einladung Ihres
hochgeschätzten Präsidenten. Professor Dr. Koel-
bing. nachgekommen, die Markus-Guggen-
heim-Gedächtnisvorlesung zu übernehmen.
Ich denke dabei mit Dankbarkeit an die
engen Beziehungen zur Schweiz und zu vielen

schweizerischen Medizin- und
Pharmaziehistorikern. die ich von Wehr in Baden
aus. wo ich bei der C1BA AG tätig war.
unterhalten konnte. Ich werde die herausragende

Gestalt von Henry E. Sigerist und die
von ihm veranstalteten Puu-'lrclicn. die
nach dem Tode dieses bedeutenden
schweizerischen Mcdizinhistorikers von Dr. Salz.-
mann fortgesetzt wurden, nicht vergessen.

Ich bekenne dankbar, dass ich meine
Habilitationsarbeit in Freiburg im Breisgau ohne
die wesentliche Unterstützung durch die
Baseler Universitätsbibliothek, wo damals mein
jetziger Bonner Fachkollege. Herr Professor
Dr. Nikolaus Mani. tätig war. nicht hätte
fertigstellen können. Viel habe ich gelernt in
den anheimelnden, so persönlichen und von
kollegialer Freundschaftlichkeit erfüllten
medizinhistorischen Kränzchen in der Wohnung

meines verehrten Kollegen Professor
Dr. Buess. wo ich des öfteren Gelegenheit
hatte, Sie. Herr Präsident, anzutreffen. Ich
habe ausserordentlich viel bei meinen Visiten

in Zürich erfahren. Sei es. um von
Professor Dr. med. Dr. h.c. Dr. h.c. Erwin H.
Ackerknecht durch das grandiose Museum
geführt zu werden, oder ihn während einer
Vorlesung zu erleben; denn es war stets ein
besonderes Erlebnis ihn zu hören. Ich bedau-
re es sehr, dass Professor Dr. Hintzsche. der
nach seiner Emeritierung mit grossem Erfolg
die Medizingeschichte in Bern vertrat, nicht
mehr unter uns weilt. Mit ihm verband mich
ein besonderes Interesse an Leben und Werk
des nahe von Düsseldorf, in Hilden geborenen

grossen Chirurgen Fabricius Plildanus.
der den Höhepunkt seiner Laufbahn in der

Schweiz erlebte und als Stadtarzt in Bern
1643 verstarb.
Ich verstehe sehr gut, warum sich Papst
Pius II. der sich während des berühmten
Baseler Konzils (1431-1449) als Kardinal
Enea Silvio Piccolomini in der Rheinstadt
aufhielt, dem damals ungewöhnlichen
Wunsch der Bürgerschaft nicht verschluss, in
Basel eine Universität zu gründen, die
ausschliesslich durch die Initiative der Bürger
dieses kleinen Stadtstaates unterhalten werden

sollte.
Wie Buess in seiner Arbeit zur Geschichte
der Medizinischen Fakultät Basel mitteilte,
hatte Papst Pius 11. am 12.November 1459 in
der Stiftungsbulle erwähnt, dass die Stadt
Basel zu einer Universitätsstadt vor anderen
geeignet sei. «durch die Fülle ihres Lebens,
die milde, gesunde Luft, die Lage an den
Grenzen verschiedener Nationen, und dass
sie deshalb mit den Gaben der Wissenschaften

geschmückt werden sollte». Es will mir
darüber hinaus scheinen, als ob der berühmte

Wahlspruch dieses Kirchenfürsten «Esse,
quam videri». der sehr viel später in dem
Motto «Mehr sein als scheinen» Richtschnur
des Deutschen Generaistabs werden sollte,
in seiner Schlichtheit gerade auch auf die
schweizerischen Universitäten zutrifft, die.
wenn ich dies aus der Ferne recht beurteilen
kann, in einer Welt aufgepeitschter Emotionen

immer noch ein Hort des Friedens und
der soliden wissenschaftlichen Arbeit zu sein
seheinen. Es war sicherlich nicht ein Kalkül
der wirtschaftlichen Nützlichkeit, was die
Baseler Regierung veranlasst hatte, in mehreren

Gesandtschaften um die Verleihung
der Universitätsrechte beim Papst zu
ersuchen, sondern es war das in jener Umbruchszeit

vom Spätmittelalter zur Renaissance
überall aufkeimende neue Wissenschaftsver-
ständnis, wie es Ulrich von Hutten in dem
berühmten Brief an seinen Humanisten-
freund Willibald Pirckbeimer aus dem Jahre

288



1518 mit den Worten ausdrückte: «O saecu-
lum. o litterae. juvat vivcrc etsi nondum
quiescere iuvat. Bilibalde. vigent studia. flore

nt ingénia».
Aber mit der Erwähnung von Basel ist

eigentlich bereits schon ein Typ von Universitäten

vorweggenommen, wie er sich im
Humanismus entwickeln sollte. Basel war die
katholische Gründung, die mit dem Einzug
der Reformation in die alte Freie Reichsstadt
1532 zu einem Prototyp des neuen,
protestantischen Wissenschaltsverständnisses werden

sollte, ohne je seine angestammte
Liberalität zu verlieren.
Um die Universitätsideen in ihren Anfängen
zu erkennen, müssen wir ins 12. Jahrhundert
und nach Norditalien zurücksenden. Nach
dem Zusammenbruch der antiken Welt sind

zwar im christianisierten Raum allerorten
Klosterschulen entstanden, die für angehende

Kleriker, aber auch für Laien das antike
Wissensgui und die Erkenntnisse der neuen
Heilsreligion zu vermitteln suchten. Diese

Bildung verstand sich noch im ursprünglichen

Sinne als eine formende Tätigkeit am
Material und zu dieser Auffassung hat sicher
die Metapher des Aristoteles Anlass gegeben.

den Mensehen mit seinem Geist als eine
unbeschriebene Wachstafe! anzusehen, in

die der Lehrer Engramme einzuritzen hätte.
Da und dort, so etwa in den Schulen von
Chartres und Salerno, finden sich jedoch
Anzeichen, dass man sich mit dieser Art von
Wissensvermittlung nicht begnügte und
mehr und mehr zur Kommentierung, etwa
der Kirehenvätcrliteratur oder der überlieferten

antiken islamischen medizinischen
Texte, überging. Mehr und mehr wurde auch

diskutiert, ob Scientia, die Wissensehalt,
oder Sapientia. die Weisheit, das eigentliche
Ziel der Bildung Sein müsse. Noch freilich
war die quälende Frage nicht aufgeworfen,
ob es nun das Ziel der Bildungsanstalten sein

sollte, wissenschaftliche Kenntnisse in einem

vorgegebenen Rahmen zu vermitteln, die

sog. «Doctrina» oder ob es mehr um die

Formung der gesamten Persönlichkeit gehen
müsse, die «Humanitas», und Bildung als

ein pädagogischer Begriff taucht wohl erst
bei Pestalozzi und Wilhelm von Humboldt
auf. die diese scharf gegen die reine Wissens-

aneignung. damals allgemein mit Gelehrsamkeit

bezeichnet, abgrenzten. Denn von
nun an verstand man unter Bildung und

versteht man wohl auch heute noch Erziehung

zu theoretischer Einsicht und daraus
resultierende Beeinflussung der Lebensführung.

Die Diskussion jedoch, wie dies zu geschehen

habe, und ob die Individualbildung auf
die Bildung einer ganzen Gesellschaft Ein-
fluss nehme oder umgekehrt, ob Änderungen
der Bewusslseinsstufe einer Generation eine

nachfolgende Änderung der Bildungsziele
bzw. -ideale bedingen, ist gerade in unseren
Tagen wieder recht lebhaft. Bis vor kurzem

galt jedoch noch, dass Bildung nur im Rahmen

eines Lehrer-/Schülerverhältnisses
vermittelt werden könne, ganz im Gegensatz zu
der Aneignung von wissenschaftlichen Fakten.

und dass der Lehrende, nach Humboldt,
das höhere Selbst des Schülers herausbilden,
also der Lehrer weder Diktator noch Sklave
oder Lohnempfänger des Schülers sein solle.

Im Wechselspiel von Anspruch und Leistung
sah man eine ideale bildungspolitische
Aulgabe.

Wenn man von diesem Bildungsbegrifl
ausgeht. kann man in der Tat eigentlich nur die
im Hochmittelalter entstandenen Universitäten

und nicht die früheren Latein- oder
Klosterschulen, von berühmten Ausnahmen
abgesehen, als Universiläts-Biklungseinrich-
tungen im engeren Sinne bezeichnen. Zwar
war" im christlichen Kulturbereich der
musisch-gymnastische Elementarunterricht der
Griechen durch eine Unterweisung in der
lateinischen Sprache, in Grammatik. Rhetorik

und Kenntnis theologischer Grundmaximen

abgelöst worden, aber schon das
Studium der freien Künste, das im Spätrom
auch den freien römischen Bürgern erlaubt
war, ohne dass man ihn des Banausentums
bezichtigen konnte, d.h. der Ausübung einer

Tätigkeit für Geld, war den Universitäten
vorbehalten. Diese sogenannten Vorstudien
sind bereits im 6.Jahrhundert von dem

Philosophen ßoethius als Trivium und Quadri-
vium institutionalisiert worden.
Keinem Geringeren als Martin Luther zu
Ehren wurde im Jahre 1518 in Heidelberg
während eines Festaktes ein uraltes Studentenlied

intoniert, das auf einen Bussgesang

aus dem Jahre 1267 zurückging. Den Höhepunkt

des Lantus bildete dabei die Strophe:

«Vivat academia. vivant professores
vivat membrum quodlibet

289



vivant membra quaelibei
semper sint in flore.»

Heute ist vielen das «Gaudeamus igitur»
tragwürdig geworden, und die Berechtigung
des* «vivat academia. vivant professores»
wird von vielen Seiten bezweifelt. Wieviele,
vor allem von den jüngeren Kommilitonen
sprechen noch von ihrer Alma mater und
ihrer schönen Studentenzeit. In diesen unruhigen

Zeitläufen sind fast alle Begriffe, die
früher Wert und Inhalt hatten, in Frage
gestellt worden, Berufe wie der des Geistlichen,

des Richters, des Offiziers, aber auch
Begriffe wie Ritterlichkeit. Ehre. Liebe und
Treue sind zumindest diskutable, wenn nicht
kritisch diskutierte Stichworte geworden.
Auch der Hochschullehrer und der Student
sind nunmehr von dieser Ab- und Umwertung

aller Werte ergriffen, und während
noch vor wenigen Jahren der Professor auf
der obersten Stufe der sozialen Rangordnung

stand, während man noch vor kurzem
gern bereit war, dem Studenten in jeder
Beziehung Hilfe und Unterstützung zu
gewähren, ist seit einigen Jahren ein weitgehender

Umschwung der Bewertung dieser
beiden Positionen, des Lehrenden und
Lernenden, an der Universität und in der
Öffentlichkeit eingetreten. Der Professor und
insbesondere der Ordinarius gilt vielen Kreisen

als der ewig Gestrige, der unbelehrbare
Konservative, der die angeblich hierarchische

Struktur der Universität mit allen Mitteln

aufrecht Erhaltende, der diktatorisch
über seine Mitarbeiter und die Studenten
Verfugende. Der Student andererseits wird
Sit generell als der radikal neomarxistisch
eingestellte Revolutionär, der sich an keine
Spielregeln der Gesellschaft mehr hält und
rigoros und rücksichtslos auf Kosten der
Steuerzahler. die ihn ja im weitesten Masse
unterhalten, eine Veränderung nicht nur der
Universität, sondern auch der Gesellschaft
mit sozialistisch-kommunistischen Zügen
anstrebt. angesehen.
War man bisher gewohnt, die deutschsprachigen

wissenschaftlichen Hochschulen als
echte «Universitas niagistrorum et schol a-
rium» gemeinsam agieren zu sehen, so
bemerkte man nun mit Überraschung, dass
innerhalb der Universität ein erbitterter
Kampf eines Teils der Studentenschaft
gegen die Dozenten und Professoren ausgebro¬

chen war. der sich in vor zehn Jahren noch
fur unglaublich gehaltenen Kampfmassnah-
men manifestierte.
f reilich, dies war kein Novum, und in der
Universilätsgeschiehte der letzten 800 Jahre
kann man immer wieder Parallelen zu den
Ereignissen unserer Tage finden die den
Historiker doch etwas gelassener die
augenblicklichen Auseinandersetzungen betrachten

lassen. Zudem ist bereits, soweit meine
Erfahrung, das Pendel wieder nach der
anderen Seite ausgeschlagen, als nunmehr in
Folge der drohenden Arbeitslosigkeit lui
eine grosse Zahl angehender Akademiker
das Studium und die Wissensaneignung im
Mittelpunkt der Interessen steht, und auf der
anderen Seite allmählich sich da und dort,
wie das besonders beglückend in Seminaren
zu beobachten ist. eine gemeinsame
Wissenschaftsfront der Lehrenden und Lernenden
wieder bildet, die hoffen lässt, dass der
jedenfalls bis vor kurzem in der Bundesrepublik

Deutschland zu beobachtende akademische

Ausverkauf aufgehalten werden könnte.
Karl Jaspers, der sich vor den Studentenunruhen

im Jahre 1961 in seinem Werk «Die
Idee der Universität» mit dem Schicksal der
«Hohen Schulen» beschäftigte, hatte diese
wie folgt umrissen:

«Die Universität hat die Aufgabe, die Wahrheit
in der Gemeinschaft von Forschern und

Studenten zu suchen. Sie ist die Stätte, an
der das hellste Bewusstsein des Zeitalters
sich entfalten soll. Dort dürfen als Lehrer
und Studenten Menschen zusammenkommen,

die den Beruf haben, uneingeschränkt
Wahrheit als solche ihrer selbst wegen zu
ergreifen. Dass irgendwo bedingungslose
Wahrheitsforsehung stattfinde, ist ein
Anspruch des Menschen als Menschen.»

Dies ist allerdings ein relativ neuzeitliches
Postulat, das zweifelsohne auf die Universitätsidee

Wilhelm von Humboldts zurückgeht.

denn von einer Wahrheitsfindung im
eigentlichen Sinne war bei der Gründung
der ältesten Universitäten noch nicht die
Rede. Hier standen zwei Modelle Pate, die
Hochschule von Bologna und die Pariser
Universität. Beide Modelle besassen eine
völlig unterschiedliehe Grundkonzeption.
Bologna war bereits eine bedeutende
Handelsstadt. die neben Kaufleuten verständli-

290



eherweise auch Juristen anzog. Unter ihnen
ragte cier berühmte Rechtslehrer Irnerius um
1070 hervor, den die Markgrütin von Toskana

Mathilde an ihren Hof gerufen hatte.
Häufig wurde er als Konsiliarius zu Rate
gezogen, und aus dieser Beschäftigung
erwuchsen Privatvorlesungen. die etwa von
1088 an stattfanden. Ein Chronist berichtete,
dass Irnerius für sich zu lernen begann und
«lernend begann er zu lehren». Sein Ruhm
zog bald eine grosse Anzahl von jungen
Leuten, aber auch reife Männer nach Bologna,

die dort an dem Wisssen des Gelehrten
teilhaben wollten. Andere folgten seinem
Beispiel und hielten Privatunterricht ab.
1167 trat die Stadt zum lombardischen
Städtebund über und schlug sich damit eindeutig
auf die Seite der papsttreuen Guelfen. In
ständigen Auseinandersetzungen mit den
Ghibellinen. die insbesondere unter
Adelskreisen als Anhänger des Kaisers zu linden
waren, entwickelten sich im folgenden
Jahrhundert Machtkämpfe, bis Bologna 1328 unter

päpstlichen Schutz gestellt wurde.
Auf diesem Hintergrund muss ein
Verwaltungsakt Friedrich Barbarossas verstanden
werden, der 1158 auf dem Reichstag bei
Piacenza vier Juristen aus Bologna berief,
die als Experten dem Kaiser dienlich sein
sollten. Sie erhielten dafür die Genehmigung.

in Bologna die «amoris scientists facti
exules». «die heimatlos aus Wissensdrang
dorthin Ziehenden» zu unterrichten, und der
Kaiser unterstellte diese ersten Studenten
einer eigenen Gerichtsbarkeit. Sehr schnell
mehrte sich nun der Ruhm dieser Stadt, so
dass die stolz,e Inschrift «Bononia docet»
(«Bologna lehrt») die Geldmünzen bis in die
nachfolgenden Jahrhunderte Schmücken
konnte.
im, Gegensatz zur Universität von Paris
spielten in Bologna die Studenten die Hauptrolle.

Sie hatten bald das Recht, über die
Geschicke diesei Zuerst als «Schulau publi-
cae». dann als «Studium generale» und
schliesslich als «Studium universale»
bezeichneten Institutionen zu bestimmen. Nur
die Studenten wurden hier als «Universitas»
im Sinne einer zunftmässigen Korporation
verstanden; die Stadt hatte zwar zur Erhaltung

der Hochschule beizutragen, aber sie

behaupteten noch lange ihre Autonomie und
die demokratische Verfassung. Die Studenten

besassen das Recht, aus ihrer Mitte den

Rektor der «Universitas» und auch die
Professoren zu wählen, die sie allerdings aus
eigenen Mitteln besolden mussten. Professoren

waren also im Grunde von den Studenten

abhängig, und Ruf und Existenz eines
Lehrers hingen von der Zahl der Hörer ab.
die seine Vorlesungen besuchten.
Die Kaiserliche Studenteninitiative ist
zweifelsohne als Antwort auf die sehr zurückhaltende

Reaktion der Stadtrepublik auf die
vom deutschen Kaiser erlassenen «constitu-
tiones» zu verstehen, und es besteht kein
Zweifel, dass der Kaiser durch die Gewährung

der Privilegien beabsichtigte, die ghi-
bellinische Neigung unter den Studenten, die
zum grossen Teil Ultramontani, also Ausländer,

waren, zu stärken. Die Ursache dieser
auffälligen Bewertung der Studenten ist also
darin zu suchen, dass die Mehrzahl der
Studenten Ausländer waren, die Professoren
aber stets aus Bologna stammten und den
Gesetzen der Stadtrepublik unterworfen
waren. Um nun Beeinflussungen seitens der
Stadtverwaltung zu vermeiden, die auf die.
ihrer eigenen Jurisdiktion unterstehenden
Studenten ja sonst keinen Einfluss hatte,
legten die Studenten .allergrößten Wert darauf,

ihre Professoren, die sie ja auch besoldeten,

selbst zu wählen. Im übrigen waren die
zumeist nicht unbemittelten ausländischen
Studenten oft schon im besten Mannesalter,
mit einem Durchschnitt zwischen 30 und
40 Jahren. Auf zahlreichen Darstellungen
einer Vorlesung oder Disputatio erkennt
man würdige Herren, die mit dem auf dem
Katheder sitzenden Professor diskutieren.
Bald bedeuteten diese Studenten eine der
wichtigsten Einnahmequellen für die Stadt,
ein «thésaurus preciosissimus». wie dies in
einer alten Urkunde bezeichnet wurde.
Die Stellung der von den Studenten gewählten

Rektoren - von denen es übrigens zwei
gab, da die beiden Korporationen der Cis-
montanen und Ultramontanen das Recht
hatten, je einen Rektor zu wählen -
entsprach aber keineswegs der heutigen Situation,

sondern eher der des Zunftältesten der
mittelalterlichen Zünfte. Diese Rektoren
hatten nur ihren Studenten gegenüber ein
gewisses Weisungsrecht, besassen aber keinen

Einfluss auf die Gestaltung der Studien.
Dies war allein den Magistern und den
Doktoren überlassen. Diese waren es. die die
Prüfungen abhielten und die auch die Er-

291



laubnis zu Ichren. das «ius docendi»,
ausschliesslich verliehen.
Tatsächlich ist Bologna im Mittelalter fast
mehr durch die Qualität seiner Studenten als
durch die der Hochschullehrer bekannt
geworden: um nur wenige Namen von Studenten

zu zitieren:
Albertus Magnus. Dante und Petrarca.
Boccaccio und Pico délia Mirandola. Kopernikus,

Erasmus. Luther, Ariost und Tasso hatten

hier studiert. Aber sie waren bei aller
besonderen Freiheit, der sie sich erfreuen
durften, mit ihren Lehrern einig in der
Überzeugung. dass sie allesamt der Wissenschaft
dienten, und die Worte von Thomas von
Aquin wurden gerade in Bologna besonders
hoch geachtet:

«Optavi et datus est mihi sensus. Invocavi et
venit in nie spiritus sapientiae et praeposui
illam regnis et sedibus.»
«Ich verlangte danach, und es ward mir der
Sinn offenbart. Ich rief ihn an und er senkte
sich in mich, der Geist der Weisheit, den
Königreichen und Thronen zog ich ihn vor.»

Freilich war in jener Zeit von einer freien
wissenschaftlichen Forschung kaum die Rede.

Die Professoren waren angehalten,
feststehende Texte zu verlesen und in Lectio
und Disputatio diese sozusagen einzuüben.
Nicht die Wahrheit durch eigene kritische
Durcharbeitung und schon gar nicht das
später in Philosophie. Naturwissenschaft und
Medizin aufgestellte Postulat «ratio ac expe-
rimentum» standen im Vordergrund der
Hochschulausbildung, sondern die Überlieferung.

die Weitergabe traditionellen
scholastischen Wissensgutes.
Dass die besonderen Rechte, die die Studenten

in Bologna besaSsen. bald zu Spannungen

mit den Stadtbehörden und der
einheimischen Bevölkerung führen müssten. liegt
auf der Hand. Und in der Tat kam es im
Jahre 1222 zu dem berühmten ersten Exodus
von Studenten, die mit der immer mehr der
Partei der Gueifen zuneigenden papst-
freundlichen Politik der Stadtrepublik nicht
mehr einverstanden waren und gern das
Angebot der freiheitlicher gesinnten Stadtre-
pubiik Padua annahmen. Studia generalia in
Padua einzurichten. 1222 wurde daher dort
eine neue Liniversität begründet, die bald
den Ruhm der ältesten Liniversität der Welt

in Bologna überschatten sollte. Für Bologna
war der Auszug der Studenten ein
ausserordentlicher wirtschaftlicher Verlust. Aber alle
Versuche, durch Zurücknahme papstfreund-
ltcher Entscheidungen und durch eine Lok-
kerung der gesetzlichen Bestimmungen für
die Studenten, diese zur Rückwanderung zu
veranlassen, schlugen fehl, zumal Bologna
sich 1328 unter päpstlichen Schutz gestellt
hatte und der Kirchenstaat verständlicherweise

seinen Einfluss immer stärker auch auf
die Liniversität ausdehnte, wo länger als in
Padua an den scholastischen Lehrmethoden
und an einem strengen klerikalen Kurs
festgehalten wurde, und wo z.B. nach der
Reformation protestantischen Studenten ein
Studium praktisch verschlossen blieb, da diese
bei einer Promotion nicht den Eid in die
Hand des Kardinallegaten und auf den
katholischen Glauben ablegen konnten. In
Padua wurde bald der gleiche akademische
Usus wie in Bologna eingeführt. Die Studenten

gliederten sich in vier Nationen, die
Romanen aus der Provence, die Katalanen,
die Germanen, zu denen auch die Flamen.
Engländer und Polen gehörten und die Cis-
montani. die Italiener. Allmählich wählten
die Studenten nur noch einen Rektor für alle
vier Nationen, und sie erhielten 1261 dann
auch das Recht, die Professoren wie in Bologna

zu bestellen. Dennoch darf man im
ganzen feststellen, dass in Bologna ein mehr
traditional istisch-scholastischer Unterrieht,
in Padua dagegen eine fortschrittlichere
Wissenschaft gelehrt wurde. Padua, damals noch
eine freie Stadt, hatte immer als ein Hort der
«Liberias patavina cogitandi» gegolten, d.h.
als eine Universität, an der freiheitliches
Denken erlaubt war und gefördert wurde.
Dies änderte sich auch nicht nach der
endgültigen Übernahme der Herrschaft durch
Venedig 1405, Sogleich wurde die Fortdauer
und die Freiheit des Studium generale
garantiert, und es zeigte sich, dass unzählige
Studenten gerade aus diesem Grunde in die
norditalienische Universitätsstadt strömten.
Die geistige Freiheit ging sogar so weit, dass
nach der Reformation sich auch protestantische

Studenten, wie übrigens auch jüdische,
in Padua einschreiben und dort ihren Pro-
motionseid nicht auf die kirchlichen Autoritäten,

sondern in Gegenwart der Stadtbehörden

leisten konnten. Es ist nicht verwunderlich.
dass wir nach der Reformation sehr viel

292



mehr ausländische Studenten in Padua als in
Bologna finden. Padua lief Bologna auch
bezüglich der Medizin bald den Rang ab. Es
sei hier nur daran erinnert, dass infolge des
Auftretens der Pestepidemien in Europa im
Jahre 1348 die Paduaner Professoren als
erste den Vorschlag machten, durch die
Isolierung von kleinen Städten wie etwa Reggio
Emilia, wo dies zum ersten Mal eingeführt
wurde, oder durch die temporäre Absperrung

der Häfen, wie sie in Venedig 1374 und
anschliessend in Ragusa 1377 praktiziert
wurde, der grauenvollen Infektionskrankheit
Herr zu werden. Notabene war diese Isolierung

zuerst auf 10, und dann auf 30 Tage
ausgedehnt worden, und erst in Marseille
wurde dann endgültig diese Trentina 1384

auf 40 Tage, zur «Quaranlina». erweitert.
Die Republik Venedig hat sich stets die
besondere Förderung der Universität Padua
angelegen sein lassen, in der klaren und sehr
modernen Erkenntnis, dass neben dem Handel.

und Venedig besass praktisch das Monopol

des Seehandels im Mittelmeer nach der
Niederringung Genuas und bis zu der Ent*
deckung der Neuen Welt, die Wissenschaften

für das Blühen des Gemeinwesens von
ausserordentlicher Bedeutung sind. In der
Tat hat die Förderung der Wissenschaften in
Padua dazu beigetragen, dass Venedig in

ganz Europa nicht nur als Handelsstadt,
sondern auch als Mäzen der Wissenschaften
einen besonderen Namen hatte. Nicht
umsonst war Venedig auch als Druckort neben
Mainz. Basel und Strassburg weltberühmt,
und die erste Taschenbuchreihe, die
sogenannten «Aldinen». sind in der Offizin des
Venezianer Druckers Aldus Mannt ins
erschienen, der die berühmten klassischen
Werke im Kleinbuchformat druckte und
damit ein Vorläufer der Ro-Ro-Ro-Ausgaben
unserer Tage wurde. In Padua haben auch
eine grosse Zahl von deutschen Studenten
ihren Doktorgrad erworben. Hier studierten
im Zeitraum von 1546-1630 10536 Studenten

der Deutschen Nation, in manchen Jahren

also mehr als 200. unter ihnen so
berühmte wie Leonard Rauwolf. Joachim Cä-
merarius oder Johann Georg Wirsung.
Mit glücklicher Hand hat es der Senat von
Venedig stets verstanden, hervorragende
Professoren nach Padua zu ziehen und
insbesondere, ein Ausfluss der realen Denkungs-
weise der Venezianer Handelsherren, die

praktischen Wissenschaften, die Jurisprudenz

und die Medizin zu fördern. Ärzte, die
in Padua promoviert worden waren, wurden
besonders gern von den Herrschern Deutschlands.

Frankreichs, Englands oder Polens als
Leibärzte gewonnen, und in den
Immatrikulationslisten der Natio Germanica finden
sich Namen der angesehensten deutschen
Familien. 1517 wurde sogar eine besondere
Behörde, die «Riformatori degli studii».
eingesetzt, die sich als Verwaltungsorgan des
Universitätswesens in besonderem Masse
anzunehmen hatten. Damit war endgültig die
Oberherrschaft der kirchlichen Behörden
zurückgedrängt, und Padua begann eine
säkularisierte Universität zu werden, an der auch
sehr moderne und z.T. mit dem kirchlichen
Dogma in Widerstreit stehende Auffassungen

vertreten werden konnten. Von dieser
Zeit an jedoch wurden die Professoren nicht
mehr von den Studenten besoldet und
ernannt. sondern vom Venezianischen Senat,
was. sich verständlicherweise auf das Niveau
der Hochschullehrer nur günstig auswirken
konnte.
Wie an anderen Universitätsstädten waren
die Unterrichtsräume über die ganze Stadt
verteilt und der Grossteil der Vorlesungen
wurde noch in den Privatwohnungen der
Professoren abgehalten. Erst 1493 begann
man mit der Errichtung des heute noch
bestehenden Universitätsgebäudes auf dem
Platz einer ehemaligen Herberge zum Ochsen.

und daher führt heute noch die Universität

im Volksmund und bei den Studenten
die Bezeichnung «II Bö». Für die Bedeutung
der Medizin spricht, dass im Gegensatz zu
Bologna, wo in dieser Zeit nur drei Lehrstühle

existierten, in Padua neun bestanden,
wovon übrigens bezeichnenderweise drei für die
Philosophie der Medizin, zwei für theoretische.

zwei für praktische Medizin und
überraschenderweise zwei für Chirurgie vorgesehen

waren. Strenge Vorschriften für Studenten

und Professoren sicherten den reibungslosen

Ablauf der Studien. Die Lektionen
wurden gewöhnlich in den Morgenstunden
abgehalten und wurden mit einem Glockenschlag

eingeleitet. Professoren hatten ausser
den festgesetzten Vorlesungen auch auf
Wunsch und gegen Sonderhonorierung
Einzelberatungen durchzuführen, und die
Vernachlässigung des Unterrichtes wurde mit
hohen Bussen geahndet. Interessant ist auch.

293



das« das Vorlesen, die eigentliche scholastische

Lectio in Padua von Anfang an verboten

war und däss man von den Dozenten
einen freien Vortrag erwartete. Auch das
Diktat war nicht erlaubt, weil man dadurch
eine Beeinträchtigung der Diskussion
befürchtete. die als wichtigste Unterrichtsform
in Padua erstmals eingeführt wurde.
Im Gegensatz zur konservativen Richtung in
Bologna hat sich in Padua sehr früh der
Arabismus breitgemacht, und es sind dort
sonst in Europa unbekannte Schriften des
Aristoteles. Ptoiemäos und solche islamischer

Autoren übersetzt und kommentiert
worden. Einer der berühmtesten Lehrer im
14.Jahrhundert war Pietro d'Abano, der das
Lehrsystem des Avicenna übernahm und
auch eine recht eigenwillige, man kann last
sagen medizinische Philosophie las. Sein
Motto « Lotus mundus coniutatur» war
damals revolutionär, und er darf als ein
Vorläufer des Marxismus betrachtet werden.
Sein Postulat «medieus est minister et auditor

naturae» stempelt ihn zu einem
Avantgardisten der naturwissenschaftlichen Medizin.

Aber die Einführung chemischer
Demonstrationen in seinen Unterricht führten zum
Verdacht der Magie, und so wurde Abano
noch zu Lebzeiten von der Inquisition 1315

angeklagt. Das Todesurteil durch Verbrennen

konnte allerdings nur noch an seiner
sterblichen Hülle vollzogen werden.
Sehr früh hat in Padua die anatomische
Sektion Eingang gefunden. Einer der ersten
grossen Anatomen war der ab 1490 in Padua
lehrende Alessandro Benedetti. der versuchte.

die klinische Medizin mit dem Sektions-
befund in Übereinstimmung zu bringen und
der darüber hinaus auch als Chirurg grosse
Berühmtheit erlangte. Benedetti ist auch
bekannt durch seinen Vorschlag, um Infektionen

zu verhüten, anstelle der bisherigen
hölzernen Anatomien, die. wie in Bologna,
besonders kostbar getäfelt waren, ein festes
Steingebäude zu errichten, das gross und
luftig sein sollte, und er hat als erster den
Vergleich mit den antiken Theatra
gebraucht. Seit dieser Zeit sprach man in der
ganzen Welt vom «Theatrum anatomicum».
das sowohl den hygienischen Anforderungen
genügte als auch einer grossen Zahl von
Zuschauern und Zuhörern Raum bot. Aber
erst 100 Jahre später. 1594, hat dann ein

anderer bedeutender Anatom, Girolamo Fa-
brizzi d'Acquapendente das heute noch in
Padua zu sehende anatomische Theater
entworfen, das völlig anders als das Bologneser
die Form der heutigen Hörsäle aufweist, mit
rangförmig angeordneten Balustraden, so
dass die Studenten, die während der ganzen
Sekiionsvorführung stehen mussten. von
oben in den geöffneten Körper des Leichnams

hinunterblicken konnten. Dieses Modell

ist dann allerdings nicht von anderen
Universitätsstädten übernommen worden,
sondern man entschloss sich eher für die
auch heute noch bei uns bekannte Theater-
form. 1545 ist schliesslich der heute noch
erhaltene originelle Botanische Garten
errichtet worden, ein Vorbild für viele andere
europäische «Horti Universitatis».
Während in ganz Europa die Religionskämpfe

tobten, blieb Padua ein Hort des
Friedens und der Freiheit, und so zogen
hunderte, ja tausende von ausländischen
Studenten in die venezianische Universitätsstadt,

die dank der Disziplin und Ordnung
ihrer Nationes. die streng über ihre Angehörigen

wachten, und dank der Munifizenz des
Senats: einen ungestörten Ablauf des
Studiums und der Forschung garantierte.
Ganz anders entwickelte sich die
Universitätsgründung in Paris, der Zweitältesten
Universität der Welt. Hier war im 7. Jahrhundert
eine Domschuie bei der Kirche Nôtre Da nie
gegründet worden, die sich durchaus an die
antiken Vorbilder des Athenäums und der
Philosophenschule von Athen und Alexandrien

anlehnte. Hiessen diese frühmittelalterlichen

Lehrinstitute zuerst «Scholae» oder
«scholae publieae», so taucht vom 12.
Jahrhundert an die Bezeichnung «Studium» und
vom 13. der Begriff «Studium generale» bzw.
«Studium universale» auf. wobei damit nur
gesagt werden sollte, dass hier ausser speziellen

theologischen Fragen vor allem die
sieben freien Künste Grammatik. Dialektik
und Rhetorik als Trivium und Arithmetik.
Geometrie. Musik und Astronomie als Qua-
drivium gelehrt wurden. Allmählich wurde
allerdings die Bezeichnung «Studium generale»

der Begriff für besonders privilegierte
Lehranstalten, und die Absolventen derartiger

«studia generalia» erhielten die «facultas
ubique docendi», sie waren also berechtigt,
an den anderen sogenannten Partikularstudien

Unterricht zu erteilen.

294



Im Gegensatz zu Bologna, wo in einem
korporationsahnlichen Zusammensehluss die
Studenten allein als «universitas schoia-
rium» sich organisierten, fand in Paris zuerst
ein Zusammensehluss der Universitätslehrer
in der «universitas magistrorum» statt. Der
Anstoss und die Initiative zu der Gründung
einer festen Korporation ging also von den
Lehrern und Dozenten aus. Der Begriff
«universitas magistrorum et scholarium» ist

dagegen erst etwas späteren Datums und
umfasst alle für das Studium universale tätigen

und an ihr lernenden Personen, ohne
Unterschied des Ranges und des Alters.
Aus dem Jahre 1215 sind erste Statuten eines

sog. «Studium universale» bekannt. 1231

wurde bestimmt, dass auch die in Paris lizen-
tiierten Theologen und Juristen - von einer
medizinischen Fakultät war damals noch
nicht die Rede - hic et ubique docendi, das
Recht erhielten zu lehren. 1245 wird
üblicherweise als das Gründungsjahr der
Universität angegeben, weil sieh hier erstmals
mit päpstlicher Genehmigung «quatuor
facilitates fontis sapientiae». vier Fakultäten
der Quellen der Weisheit, etablierten, wobei
in der Reihenfolge die Theologie, die
Jurisprudenz. die Medizin und die Artistenfakultät

aufgeführt wurden. Jede dieser Fakultäten

war allerdings weitgehend unabhängig.
Daneben existierte ab 1249 noch die Einrichtung

der sogenannten Nationes, in denen die
nunmehr nach Paris strömenden Studenten
zusammengefassl wurden. Man kann diese
also als Vorläufer der späteren
Studentenverbindungen ansehen. Auch in Paris gab es

vier davon, die Picardiei. Normanni. Gallici
und Anglici. Während die romanischen
Studenten sich in der gallischen Nation sammelten.

traten die Deutschen der englischen
Nation bei. Der Rektor wurde nicht etwa
von den Fakultäten, sondern bis 1341 Von
den Nationen gewählt, die Rektorwahl
erfolgte also ebenfalls zuerst durch Studenten.
I ist von jenem Jahr an ersetzte der Rektor
den bisherigen geistlichen Kanzler der
Universität. der bis dahin vom Bischof ernannt
worden war. Erst von diesem Jahr an wurde
also die bisher vorherrschende geistliche
Autorität durch eine Selbstverwaltung der
Universität ersetzt, und anstelle des Bischofkapitels

trat der Rat der Doctores regen tes

sozusagen als Senat und Verwaltungsorgan.
Die Studenten wohnten in jener Zeit entwe¬

der im Hause der Professoren, denn in der
Tat spielte sich ja der akademische Unterricht

recht familiär ab, oder in sogenannten
Kollegien, wie das heute noch in den englischen

Universitäten, wie Oxford und
Cambridge, die direkt vom Pariser Beispiel beein-
flusst sind, der Fall ist. Eines der bedeutendsten

dieser Kollegien war das Collège de
Sorbonne, das der Magister der Theologie.
Robert de Sorbon, der Beichtvater Ludwigs
des Heiligen, um 1250 für Studenten gegründet

hatte. Ausgehend von diesem Collège
erhielt dann die gesamte Universität den
Namen Sorbonne, der auch heute noch für
sie benutzt wird.
Im Gegensatz zu Montpellier, wo die Lehre
am Krankenbett durchaus schon ihre
Ausprägung fand, legte man in Paris auf die
scholastische theoretische Durchdringung
des medizinischen Lehrstoffes den grössten
Wert, und so musste das Medizinstudium
bald erstarren. Daher ist es kein Wunder,
dass nach anfänglicher Begeisterung - in
Paris lehrten die grössten Scholastiker ganz
Europas, hier sei nur der Engländer Roger
Bacon, der Deutsche Albertus Magnus, der
spanische Arzt Petrus Hispanus. der später
als Papst Johann XXI. den Stuhl Petri besteigen

sollte, und der italienische Chirurg Lan-
franci genannt, - das Interesse der Mediziner
am Besuch der Pariser Fakultät nicht mehr
sonderlich gross war.
Das Modell der Universität und der vier
Fakultäten wurde sehr schnell für die
Neugründungen im deutschen Raum übernommen.

und zwar von dem französisch gebildeten
Kaiser Karl IV bei der Gründung der

Universität Prag 1348. wo ebenfalls vier
Fakultäten Theologie, Jurisprudenz, Medizin
und Philosophie, sowie vier Nationen der
Böhmen. Polen. Bayern und Sachsen gebildet

wurden, und der weiteren Universitäten
in Wien 1365. Heideibers 1386, Köln 1388.
Erfurt 1392 und Basel 1460. Auch die
Abschlussexamina für die niedrigen Grade, der
Bakkalaureus in der Artistenfakultät, das

heutige Abitur, und für die drei höheren
Fakultäten die Lizentiaten und Doktoren,
wurden in das deutsche Universitätssystem
übernommen, wobei allerdings die Philosophische

Fakultät nur den Magistertitel
verleihen durfte. Eine Zeitlang spielte also die
Pariser Universität als «Magistra almarum
matrum totius Europae» eine ganz entsehei-

295



dende Rolle. Damals war die Sorbonne für
die Welt ein «Ofen, in dem das geistige Brot
der ganzen Menschheit gebacken wird». An
Albertus Magnus erinnert heute noch in
Paris die «Place Maubere», auf der er wegen
dés grossen Zulaufs seine Vorlesungen
gehalten haben soll. Maubere ist nichts anderes
als eine Zusammenziehung von Maître
Albert, Magister Albertus.
Obwohl der Glanz der in der Scholastik
steckengebliebenen, auch in der Medizin
bald erstarrten Pariser Universität mehr und
mehr verblasste. trugen Medaillen und Siegel

der Medizinischen Fakultät von Paris
noch im 16. und 17.Jahrhundert die stolze
Umschrift «urbis et orbis salus». Der F indu

ss der Pariser Universitätsgründung auf
das nördliche Europa war sehr gross. Oxford
1167 und Cambridge 1229. deutsche, polnische

und skandinavische Universitäten
richteten sich nach dem Pariser Modell, während
Bologna für die unterhalb der Alpen gegründeten

frühen Universitäten, so: in Spanien
und später in Portugal, massgeblich werden
sollte, und in Schottland bis auf den heutigen

Tag ein Relikt der Bologneser Verfassung

lebendig geblieben ist. die Wahl des
Rektors durch die Studenten.
Die Universität war also im Mittelalter
keineswegs nur eine generelle Ausbildungsstätte
für bestimmte Berufe, zumal man in vielen
Fällen eine ähnliche Ausbildung auch in
Dom- oder Fürstenschulen erwerben konnte.
Die Universität musste etwas Besonderes
bieten, und das war die Verbindung zu
erstklassigen Fachgelehrten. Aber diese trugen
nun in der Scholastik nicht eigentlich persönliche

Lehrmeinungen vor. sondern begnügten

sich in der beliebten Lectio und Disputation

mit dem Vorlesen und der Auslegung
bestimmter vorgeschriebener Lehrtexte.
Man hat später nicht ganz zu Unrecht darauf
hingewiesen, dass diese Methode des
akademischen Unterrichts zweifelsohne durch den
Mangel an geschriebenen Lehrunterlagen
bedingt war. so dass der Professor auf seinem
Katheder, seinem Lehrstuhl, buchstäblich
den Studenten ein passendes Lehrbuch mit
entsprechenden Glossen und Randbemerkungen

oder Scholia diktierte.
Mit der ausgehenden Scholastik änderte sich
das Bild. Die Bedeutung des Universitätslehrers

trat zurück, er war eigentlich mehr ein
Repetitor, der mit den Studenten den Lehr¬

stoff einübte. und so ist es kein Wunder, dass
die Persönlichkeiten, die den Umbruch in
eine neue Zeit bewirkten, wie Nikolaus von
Kues oder Paracelsus, oft gar keine
Universitätsprofessoren waren und es vorzogen, ihre
Lehren dem Publikum durch Schriften
bekanntzumachen. Es ist vielleicht bezeichnend

für das geringe Ansehen der
Universitätsprofessoren im 16.Jahrhundert, dass ein
so berühmter Arzt wie Johann Schenck von
Grafenberg, dem wir eine der grundlegenden

ersten Darstellungen der Pathologie
verdanken. lieber Stadtarzt in Freiburg blieb,
als in dieser Universitätsstadt eine Professur
zu übernehmen, die er geradezu mit Entrüstung

ablehnte, und wir sehen gewisse Parallelen

in unserer Zeit in der Ablehnung von
Rufen an bestimmte Universitäten durch
Chefärzte grosser städtischer Kliniken, ein
Menetekel für das Absinken der Bedeutung
unserer Universitäten, die allen an der
Erhaltung ihres Niveaus Interessierten zu denken

geben sollte. Denn wenn auch die Refor-
mationszeit zu einer neuen Welle der Llni-
versitätsgründungen führte, wofür man Marburg

1527 und Giessen 1607 zählen darf, so
ist doch, obwohl gerade die evangelische
Theologie neue wissenschaftliche Impulse
dem Universitätsleben vermittelte, die
Stagnation des Wissens unverkennbar, wie sie
besonders ausgeprägt an der Pariser Sorbonne

zu beobachten war.
In dieser Zeit der Renaissance begann nämlich

die Forschung endgültig aus der scholastisch

erstarrten Universität auszuwandern
und sich zuerst in privaten Zirkeln, dann in
Akademien anzusiedeln, und es ist kein
Wunder, dass später so berühmte Persönlichkeiten

wie Leibniz oder Descartes niemals
Universitätsprofessoren waren und Leibniz,
sogar als engagierter Gegner der Universitätsidee

angesehen werden kann. Die
Begründung der Akademien. -1635 wurde die
Académie Française von Richelieu begründet,

1652 die berühmte Akademie der
Naturforscher. Leopoldina. die auch heute noch
besteht, 1662 die stets hochangesehene
Royal Society in London und schliesslich
1700 die auf Leibnizs Initiative zurückgehende

Akademie der Wissenschaften in Berlin
war die logische historische Folge dieses
Prozesses.
Alles dies waren typische Symptome des
Absinken s der Universitäten in den Rang

296



reiner höherer Lehranstalten, wo nunmehr
Theologen, lutherischer, calvinistischer oder
katholischer Provenienz, Ärzte, mit
Ausschluss der Chirurgen, die seit dem Mittelalter

eine handwerkliche Ausbildung genossen.

und Juristen, sowie schliesslich in der
beginnenden Aufklärungszeit die Kameralisten

als Räte der Regierungen ausgebildet
wurden.
In der Aufklärungszeit setzten nunmehr
Versuche ein, die in ihrem Lehrsystem erstarrten
Universitäten zu pragmatischen Lehranstalten

umzuformen, und die Parallelen zu
verschiedenen Forderungen unserer Tage sind
unverkennbar, wie überhaupt offensichtlich
in unserer Zeit eine Art Renaissance
aufklärerischen Denkens bis zum Jakobinerturn
bestimmter Studentengruppen zu beobachten

ist. So forderte einer der profiliertesten
Vertreter des aufgeklärten Absolutismus,
Kaiser Joseph IL. um 1780:

«Den jungen Leuten muss nichts gelehrt
werden, was sie nachher entweder sehr selten
oder gar nicht zum Besten des Staates
gebrauchen können, da die Studien in den
Universitäten wesentlich für die Bildung der
Staatsbeamten dienen, nicht aber bloss zur
Erziehung Gelehrter.»

Die Reform versuche etwa eines Joseph IL an
den österreichischen Universitäten oder auch
Napoleons mit seiner «Université Impériale»
in Frankreich, der alle anderen Universitäts-
einriehiungen als Filialen bis zu unserer Zeit
unterstellt waren, sind ein Abgesang auf die
akademische Freiheit und reine Zweckmass-
nahmen zur Erziehung von adäquat
ausgebildeten Staatsdienern.
Der grosse Schwung der geistigen Erneuerung

des Menschen, wie er noch im Humanismus

geherrscht hatte, ging in der
Aufklärungszeit im Rationalismus und Utilitaris-
mus verloren. Der Gelehrte musste sich von
dem trockenen Lehrbetrieb an den Universitäten

abgestossen fühlen und wanderte aus
der Universität aus. Zurück blieben Professoren.

von denen noch Friedrich der Grosse
folgendes schrieb:

«Eigennutz und Faulheit der Professoren
hindern, dass die Kenntnisse sich so reichlich
ausdehnen, als zu wünschen wäre. Sie

begnügen sich damit, ihrer Pflicht so knapp wie

möglich zu genügen, sie lesen ihre Kollegien,
und das ist alles. Wenn die Studenten Privat-
stunden von ihnen wünschen, so können sie
sie nur zu unerhörten Preisen erlangen.»

Freilich waren diese Professoren so schlecht
bezahlt, dass sie, um einigermassen ihr
Leben fristen zu können, sich nach Nebenverdiensten

umsehen mussten und Privatunterricht

oder Privatpraxis zu treiben gezwungen
waren.

Wenn man allerdings das Treiben der
Studenten im 18.Jahrhundert auf Grund von
zeitgenössischen Quellen verfolgt, so ist es
kein Wunder, dass die Professoren wenig
Lust zeigten, ihren Vorlesungsverpflichtun-
gen nachzukommen, und auch hier zeigt sich
eine erschreckende Parallele zu der Entwicklung

unserer Tage, auf die der Historiker
ohne Kommentar nur hindeuten möchte.
Damals war einer der Gründe, ein Studium
zu beginnen, die Möglichkeit, sich dadurch
der Subskriptionspflicht, d. h. dem Militärdienst,

zu entziehen. Da die Studenten einer
eigenen Universitälsgerichtsbarkeit
unterstanden, konnten die Militärbehörden auf sie
als Konskribierte nicht zurückgreifen.
Andererseits hatten sich die Studenten längst von
der Gerichtsbarkeit der Universitätsbehörden

emanzipiert. Sie nahmen eine eigene
Kavaliersgerichtsbarkeit in Anspruch, sie
führten das Duell ein und die älteren
Burschen drangsalierten nicht nur die ihnen
zugeteilten jüngeren Studenten, die Muli
und Füxe, sondern sie legten sich vom
sprichwörtlichen Trinkkomment beflügelt,
nicht selten auch mit der Bevölkerung an.
Sie waren also eine ebensolche Landplage
geworden, wie die Scholaren des ausgehenden

Mittelalters, über die nicht nur die Uar-
mina burana ein beredtes Urteil abgeben.
Als radikale Reaktion gegen diese Verwilderung,

aber auch Erstarrung der Universität
wurde bei vielen Aufklärern der Ruf nach
Abschaffung der Universitäten laut oder
zumindest nach Aufsplitterung in höhere
Fachschulen. Sie seien nach Einführung der
Buchdruekerkunst. die ja jedem, der lesen
und schreiben könne, eine Teilnahme an der
Bildung und am Wissenschaftsprozess erlaube.

überflüssig geworden. Spezielle Fertigkeiten

jedoch lerne man besser an einer
Fachschule, so Medizin, praktische Jurispru-

297



denz. die Kameralistik, d.h. Verwaltungstechnik.

oder das Predigen. Da die Gelehrten
entweder als nutzlose, kuriosen Gedankengängen

nachhängende Käuze angesehen
wurden oder sich, wenn sie den neuen
Gedanken der Aufklärung anhingen, wie das
vor allem bei vielen Naturwissenschaftlern
der Fall war. in eigenen Zirkeln sammelten,
schien die Universität tatsächlich entbehrlich
geworden zu sein. Harte Worte fand z.B. der
Philanthrop und Mitarbeiter Basedows in
Dessau, Christian Golthilf Salzmann in
seinem Bildungsroman «Carl von Carlsberg
oder das menschliche Elend» 1773:

«Die Einrichtung unserer Universitäten ist in
Zeiten gemacht worden, da die Welt noch
arm an Büchern war. und ein Mann, der
lesen und schreiben konnte, unter die Seltenheiten

gehörte. In unseren Tagen machen sie
aber eine so elende Figur, wie eine Festung,
die zu den Zeiten der Kreuz/üge angelegt
wurde, in einem Kriege, wo man zur Bestürmung

der Festungen Bomben und Kanonen
zu brauchen pflegt.»

Und konsequenterweise forderte ein
Gesinnungsgenosse. der Pädagoge Joachim Heinrich

Campe. 1785:

«Alles vorhergehende nun zusammengenommen.

könnte und niüsste man. deucht
mich, die bisherige Einrichtung der Universitäten

je eher je lieber aufbeben. Wenn ihre
jetzige Form jemals nötig war, so ist sie ||
wenigstens jetzt nicht mehr, und die
Schädlichkeit derselben in so manchem höchst
wichtigen Betracht liegt am Tage.»

Wie man sieht, spielte nunmehr die gemeinsame

Wahrheitsfindung oder die Forschung
gar keine Rolle mehr. Der Lehrer schien
zumindest austauschbar, wenn nicht
überflüssig. Lehrbuch und praktische Unterweisung

völlig ausreichend. Es ist interessant,
dass in unseren Tagen wieder ganz ähnliche
Vorschläge von studentischer und professorale!

Seite gemacht werden, dass auch heute
die Wahrheitssuche hinter dem Erwerb
praktisch-nützlicher Fertigkeiten zurückstehen
müsse, so dass allen Ernstes diskutiert wird,
die Vorlesungen von wenigen besonders
didaktisch geschickten Professoren per Fernsehen

in mehrere Universitäten übertrügen zu

lassen und dass vielerorts der Wunsch
besteht. Lehrbücher und Vorlesungen durch
handlich-mundgerecht zubereitete Kompendien

zu ersetzen, die Lehr- und Prüfungs-
stoff. aber auch nicht mehr, enthalten sollen.
Freilich, heute entschuldigt man diese
Vorstellungen in der Regel noch mit der Über-
füllung der Universitäten oder mit der
schlechten Lehrbefähigung der Dozenten, so
weit wirkte die Humboldtsche idealistische
Auflassung von der Universität nach, in der
Aufklärungszeit hingegen propagierte man
ein ähnliches Vorgehen direkt als Fortschritt
und Positivum.
Die andere Reaktion in der Aufklärungszeit
war allerdings die einer Reform der Universität.

und ihr verdanken die hohen Schulen
in ganz Europa entscheidende, sehr positive
Impulse, Die Einführung neuer Disziplinen,
etwa der Kameralistik als Vorläuferin der
Nationalökonomie zur Erziehung von
Staatsdienern erster Klasse, der Beginn des
Unterrichts am Krankenbett in den nun
entstehenden grossen Krankenhäusern in Wien,
Berlin. Paris. Edinburgh und London, die
Einrichtung von chemischen Laboratorien
und physikalischen Kabinetten, die Einführung

der Muttersprache in den akademischen

Unterricht sind nur einige dieser
Folgen. Ereilich. das Leitbild des Professors und
das soziale Ansehen blieben ebenso wie die
Einkünfte dürftig. Der Gelehrte von Rang,
wie noch ein Alexander von Humboldt, ein
Lavoisier, ein Newton, suchten ausserhalb
der für sie uninteressanten Universität ihr
Betätigungsfeld.
Als Reaktion gegen die aufklärerischen
Ideen der Universität als reiner Zuchtanstalt
für gehobene Staatsämter entwickelte sich
dann schliesslich, geboren aus dem idealistischen

Neuhumanismus Wilhelm von
Humboldts. die neue deutsche Universität, die
allerdings nicht von ihm allein, sondern von
zahlreichen, dabei durchaus divergierenden
Persönlichkeiten getragen wurde, wie es
Fichte. Schleiermacher. Hufeland und Schel-
ling waren. Es ist weniger bekannt, dass alle
diese Persönlichkeiten die alte Universität an
sieh aufbeben und eine neue Institution an
ihre Stelle setzen wollten, eine Institution,
die nicht mehr der pragmatischen Belehrung
und dem Brotstudium. sondern der reinen
wissenschaftlichen Ausbildung und der
Bildung der Persönlichkeit dienen sollte, und in

298



diese Zeit fallt das Wort von der Universität
als Ort von Forschung und Lehre, dessen

Ursprung im übrigen, wie Schelsky betonte,
nicht genau präzisiert werden kann und nur
in Umrissen von Wilhelm von Humboldts
Schriften erscheint, und die eindeutiger
fixierbare Bestimmung des Gelehrten als eines
Menschen, der in «Einsamkeit und Freiheit»
seinen Gedanken nachgehen und dem der
Staat dazu alle Möglichkeiten bieten müsse.
Humboldt schrieb dazu im sogenannten
«Littauischen Schulplan» von 1809:

«Der Universität ist vorbehalten, was nur
der Mensch durch und in sich selbst finden
kann, die Einsicht in die reine Wissenschaft.
Zu diesem Seibstaktus im eigentlichen
Verstände ist notwendig Freiheit und hülfreich
Einsamkeit, und aus diesen beiden Punkten
fliesst sogleich die ganze äussere Organisation

der Universitäten.»

Es ist bezeichnend, dass gerade in unseren
Tagen diese Vorbedingung wissenschaftlicher

Arbeit. Einsamkeit und Freiheit, dem
Gelehrten bestritten werden. Denn Einsamkeit

kann man wohl auch mit dem Begriff
des «Elfenbeinturms» umschreiben, und
Freiheit ist zweifelsohne die Unabhängigkeit
von politischen, soziologischen, rassischen
und religiösen Vorstellungen einer bestimmten

Zeit, die gerade von Studentenkreisen
stark bestritten wird und die zumindest der
Politisierung der Wissenschaften entgegensteht.

Aber damit sind wir mitten in der modernen
Problematik. Soll der Hochschullehrer in
erster Linie ein didaktisch versierter Lehrer
oder ein international anerkannter Forscher
sein? Das 19. Jahrhundert entschied sich klar
für die letztere Konzeption, und die Auswahl
unserer Professoren geschieht noch nach diesen

Vorstellungen. Aber wie lange wird das
noch der Fall sein? Wird nicht doch die
Forschung aus den Universitäten etwa in
Max-Planck-lnstitute und Institute der Industrie

auswandern müssen, um von der Tagespolitik

unabhängig zu bleiben? 1st es einem
Gelehrten zuzumuten, bei Forschungsvorhaben

ein Einspruchs- und Mitspracherecht
von Studenten zu dulden, die ihre
wissenschaftliche Qualifikation noch nicht einmal
nachgewiesen haben, und hätte andererseits
nicht auch die Demokratisierung der Wis¬

senschaft mit der Gleichstellung aller ernsthaft

am Wissenschaftsprozess Teilnehmenden

grosse Vorteile und würde sie dem alten
Prinzip der Wahrheitsfindung nicht förderlich

sein? Sollte das Ideal einer Gelehrtenrepublik,

wie sie sich in den Akademien des 17.

und 18. Jahrhunderts verkörperte, nicht wieder

belebt werden können, und ist das geforderte

Teamwork von heute nichts anderes als
der moderne Ausdruck dieses Zusammenschlusses

zahlreicher, an bestimmten Problemen

gleichzeitig interessierter Gelehrter?
Das sind Fragen, die der Historiker in dieser
Stunde stellen darf. Mit Nachdruck aber
sollte er betonen, dass zu den Zeiten, in
denen die Universität zu einer reinen
Lehrinstitution absank, weder ihr Ansehen noch
ihre Ausstrahlungskraft besonders stark waren

und dass die Universität immer dann
einen Höhepunkt ihrer Entwicklung erreichte.

wenn ausgeprägte Forscherpersönlichkei-
ten in Freiheit und Einsamkeit, um das
Humboldtsche Postulat noch einmal zu
verwenden. tätig sein durften.
Lebendige, bis in unsere Zeit hineinwirkende
Beispiele sind dafür die im Zuge der Schweizer

Liberalisierung gegründeten Universitäten
in Zürich (1833) und Bern (1834), um

hier nur die beiden berühmten Hochschulen
aus der deutschsprachigen Schweiz zu nennen.

Es war ganz bestimmt ein besonderer
Glücksumstand, dass in Zürich als erster
Rektor der in Bohlsbach bei Oflenburg als
Bauernsohn geborene Lorenz Oken amtierte,
eine Persönlichkeit zwischen Romantik und
neuer naturwissenschaftlicher Ära, und dass
die Kantonsregierung sogleich auf Anraten
der ersten Professoren hervorragende
Persönlichkeiten auch aus dem Ausland berief.
Es sei hier nur an Johann Lukas Schönlein.
Jakob Henle, Hermann Lebert und Wilhelm
Griesinger erinnert, die das ausgesprochen
liberale Milieu in Zürich besonders anzog.
Dass diese, über die Landesgrenze
hinausgreifende Wissenschaftspolitik auch noch in
unserer Zeit in Zürich praktiziert wird, dafür
war die Berufung von Professor Ackerknecht
aus den USA ein besonders eindrucksvolles
Beispiel. Wir hingegen in der Bundesrepublik

waren wieder glücklich, dass es uns
gelang, Professor Mani. den bedeutenden
Schüler von Professor Buess, für Bonn und
Professor Lichtenthäler für Hamburg zu
gewinnen.

299



Freilich, im Augenblick scheint es so. als ob
an den Universitäten mehr nach Quantität
als nach Qualität, mehr nach konzentrierter,
didaktisch gut aufbereiteter Lehre als nach
Forschungsimpulsen gefragt würde. Aber
auch dort, wo sich zu bestimmten
Forschungsprojekten eine grössere Zahl von
Wissenschaftlern zusammenfinden, hat man
manchmal den Eindruck, dass es an der
leitenden Hand, an der klaren Konzeption
mangelt. Und vielleicht macht uns alle
nachdenklich. was Rudolf Virchow in Düsseldorf
1896 anlässlich der damaligen Tagung der
Gesellschaft Deutscher Naturforscher und

Ärzte, die ja kein geringerer als der erste
Züricher Rektor Lorenz Oken, gegründet
hatte, geäussert hat:

«Es wird ja fleissig gearbeitet und viel
mikroskopiert. aber es müsste mal wieder einer
einen gescheiten Gedanken haben.»

A nschriß des A uiors:

Prof. Dr. Hans Schadewaldt
Institut für Geschichte der Medizin
der Universität Düsseldorf
Yloorenstrtese 5

D 4000 Düsseldorf

300


	Universitätsmodelle in ihrer Entwicklung

