
Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft.
Wissenschaftlicher und administrativer Teil = Actes de la Société
Helvétique des Sciences Naturelles. Partie scientifique et administrative
= Atti della Società Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

Band: 157 (1977)

Artikel: Haller und das Christentum des 18. Jahrhunderts

Autor: Lindt, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-90728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-90728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HALLER UND DAS CHRISTENTUM
DES 18.JAHRHUNDERTS

ANDREAS LINDT, Bern

Am 12. Oktober 1777, knapp zwei Monate vor seinem Tod, schrieb Haller
in sein Tagebuch: «Die Vernunft, die Offenbarung - alles hat mich an
Gott gewiesen. - Aber das Herz - ich zittre es zu sagen Mein Herz ist von
Gott entfernt !»1

Haller hat zeit seines Lebens sich selber, sein Wirken, Schaffen und Ergehen

immer in Beziehung zu Gott, sub specie aeternitatis verstanden. Eine
Sicht der Welt, der Geschichte und der menschlichen Existenz, die ohne
diesen letzten Bezug auszukommen meinte, ist für Haller nie eine ernsthafte

Möglichkeit gewesen. Darin stimmte er überein mit der Grundhaltung

seines Jahrhunderts. Nicht nur die grossen Denker und Forscher des

Jahrhundertbeginns, Leibniz, Newton und ihre Schüler, sondern auch
diejenigen Vorkämpfer des Aufklärungsdenkens, die wie Voltaire der
christlich-kirchlichen Tradition harten Kampf ansagten, bekannten sich zum
Glauben an ein «höchstes Wesen». Die englischen Deisten und ihre französischen

und deutschen Anhänger bis zu Reimarus haben denn auch mit
Leidenschaft einen «natürlichen», von Bibel und Kirche unabhängigen
Gottesglauben vertreten. Konnte man die göttliche Ordnung des Kosmos,
die ewige Bestimmung des Menschen und die Begründung der Sittlichkeit
nicht auch festhalten, ohne dabei den spezifischen Aussagen der Bibel und
der Kirchenlehre entscheidendes Gewicht beizumessen? Konnte man
nicht Gott, Unsterblichkeit und Tugend als ewige Vernunftwahrheiten
begreifen, ohne den Ballast von biblischer Geschichte und kirchlich-dogmatischer

Bindung weiter mitzuschleppen?
Das sind die Fragen, die den Christen des 18.Jahrhunderts gestellt

waren. Das waren auch Hallers Fragen.
Der Wissensdurst und Erlebnishunger des Knaben und Jünglings, der

uns noch in den Tagebüchern der Studentenzeit begegnet, stiess sich wohl
schon früh an dem reglementierten Kirchenchristentum seiner Vaterstadt.
Noch waren in Hallers Jugendjahren die harten Repressionsmassnahmen
gegen die religiösen Dissidenten des frühen Pietismus vielen in lebendiger
und schmerzlicher Erinnerung2. Gerade das strenge Durchgreifen der
staatlichen und kirchlichen Obrigkeit gegen alle selbständigen Regungen
einer geistlichen Erneuerung hat erst recht dazu geführt, dass viele in den
alten Formen und Konventionen der Staatskirche sich innerlich nicht
mehr heimisch fühlten. Von Hallers Vater hiess es, er sei «in religione ein
Singularist» gewesen3. Der Privatlehrer Hallers in seinen Knabenjahren,
mit dem er auch später in regem Kontakt blieb, war der Neuenburger Pfar-

129



rer Abraham Baillod, der offenbar auf Grund von Überzeugungen, die im
Zusammenhang mit jenen Auseinandersetzungen um den frühen Pietismus

standen, sein Pfarramt aufgegeben hatte4. Der hervorragendste Kopf
unter denen, die damals dem staatskirchlichen Zwang den Gehorsam
verweigerten und Bern den Rücken kehrten, war Beat Ludwig von Muralt, in
dem pietistischer Enthusiasmus und frühes Aufklärertum sich in denkwürdiger

Weise verbanden5. Der junge Haller bezeichnet ihn als «homme
unique»

6 und ist offensichtlich in mancher Beziehung durch ihn angeregt worden.

Es ist nicht verwunderlich, dass Gottsched in Leipzig beim Erscheinen
der ersten, ohne Verfassernamen publizierten Auflage von Hallers Gedichten

auf Muralt als deren Autor getippt hat7.
Die entscheidenden Eindrücke und Anregungen aber, nicht nur für sein

wissenschaftliches Lebenswerk, sondern auch für sein religiöses Denken
und Empfinden, verdankte Haller der grossen Lehrerpersönlichkeit
Hermann Boerhaves und den geistigen Traditionen Leidens. Hier lebte ein
christlicher Humanismus reformierter Prägung, der offen war für die
Faszination neuer naturwissenschaftlicher Horizonte, offen für Newton, offen
für die grossen Aufgaben und Möglichkeiten empirischer Forschung,
zugleich aber verankert im unverrückbaren Glauben daran, dass diese ganze
weite Welt letztlich in Gott ruhe und seinen Ordnungen ihren Bestand
verdanke. Wissenschaftliche Forschung war dann letztlich Gottesdienst.

Wenn Haller noch in seinem letzten Lebensjahr, am 18. Mai 17778, das

Jahr 1726 als das eine der beiden Daten seines Lebens nennt, wo Gott ihn
zum Glauben erleuchtet habe, so zeigt dies, wie unvergesslich und
nachhaltig der Eindruck Boerhaves und Leidens Haller gerade auch im tiefsten
und innersten Bezirk seines Denkens und seines Selbstverständnisses

geprägt hat. Wir werden dies nicht als ein Bekehrungserlebnis zu interpretieren
haben. Aber wir dürfen wohl annehmen, dass der junge Haller, dem

die Enge der heimatlichen geistigen und kirchlichen Verhältnisse wohl oft
zur Last geworden war, in Leiden in einer für ihn befreienden und beglük-
kenden Weise einem Christentum begegnet ist, das sich nicht abkapselte
vor dem wissenschaftsfreudigen Geist der Zeit, sondern die Freude an der
Wissenschaft, ihren strengen Methoden und kühnen neuen Resultaten,
verband mit der Demut vor dem Schöpfer aller der unermesslichen Wunder

der Natur - dem göttlichen Herrn, vor dem alles menschliche Tun,
auch alles Denken und Forschen sich verantworten muss.

Die Vernunft, die den Menschen an Gott weist — das ist nun Lebensthema
des jungen Forschers und Dichters Haller.

Das kommt besonders deutlich zum Ausdruck in einem der grossen
Lehrgedichte, mit denen Haller seinen frühen Dichterruhm begründet
hat, den 1729, im gleichenjahr wie die «Alpen», entstandenen «Gedanken
über Vernunft, Aberglauben und Unglauben». Seinem Freund Stähelin,

130



dem das Gedicht gewidmet ist, will er damit den Beweis erbringen, dass

auch in deutscher Sprache wie bei den Engländern «philosophische» Dichtung

möglich sei9.

Hier wird zunächst reflektiert über den Menschen als Vernunftwesen,
das doch seine Vernunft so oft nicht recht zu brauchen versteht:

«Unselig Mittel-Ding von Engeln und von Vieh!
Du prahlst mit der Vernunft und du gebrauchst sie nie»I0.

Der törichte oder vermessene Umgang der Menschen mit der Gottesgabe
der Vernunft zeigt sich einerseits im Aberglauben, andrerseits im Unglauben.

Nach beiden Seiten hin, gegen die beiden gefährlichen Verirrungen
wendetsichdie scharfe, bissige Kritik desjungen Dichters. Aberglaube ist für
Haller überall dort - im heidnischen und im christlichen Bereich -, wo die
VernunftsichvontrügerischenAutoritätendaseigeneDenkenunddie eigene
Verantwortungverleidenund verbieten lässt. So heisst es vom Aberglauben :

«Betrug hat ihn erzeugt und Einfalt großgemacht,
Er ist das Joch der Welt und schlauer Priester Pacht.
Wer diesen Glauben wählt, hat die Vernunft verschworen,
Dem Denken abgesagt, sein Eigentum verloren,
Er glaubet, was sein Fürst, und glaubts, weil der es glaubt,
Er kniet, wann jener kniet, und raubt, wann jener raubt.»11

Das ganze, drastische und farbige Porträt des Aberglaubens, das Haller
dann entwirft, ist nicht nur stellenweise der Versuch sozialpsychologischer
Analyse des Phänomens Religion innerhalb der gesellschaftlich-kulturellen

Entwicklung der Völker, sondern zugleich eine herbe Kritik der
Institution Kirche. Vor allem ist es die päpstliche Kirche, mit der Haller hart
ins Gericht geht. Aber es dürften auch Erfahrungen hier ihren Niederschlag

gefunden haben, die man mit der Intoleranz staatlich kommandierter
und kontrollierter Kirchlichkeit gerade in Bern hatte machen können

und die zum Erlebnishorizont von Hallers Jugendzeit gehörten.
Doch nun wendet sich Haller auch dem anderen Irrweg, dem «Unglauben»,

zu. Hier setzt sich die Vernunft absolut und verrät damit ihren
Ursprung und ihr Ziel. Die Vernunft gerät damit in leere Spekulation oder in
bodenlose Skepsis.

Sowohl Aberglaube wie Unglaube werden dem Menschen zum
Verhängnis und lassen ihn seine wahre Bestimmung verfehlen.
«Den macht die Tummheit irr und den zuviel Verstand ...» 12

Darum wird der Adressat des Gedichts vor die Frage gestellt:
«Und du, mein Stähelin, was hast du dir erwählt,
Da Glauben oft verführt und Zweifeln immer quält?»13

I3I



Die rechte Antwort kann nur darin bestehen, der Stimme der Vernunft,
der rechten, sich bescheidenden Vernunft zu folgen. Zu solcher vernünftigen

Erkenntnis der letzten Wahrheit aber führt die Betrachtung der Natur,
ihrer ewigen Gesetze und Zusammenhänge. Je intensiver der Mensch sich
in die Wunder der Natur versenkt, sie beobachtet und erforscht, desto
mehr erkennt er in der Schöpfung den Schöpfer :

«Genug, es ist ein Gott; es ruft es die Natur,
Der ganze Bau der Welt zeigt seiner Hände Spur,
Den unermeßnen Raum, in dessen lichten Höhen
Sich tausend Welten drehn und tausend Sonnen stehn,
Erfüllt der Gottheit Glanz. Daß Sterne sonder Zahl
Mit immer gleichem Schritt und ewig hellem Strahl,
Durch ein verdeckt Gesetz vermischt und nicht verwirret
In eignen Kreisen gehn und nie ihr Laufverirret,
Macht ihres Schöpfers Hand, sein Will ist ihre Kraft,
Er teilt Bewegung, Ruh und jede Eigenschaft
Nach Maß und Absicht aus. Kein Stein bedeckt die Erde,
Wo Gottes Weisheit nicht in Wundern tätig werde.
Kein Tier ist so gering, du weißt o Stähelin
Es zielt doch jeder Teil nach seinem Zwecke hin...»14

So stimmt Haller hier ein in das der Frömmigkeit des 18.Jahrhunderts so

liebe Lob Gottes aus der Natur. Was die naturwissenschaftlich gebildeten
Theologen jener Zeit mit viel Gelehrsamkeit zu ihren Systemen der Physi-
kotheologie ausbauten, das hat der Arzt und Naturforscher hier aus eigenem

Erleben, aus dem Erleben eines jungen, den atemberaubenden neuen
Dimensionen der Naturerkenntnis sich hingebenden Gelehrten in Verse

gebracht.
Die Vernunft weist hin auf Gott. Die Vernunft vermag es, indem sie die

Natur immer besser forschend und ordnend durchdringt, Gottes Weisheit
und Güte aufzuzeigen. Zugleich ist es auch wieder die Vernunft, die aus
der Natur die vom Schöpfer gesetzten ethischen Normen ableitet. Hallers
Lehrgedichte geben nicht nur der Naturfrömmigkeit, sondern auch den
moralischen Grundsätzen des frühen 18.Jahrhunderts klassischen
Ausdruck. Die liebevoll verklärende poetische Schilderung der Alpenbewohner

und ihrer Lebensweise (in Hallers berühmtestem Gedicht) will
zeigen :

«Hier herrschet die Vernunft, von der Natur geleitet,
Die, was ihr nötig sucht und mehrers hält für Last.
Was Epiktet getan und Seneca geschrieben
Sieht man hier ungelehrt und ungezwungen üben.»15

132



Es ist antike Lebensweisheit des Masshaltens, der Besonnenheit und
Selbstbescheidung, die hier zu Worte kommt. Sie kann sich bei Haller, wie
in der eben zitierten Stelle, mit der Stoa identifizieren. Sie kann aber auch,
wie in einer frühen Fassung des Gedichts «Die Falschheit menschlicher
Tugenden», Epikurbesingen:

«O Schoßkind des Geschicks! Erlauchter Epikur,
Du fandest uns zuerst der wahren Tugend Spur»16.

Heuchelei, konfessioneller Fanatismus, leibfeindliche Askese, aber
auch die Vermessenheit denkerischer Spekulation werden energisch
in die Schranken gewiesen. Vernunft führt zu Gott, indem sie

auch zur Tugend führt, zur Tugend, die «des Himmels schönstes
Kind» ist17.

«Sie ist kein Wahl-Gesetz, das uns die Weisen lehren,
Sie ist des Himmels Ruf, den reine Herzen hören :

Ihr innerlich Gefühl beurteilt jede Tat,
Warnt, billigt, mahnet, wehrt und ist der Seele Rat.»18

Es ist ein tiefes religiöses Vertrauen, das in den Gedichten des jungen
Haller sich ungebrochen äussert : wir finden Gott in der Natur und wir
finden Gott in der Stimme des Gewissens. Wo Vernunft ist, da ist Offenheit für
Gott, da kommt Gott zu Wort. Vernunft, rechte Vernunft, die auch ihre
Grenzen kennt, führt zu Gott.

Haller hat aber mit seinen religionsphilosophischen Aussagen nicht nur
die opinio communis seiner Zeit in poetische Form gebracht. Er hat es sich
auch in seinen jungen Jahren mit den letzten Fragen des Daseins und der
Weltdeutung nicht leicht gemacht. Mindestens seit K.Guthke wichtige
Materialien aus Hallers «Judicia», aus seinen für den Privatgebrauch
erstellten Exzerpten und Kommentaren zu den von ihm gelesenen Büchern
publiziert hat19, wissen wir, wie intensiv der junge Haller das literarische
Gespräch der Philosophen und Theologen seiner Zeit verfolgt hat. Das
umfangreichste seiner grossen philosophischen Gedichte, «Über den
Ursprung des Übels» (1734), zeigt nicht nur, wie er Leibniz und die
englischen Religionsphilosophen gekannt und rezipiert hat, sondern noch
mehr, wie er selber gerungen hat mit den für die optimistische Weltschau
der frühen Aufklärung so bedrängenden Fragen nach der Herkunft und
dem Sinn des Leidens, des Bösen, der Schuld in einer Welt, in der doch alles

vernünftig und einsichtig sein und auf den weisen und gütigen Schöpfergott

hinweisen soll. Haller hat der Welt und sich selber nicht nur zum
Schluss des langen Gedichts noch einmal die aus der sichtbaren Natur
abzulesende Güte Gottes eingeschärft:

133



«Nein deine Huld, o Gott, ist allzu offenbar,
Die ganze Schöpfung legt dein liebend Wesen dar:
Die Huld, die Raben nährt, wird Menschen nicht verstoßen,
Im Kleinen ist er groß, unendlich groß im Großen.»20

Er hat auch vorsichtig, mit vielen «vielleicht», davon gesprochen, dass

die Vollkommenheit der Weltordnung erst dann zur vollen Klarheit
komme, wenn auch das ganze Weltall («vielleicht ein Sitz verklärter
Geister») 2I, überblickbar werde oder wenn Gott am Ende der Zeiten «uns alle
zu sich zieht und alles wird in allen»22. In einem in der gleichen Zeit
geschriebenen Brief an seinen Freund Johann Rudolf Sinner (15. August
17 3 3 23 bekennt sich Haller zu «den Origenisten», d.h. zur Wiederbringung

aller Dinge, zur Allversöhnung, zum Glauben daran, dass es von Gottes

Liebe her auch keine ewige Strafe und Verdammung geben könne. In
den gleichen Monaten hat Haller, wie er in seinem «Judicium» dazu
schreibt24, dreimal die Schrift jener Marie Huber gelesen, die vom pietistischen

Enthusiasmus sich zum aufklärerischen Deismus entwickelte und die
eben damals eine Schrift zum gleichen Thema veröffentlicht hatte25. Wir
ersehen gerade daraus auch, wie jetzt die positive oder negative Beziehung
solcher Sichtweisen und Überlegungen zur biblischen Tradition für Haller
zum Problem wurde.

Haller bezeugt in jener zu Beginn zitierten Tagebucheintragung am
Ende seines Lebens, dass nicht nur die Vernunft, sondern auch die Offenbarung

ihn an Gott gewiesen habe. Unter «Offenbarung» versteht Haller
dabei den Inhalt der Bibel Alten und Neuen Testaments. Haller hat sicher,
als er in seinen Gedichten die Gotteserkenntnis aus Natur und Gewissen,
die mit der Vernunft zu begründende Gottesgewissheit besang und reflektierte,

darin keinen Gegensatz zur Bibel und zum Glauben seiner Kirche
gesehen. Haller hatte an der geschichtlichen Gestalt der Konfessionskirchen

(unter denen ihm die römisch-katholische aus vielen Gründen besonders

zuwider war) manches zu kritisieren. Kirchenglaube und Aberglaube
waren faktisch in seinen Augen gefährlich nahe beieinander. Der junge
Haller hat auch26 zur biblischen Überlieferung ein recht unbefangenes
Verhältnis gehabt. Auch die Bibel war für ihn, wie er es etwa aus Grotius
gelernt hatte, «vernünftig» und nicht «abergläubisch» zu lesen. Haller
konnte sich als protestantischer Christ seiner Zeit durchaus im Einklang
fühlen mit vielen grossen und kleinen Zeitgenossen, die wie er den christlichen

Glauben jetzt vor allem als Bekenntnis zu Gottes Schöpferweisheit
und zu des Menschen Bestimmung zu Tugend und Unsterblichkeit
verstanden. Auch ihm musste nun aber die Frage aufbrechen und bewusstwer-
den, wie diese seine Überzeugungen, wie sein vernünftiger Gottesglaube
sich vertrage mit der dogmatischen Tradition seiner Kirche. Wohlmei-

x34



nende Freunde (wie Baillod und J. Gessner27) machten ihn darauf
aufmerksam, dass manches in seinen Gedichten mindestens so töne, als ob für
sein Glaubensverständnis Bibel und Kirche gar keine Bedeutung hätten.
Böswillige Kritiker nannten Haller wohl gar einen «Freigeist», worunter
man damals einen verstand, der in der Art der radikalen englischen Dei-
sten sich ganz vom Kirchenglauben emanzipierte und einen ohne Bibel
und Dogma, rein natürlich-vernünftig begründeten Gottesglauben
vertrat. Solche Konsequenzen lagen auch dem jungen Haller, soviel wir von
ihm wissen, fern. Es war sicher nicht nur taktische Rücksicht aufkirchliche
Zensoren, sondern in erster Linie eigenes neues Uberdenken seiner inneren
Beziehung zum christlichen Glauben, was Haller bewog, in der zweiten
Auflage seiner Gedichte 1734) einige Korrekturen vorzunehmen und
Kommentare beizufügen, um allen Argwohn auszuräumen, «als pflichtete
ich denen nunmehr zur Weisheit in der Welt gewordenen Sätzen der
Freygeister bey»28. In der angefügten «Schutzschrift wegen einiger meiner
Schriften»29 geht Haller auf einige Stellen in den Gedichten ein, wo man
ihn falsch verstanden habe, und gibt vor allem zu bedenken, dass, wenn
schon «Schulweise und andere, die von der Gottheit gehandelt» haben,
dies unter Beschränkung auf «die Schlüsse der Vernunft» taten, es dem
Dichter nicht verargt werden dürfe, wenn auch er von Gott rede, ohne sich
auf die «Offenbarung», d. h. auf die Bibel, zu beziehen.

Offenbar ist aber Haller selber eben jetzt die Beziehung seines «vernünftigen»

Gottesglaubens zur biblischen Offenbarung zur echten Frage
geworden. Es mag wohl sein, dass die kritischen Anfragen, die im Anschluss

an den philosophisch-theologischen Gehalt seiner Gedichte an ihn schriftlich

und mündlich gestellt worden waren, ihm erst bewusstgemacht haben,
dass sich da Probleme stellten. Er ist diesen Problemen nicht ausgewichen,
sondern hat mit dem ihm eigenen Forscherernst sich die Aufgabe gestellt,
seine eigene theologische Position gründlich zu überprüfen und zu klären.
Er wollte wissen, wie ein aufdie Vernunft, aufNatur und Gewissen begründeter

Gottesglaube sich verhalte zu dem durch die biblische Offenbarung
bezeugten Glaubensgut. Hier ist ihm nach seiner eigenen Aussage die Lektüre

eines Buches entscheidend wichtig geworden. Das war des englischen
Theologen und Mathematikers Humphrey Ditton «Beweis der christlichen

Religion durch die Auferstehung Jesu». Haller sich sich von diesem
Buch einen in den «Judicia» vom 30. August 1733 datierten30 Auszug
angefertigt. VierzigJahre später hat Haller diesen Auszug in deutscher
Übersetzung in die Sammlung seiner Kleinen Schriften aufgenommen31 und
damit dokumentiert, wie wichtig Dittons Buch für die eigene denkerische

Entwicklung gewesen war und - nach seinem Urteil - auch für die
Meinungsbildung anderer sein konnte. Haller liess sich offensichtlich durch die

Argumentation Dittons davon überzeugen, Christi Auferstehung sei so

glaubwürdig bezeugt und vernunftmässig bewiesen, dass damit auch klar

T35



am Tag sei: diejenigen, «welche die Offenbarung leugnen, müssen auch
der Vernunft und der Wahrheit entsagt haben»32.

Bei dieser Überzeugung blieb Haller während seines ganzen Lebens. Es

wäre falsch, seine denkerische Entwicklung so zu deuten, als ob er 1733 eine
Konversion vom Vernunftglauben zum Offenbarungsglauben oder gar
von der Aufklärung zurück zur Orthodoxie durchgemacht habe. Es ist ihm
vielmehr jetzt mit Hilfe Dittons zur Gewissheit geworden, dass Vernunft
und Offenbarung, natürliche Religion und biblisches Christentum nicht
Gegensätze seien, sondern sich harmonisch miteinander verbinden liessen.

Haller hat sich wohl gefühlsmässig immer in legitimer Kontinuität
verstanden zum reformierten Protestantismus, in dem er aufgewachsen war.
Aber jetzt hatte er sich rational klargemacht, dass der Bibelglaube nicht
«Aberglaube», sondern «vernünftig» sei. Diese Überzeugung hat sich bei
ihm dann im Laufe der Jahre um so mehr verfestigt, je heftiger die
Wortführer der radikalen Aufklärung zwischen Vernunft und Offenbarung
einen unüberbrückbaren Graben aufrissen und mit leidenschaftlich-bissiger

Kritik gegen Bibelglauben und Kirchenglauben zu Felde zogen. Der
Materialismus LaMettries und die schonungslose Polemik Voltaires haben
Haller tief schockiert. In dieser Abwehrhaltung ist er mit dem Fortschreiten

des Jahrhunderts immer mehr gerade auch im religiös-kirchlichen
Bereich zum Konservativen geworden. 1733 beginnt für ihn mit der
kritischen Glosse zu Voltaires «Lettre à Uranie», die er im Anhang zur zweiten
Auflage der Gedichte drucken Hess33, die literarische Fehde gegen
Voltaire, die er dann bis zu seinem Tod unermüdlich weiterführte.

Immer deutlicher zeigte sich auch bei Hallers Einsatz für die überlieferten

Glaubenswahrheiten als Motivation die tiefe Angst vor einer fortschreitenden

Aushöhlung aller sittlichen Normen durch den kritisch-emanzipa-
torischen Zeitgeist34. Je älter Haller wurde, desto nachdrücklicher trat er
dafür ein, dass es für den Menschen im Leben und im Sterben letztlich
keinen Halt und keine Hilfe gebe, wenn er sich nicht verlassen könne auf die
Wahrheit der Offenbarung, auf die Wahrheit der biblisch-christlichen
Glaubenssätze. Das ist der wesentliche Inhalt der «Briefe über die wichtigsten

Wahrheiten der Offenbarung» (1772 — noch im 18.Jahrhundert in
fünfAuflagen erschienen und in die meisten europäischen Sprachen
übersetzt!). Noch einmal hat Haller dann 1775—1777 - diesmal allerdings in
ermüdender Weitschweifigkeit — angesetzt, um in den drei Bänden «Briefe
über einige Einwürfe noch lebender Freygeister wider die Offenbarung»
seinen alten Kontrahenten Voltaire Punkt für Punkt zu widerlegen.

Das alles war — mindestens in der Absicht Hallers — nicht Polemik eines

Verächters der Vernunft, sondern Argumentation mit Gründen der
Vernunft. Letztlich ging es immer wieder darum, dass sowohl die Vernunft wie
die Offenbarung zu Gott hinführen, dass beide aufeinander angewiesen
sind und dass darum das alte Christentum mit seiner Bibel und seinen dog-

136



matischen Überzeugungen auch im neuen Europa der Wissenschaft und
der Vernunft Heimatrecht habe.

«Die Vernunft, die Offenbarung, alles hat mich an Gott gewiesen - aber
das Herz • • • »

Wir dürfen, wenn wir von Haller und dem Christentum seines Jahrhunderts

sprechen, uns nicht nur beschränken auf das, was Haller über
Philosophie und Theologie, Naturgläubigkeit und Bibelgläubigkeit, Vernunft
und Offenbarung gedacht und geschrieben hat, sondern wir haben auch
einzugehen aufsein eigenes existentielles Christsein, auf das, was er selber
das «Herz» nennt.

Glaubenshaltung, religiöses Bewusstsein hat es zu allen Zeiten nicht nur
mit dem Intellekt, sondern ebensosehr mit den emotionalen Bereichen des

Lebens zu tun. Das gilt gerade auch vom Christentum des 18.Jahrhun¬
derts. Die grosse religiöse Erneuerungsbewegung des Pietismus, die im
18.Jahrhundert Leben und Empfinden weiter Kreise in den protestantischen

Kirchen entscheidend prägte, fand ihr Selbstverständnis ja gerade in
der Betonung affektiven Erlebens von Bekehrung und Wiedergeburt, von
Heilsgewissheit und moralischer Bewährung, von religiösem Gefühl.

Es ist wohl in der Haller-Forschung bis dahin noch zuwenig beachtet
worden, dass Haller in verschiedenen Etappen seines Lebens auch durch
Begegnungen mit dem Pietismus geprägt worden ist. Die Kirchenkritik seiner

jungen Jahre ist erwachsen nicht nur aufdem Hintergrund einer
antikatholischen Grundstimmung, sondern auch des harten Schicksals, das

den pietistischen Dissidenten, etwa einem Muralt, vom bernischen Staats-
kirchentum bereitet worden war. Nicht etwa die stark persönlich geprägte,
kirchlichen Ordnungen und Vorschriften gegenüber sehr selbständig sich

gebärdende Frömmigkeit der frühen Pietisten, sondern im Gegenteil
gerade der offizielle Kirchenzwang war es, was in den Gedichten des jungen
Haller dem Verdikt des «Aberglaubens» verfiel. Dagegen hatte ihn der
etablierte Pietismus in Halle durch seinen menschlichen Habitus zunächst
deutlich abgestossen35. Der bösartige Angriff, den der radikale Pietist
Johann Konrad Dippel aufGrund falscher Informationen 1733 gegen Haller

gerichtet hat, konnte bei diesem sicher auch keine Sympathien wecken
für solchen kirchenfeindlichen Extremismus36.

In ganz anderer Weise aber ist pietistische Frömmigkeit Haller in seiner
ersten Göttinger Zeit nahegekommen. Hallers ganz persönliche
Tagebuchaufzeichnungen, die bekanntlich im Dezember 1736 einsetzen, lassen

uns hineinblicken in einen zutiefst aufgewühlten Seelenzustand, in ein
gerade in seiner unbedingten Ehrlichkeit ergreifendes Ringen um den eigenen

Glaubensstand, die eigene Bewährung vor Gott, das eigene zeitliche
und ewige Heil. Immer wieder bricht die Angst aufvor dem eigenen Versa-

137



gen angesichts dessen, was Gott von ihm will, angesichts dessen, was der
Glaube an Christus eigentlich bei ihm bewirken sollte.

Wenn wir die religiöse Haltung, die sich in Hallers Tagebüchern seit

1736 so bewegend äussert, vergleichen mit den religiösen Aussagen seiner

Gedichte, so ist hier nicht nur der Stil, sondern auch der Aussagegehalt völlig

anders. Das liegt nicht etwa nur an der Verschiedenheit des literarischen

genus. Es liegt vor allem daran, dass das Glaubensverständnis hier
und dort anders zentriert ist. In den Gedichten kreist alles um die Gottesge-
wissheit, die sich aus Natur und Vernunft ergibt. Im Tagebuch aber sind
menschliche Schuld und göttliche Gnade die Begriffe und Erlebnissphären,

um die es in allen bohrenden Selbstreflexionen geht. Dort war die

Ergriffenheit vor Gott dem Schöpfer das Leitmotiv, hier die Sehnsucht nach
Christus dem Erlöser.

Wie ist es bei Haller zu dieser bis zu seinem Tod nicht mehr abreissenden
Reflexion seines Glaubens gekommen?

Eindeutig ist die erschütternde Begegnung mit dem Tod für Haller hier
von einschneidender Bedeutung gewesen. Der Tod Mariannens, der Tod
seines Söhnleins, der Tod seines jungen Gefährten Christen (dieses Erleben
hat, wie Guthke nachgewiesen hat37, seinen Niederschlag in der «Ode
an die Ewigkeit» gefunden), schliesslich 1739 der Tod auch seiner
zweiten Frau - das alles hat den ohnehin sensiblen Haller im Innersten
aufgewühlt.

Aber dazu kommt offenbar auch das Bewusstsein eigener Schuld. Die
Reflexion eigenen sittlichen Versagens zieht sich von da an wie ein roter
Faden durch Hallers Aufzeichnungen. Es ist kaum möglich und sinnvoll,
die biographischen Fakten, auf die Hallers bittere Selbstanklagen hinweisen

mögen, sicher zu eruieren oder alles, was Zeitgenossen und Nachwelt
sich zumunkelten, ans volle Tageslicht zu zerren. In unserem Zusammenhang

ist es viel bedeutsamer, wie sehr sich Haller gerade in seinen
selbstquälerischen Schuldgefühlen unterscheidet von sehr vielen seiner
Zeitgenossen, für die etwa galante Abenteuer kaum je Anlass zu Skrupeln sein

konnten und die erst recht nicht daran dachten, ihr Tagewerk und ihre
Leistungen ständig unter das Gericht göttlicher Ansprüche und Forderungen

zu stellen.
Haller hat in einer Tagebuchaufzeichnung in seinem letzten Lebensjahr38

für zwei göttliche Erleuchtungen gedankt, die ihm in den Jahren
1726 und 1737 zuteil geworden seien. 1726 - das sind die starken, auch
religiösen Impulse, die er in Leiden empfangen hat und die in ihm jene freudige

Gewissheit geweckt hatten, dass Naturforschung und demütige
Gottesverehrung aufs engste zusammengehören. 1737 aber erlebte Haller die
erschütternde Konfrontation mit dem Tod und ist er zugleich, wie wir mit
guten Gründen annehmen dürfen, von starken Einflüssen pietistischer
Frömmigkeit ergriffen worden.

138



Wir wissen heute noch zu wenig über den Umgang, den Haller in jener
für ihn menschlich so schweren Zeit seiner ersten Göttinger Jahre gepflogen

hat. Aber aus einigen brieflichen Äusserungen ergibt sich doch
verschiedenes, was darauf hinweist, wie wichtig ihm damals persönliche und
literarische Kontakte mit ausgesprochenen Pietisten geworden sind. Am
7.Juni 1738 schreibt er seinem Freund Johann RudolfSinner einen langen
Brief39, in dem er in Form seelsorgerlicher Ratschläge eigene geistliche
Erfahrungen weitergibt. Erweist den Freund daraufhin, wie Gott tagtäglich
an unsere Herzen klopfe. Er will ihm zeigen, wie man sich durch Abkehr
von törichten Zerstreuungen, durch disziplinierte Bibellektüre, auch
durch erbauliche Lebensbeschreibungen wie die des Grafen Henckel von
Donnersmarck (eines damals vielgelesenen pietistischen Erbauungsschriftstellers),

durch intensives Gebet und durch das Vertrauen zu einem geistlich

fortgeschrittenen, erfahrenen Seelenführer zubereiten könne für die
eigene Bekehrung («conversion»), wenn auch diese selber Gottes Werk
bleibe. Haller fügt dann bei, dass er selber noch nicht soweit sei, um gleichsam

aus eigener Vollmacht so reden zu können. «Ce sont les conseils du
pieux Oporinus que je Vous répète, l'homme le plus régénéré que j'aie vu
en ma vie et dont la vertu épurée n'a jamais été attaquée par l'envie
même.»40 Joachim Oporinus (1694-1753), damals Theologieprofessor in
Göttingen, war keiner unter den grossen Wortführern des Pietismus. Aber
er hat offenbar in jenen Monaten und Jahren dem seelisch tiefverwundeten
Haller in unverkennbar pietistischem Geist Beistand zu geben versucht.
(Schon im August 1737 hatte Haller an Sinner von solchen seelsorgerlichen
Bemühungen des Oporinus geschrieben4I). Am 2. Mai 1755 kommt Haller
in einem Briefan Zimmermann42 auf die Schriften der eigentlichen Väter
des deutschen Pietismus, aufSpener und Francke, auch auf Arndts «Wahres

Christentum» und englische Erbauungsliteratur zu sprechen, deren Stil
er z. T. kritisiert, die er aber offensichtlich kennt.

Wir haben allen Grund, anzunehmen, die schwere innere Krise der
Jahre nach 1736 habe Haller mindestens in intensive Berührung mit der
Frömmigkeit des Pietismus gebracht. Die andauernde, oft ausgesprochen
selbstquälerische Reflexion des eigenen Glaubensstandes und der eigenen
Lebensführung, die Hallers Tagebücher bis zu seinem Tod ausfüllt, trägt -
geistesgeschichtlich gesehen — eindeutig pietistische Züge. Die deutliche
Zuwendung zu einem aufChristus und die Erlösung durch Christus
ausgerichteten Glauben ist jetzt auch nicht mehr nur getragen von der rational
bestätigten Harmonie von Vernunft und Offenbarung. Dass christlicher
Glaube Christusglaube ist, bedeutet für Hallerjetzt innerlich, erlebnismäs-
sig bejahtes Bekenntnis. Der pietistische Einschlag in Hallers theologischen
Äusserungen ist von da an unverkennbar. Wenn Haller im Briefwechsel
mit Charles Bonnet diesem gegenüber so energisch festhält an der Abgrenzung

gegen die «Sozinianer», d.h. im Sprachgebrauch des iÖ.Jahrhun-

l39



derts gegen diejenigen, die in Jesus nicht den göttlichen Erlöser, sondern
den Tugendlehrer sahen43, so geschieht dies bei ihm nicht einfach aus
Treue zur Kirchenlehre. Vielmehr steht beim alten Haller dahinter das
Erleben eigener Schuld und eigenen Versagens und das Vertrauen auf Hilfe
und Rettung, wie sie nur wirklich von Gott her kommen konnte - ein
Vertrauen, zu dem er sich durch immer neue Anfechtungen immer wieder
durchrang. Trotzdem würden wir auch dem Haller der zweiten Lebenshälfte

Gewalt antun, wenn wir ihn (wie dies Robert Minder getan hat) 44

einfach einen Pietisten nennen würden.
Keine der gängigen Etikettierungen, mit denen wir Tendenzen und

Gegensätze im Christentum des 18.Jahrhunderts zu umschreiben gewohnt
sind, eignet sich, um Haller damit zu fassen und einzuordnen.

Haller hat in seinen jungenJahren unter dem befreienden und anfeuernden

Eindruck seines grossen Leidener Lehrers und in Übereinstimmung
mit der frommen Aufklärung von Leibniz und Newton einen vernünftigen
Gottesglauben dichterisch und kämpferisch vertreten. Er hat dann diesen

Vernunftglauben, angeleitet von englischen Apologeten und immer dezi-
dierter im Gegensatz vor allem zu Voltaire, als «vernünftiges Christentum»

in harmonischem Zusammenklang gesehen mit der biblisch-christlichen

Tradition. Er ist, in den leidvollen Erfahrungen seiner Göttinger
Zeit, offen gewesen für das Glaubensverständnis des Pietismus, das ihn
sensibilisierte für Schuld und Verantwortung im eigenen Leben, ihm den
unablässigen Kampfum die eigene Gläubigkeit auferlegte, ihn aber auch den
Erlösungsglauben ins Zentrum seines Verständnisses von Gott, Welt und
Christentum rücken liess. Es ist bei Haller nie zu einer nach aussen sichtbaren

pietistischen Lebenswende gekommen, wie etwa bei seinem Freund
Johann Jakob Ritter, der, nachdem er Professor in Franeker gewesen war,
in Bern die Wahl in den Rat der Zweihundert ausschlug und als Arzt in
eine Siedlung der Herrnhuter Brüdergemeine im schlesischen Gnadenfrei
ging 4S. Haller blieb mit seinen einsamen Anfechtungen und mit der ganzen
Unruhe seines Herzens zeitlebens unterwegs. Wenn er dann — in der
eingangs zitierten Tagebuchstelle - sagen konnte, dass sein Herz «von Gott
entfernt» sei, so war auch dies keine abschliessende Diagnose des Arztes,
der sich selber mit allen seinen Höhen und Tiefen so genau beobachtete.
Die letzte Eintragung Hallers in sein Tagebuch ist ein demütiges Gebet46.

Wenig andere haben die innere und äussere Problematik des Christentums

im 18.Jahrhundert so intensiv und vielfältig erlebt und erlitten wie
Haller. Er bleibt auch gerade darin - über den Abstand der Jahrhunderte
hinweg - denkwürdig und verehrungswürdig.

140



Anmerkungen

1 A. v. Haller, Tagçbuch seiner Beobachtungen über Schriftsteller und über sich selbst. Hrsg.
von Johann Georg Heinzmann, Bern 1787, 2 Bände (Neudruck Athenäum Frankfurt 1971

Heinzmann I, II), II, p. 316.
2 Cf. P. Wernle, Der schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert Wernle), I

(Tübingen, 1923), p. 121 ff.; K. Guggisberg, Bernische Kirchengeschichte (Bern 1958),
p. 383 ff.

3 L.Hirzel, Albrecht von Hallers Gedichte (Frauenfeld 1882 Hirzel), Einleitung: Hallers
Leben und Dichtungen, p. IV; cf. Wernle II, p. 35fr.

4 Hirzel, p. V, Wernle I, p. 175h - Cf. Gerrendina Gerber-Visser, Die Briefe von Abraham
Baillod an A. von Haller. Seminararbeit phil.hist. Bern 1976 (Typoskript in der Burgerbibliothek

Bern).
3 Gf. Wernle I, p. i26ff., II, p. 35fr.
^ Cf. Hirzel, p. LXIII.
7 Cf. Hirzel, p. CXX.
8 Heinzmann II, p.304f.
9 Hirzel, p.43.

10 «Gedanken über Vernunft, Aberglauben und Unglauben», p. 17f. (Hirzel, p.44).
11 A.a. O., 117-122 (Hirzel, p.49).
12 A.a.O., 298 (Hirzel, p.56).
13 A.a.O., 305 h (Hirzel, p. 57).
14 A.a.O., 325-338 (Hirzel, p-57f.).
15 «Die Alpen», 67-70 (Hirzel, p.23).
16 Cf. Hirzel, p. 315.
17 «Die Falschheit menschlicher Tugenden», 319 (Hirzel, p. 75).
18 A. a. O., 323-326 (Hirzel, p. 75).
19 Karl S. Guthke, Zur Religionsphilosophie des jungen Albrecht von Haller, Colloquia

Germanica 1/1967, p. 142fr. ; cf. ders., Glaube und Zweifel: Hallers Rezeption des christlichen
Erbes (in: K. S. Guthke, Literarisches Leben im achtzehnten Jahrhundert in Deutschland
und in der Schweiz, Bern 1975, p. 174fr.).

20 «Über den Ursprung des Übels», 219-222 (Hirzel, p. 142).
21 A.a.O., 197 (Hirzel, p. 141).
22 A.a.O., igo (Hirzel, p. 140).
23 Ed. Bodemann, Von und über Albrecht von Haller. Ungedruckte Briefe und Gedichte Hallers

sowie ungedruckte Briefe und Notizen über denselben, Hannover 1887, p.g5ff
24 K.S.Guthke, Zur Religionsphilosophie des jungen Haller (cf. Anm. 18), p. 153h, dazu:

ders., Glaube und Zweifel: Hallers Rezeption des christlichen Erbes (cf. Anm. 18), p. 181.
25 Cf. Wernle I, p. 150f., II, p.4off
26 Cf. K. S. Guthke, Der junge Albrecht von Haller und die Bibel (in: Jb. Freies deutsches

Hochstift, Tübingen 1968, p. 1—21); ders., Glaube und Zweifel: Hallers Rezeption des
christlichen Erbes (cf. Anm. 18), bes. p. 182 fr.

27 Cf. Hirzel, p. CXVff.
28 Vorrede zur 2. Auflage der Gedichte, 1734, Hirzel, p. 243.
29 Hirzel, p. 370ff.
30 K.S. Guthke, Zur Religionsphilosophie des jungen Haller (cf. Anm. 18), p. 151.
31 Bd. III, 1772, p. 201 ff.
32 A. a. O., p. 203.
33 Hirzel, p. 372 ff.
34 Cf. Hallers Vorrede zu J. H. S. Formey, Prüfung der Secte, die an allem zweifelt, Göttingen

1751 ; wieder abgedruckt in Bd.I der Kleinen Schriften, 1756, und (etwas gekürzt) bei
Heinzmann, II, p.320fr.

I4I



35 Cf. Albrecht Hallers Tagebücher seiner Reisen nach Deutschland, Holland und England
1723—1727, hrsg. von E. Hintzsche, Bern i97i,p.59fF. «Der Demonstrator und alles hat so
eine abergläubische Mine als ich in keinem Jesuiten gesehn habe» (p. 62).

36 Cf. Hirzel,p.CXXIIIff.
37 K. S. Guthke, Hallers «Ode über die Ewigkeit» : Veranlassung und Entstehung (in : Literarisches

Leben im achtzehnten Jahrhundert in Deutschland und in der Schweiz, Bern 1975,
p. 301 ff.).

38 18. Mai 1777, Heinzmann II, p. 304L
39 Ed.Bodemann, a.a.O., p.gSflf.
40 Ed.Bodemann, a.a.O., p. 101.
41 Cf. Hirzel, p.CLXXVIII.
42 Ed.Bodemann, a.a.O., p-37f.
43 Cf. Herminie Chavannes, Biographie de Albrecht de Haller, 2. Aufl., Paris 1845, P-2I9ff>

Briefe vom März 1772, 13. April 1775, 28. Mai 1777.
44 Robert Minder, Glaube, Skepsis und Rationalismus — dargestellt auf Grund der

autobiographischen Schriften von Karl Philipp Moritz, i.Aufl. 1936, neu hrsg. Frankfurt 1974,
p. 162 und passim. Dagegen nennt Otto Weber in seiner Göttinger Rektoratsrede über Haller

diesen einen «Wiederentdecker der reformatorischen Lehre von der Rechtfertigung
durch den Glauben» (O.Weber, Albrecht von Haller, Göttingen 1958, p. 15).

45 Richard Feller, Geschichte Berns, Bd. III, p. 449, 598. - Es sind Briefe Ritters an Haller
erhalten, in denen Ritter seinem Freund Haller die eigene religiöse Entwicklung und die

Schwierigkeiten, die sich fiir ihn daraus gegenüber Familie und Vaterstadt ergeben haben,
schildert (Briefe vom 8. Okt. 1744, 27. Nov. 1745, 15. März 1746, Burgerbibliothek Bern).

46 Heinzmann II, p. 318 : Tagebucheintragung vom 4. Dez. 1777.

142


	Haller und das Christentum des 18. Jahrhunderts

