Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschatft.

Wissenschaftlicher und administrativer Teil = Actes de la Société

Helvétique des Sciences Naturelles. Partie scientifique et administrative

= Atti della Societa Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft
Band: 157 (1977)

Artikel: Haller und das Christentum des 18. Jahrhunderts
Autor: Lindt, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-90728

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-90728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HALLER UND DAS CHRISTENTUM
DES 18.JAHRHUNDERTS

ANDREAS LINDT, Bern

Am 12.Oktober 1777, knapp zwei Monate vor seinem Tod, schrieb Haller
in sein Tagebuch: «Die Vernunft, die Offenbarung — alles hat mich an
Gott gewiesen. — Aber das Herz — ich zittre es zu sagen! Mein Herz ist von
Gott entfernt!»!

Haller hat zeit seines Lebens sich selber, sein Wirken, Schaffen und Erge-
hen immer in Beziehung zu Gott, sub specie aeternitatis verstanden. Eine
Sicht der Welt, der Geschichte und der menschlichen Existenz, die ohne
diesen letzten Bezug auszukommen meinte, ist fiir Haller nie eine ernst-
hafte Moglichkeit gewesen. Darin stimmte er iiberein mit der Grundhal-
tung seines Jahrhunderts. Nicht nur die grossen Denker und Forscher des
Jahrhundertbeginns, Leibniz, Newton und ihre Schiiler, sondern auch die-
jenigen Vorkdampfer des Aufklarungsdenkens, die wie Voltaire der christ-
lich-kirchlichen Tradition harten Kampf ansagten, bekannten sich zum
Glauben an ein «h6chstes Wesen». Die englischen Deisten und ihre franzo-
sischen und deutschen Anhinger bis zu Reimarus haben denn auch mit
Leidenschaft einen «natiirlichen», von Bibel und Kirche unabhédngigen
Gottesglauben vertreten. Konnte man die géttliche Ordnung des Kosmos,
die ewige Bestimmung des Menschen und die Begriindung der Sittlichkeit
nicht auch festhalten, ohne dabei den spezifischen Aussagen der Bibel und
der Kirchenlehre entscheidendes Gewicht beizumessen? Konnte man
nicht Gott, Unsterblichkeit und Tugend als ewige Vernunftwahrheiten be-
greifen, ohne den Ballast von biblischer Geschichte und kirchlich-dogmati-
scher Bindung weiter mitzuschleppen?

Das sind die Fragen, die den Christen des 18.Jahrhunderts gestellt
waren. Das waren auch Hallers Fragen.

Der Wissensdurst und Erlebnishunger des Knaben und Jiinglings, der
uns noch in den Tagebiichern der Studentenzeit begegnet, stiess sich wohl
schon frith an dem reglementierten Kirchenchristentum seiner Vaterstadt.
Noch waren in Hallers Jugendjahren die harten Repressionsmassnahmen
gegen die religiosen Dissidenten des frithen Pietismus vielen in lebendiger
und schmerzlicher Erinnerung?. Gerade das strenge Durchgreifen der
staatlichen und kirchlichen Obrigkeit gegen alle selbstindigen Regungen
einer geistlichen Erneuerung hat erst recht dazu gefiihrt, dass viele in den
alten Formen und Konventionen der Staatskirche sich innerlich nicht
mehr heimisch fithlten. Von Hallers Vater hiess es, er sei «in religione ein
Singularist» gewesen3. Der Privatlehrer Hallers in seinen Knabenjahren,
mit dem er auch spater in regem Kontakt blieb, war der Neuenburger Pfar-

129



rer Abraham Baillod, der offenbar auf Grund von Uberzeugungen, die im
Zusammenhang mit jenen Auseinandersetzungen um den frithen Pietis-
mus standen, sein Pfarramt aufgegeben hatte +. Der hervorragendste Kopf
unter denen, die damals dem staatskirchlichen Zwang den Gehorsam ver-
weigerten und Bern den Riicken kehrten, war Beat Ludwig von Muralt, in
dem pietistischer Enthusiasmus und frithes Aufklarertum sich in denkwiir-
diger Weise verbanden 5. Der junge Haller bezeichnet ihn als «homme uni-
que» %und ist offensichtlich in mancher Beziehung durch ihn angeregt wor-
den. Esist nicht verwunderlich, dass Gottsched in Leipzig beim Erscheinen
der ersten, ohne Verfassernamen publizierten Auflage von Hallers Gedich-
ten auf Muralt als deren Autor getippt hat?.

Die entscheidenden Eindriicke und Anregungen aber, nicht nur fiir sein
wissenschaftliches Lebenswerk, sondern auch fiir sein religiéses Denken
und Empfinden, verdankte Haller der grossen Lehrerpersonlichkeit Her-
mann Boerhaves und den geistigen Traditionen Leidens. Hier lebte ein
christlicher Humanismus reformierter Pragung, der offen war fiir die Fas-
zination neuer naturwissenschaftlicher Horizonte, offen fiir Newton, offen
fir die grossen Aufgaben und Moglichkeiten empirischer Forschung, zu-
. gleich aber verankert im unverriickbaren Glauben daran, dass diese ganze
weite Welt letztlich in Gott ruhe und seinen Ordnungen ihren Bestand ver-
danke. Wissenschaftliche Forschung war dann letztlich Gottesdienst.

Wenn Haller noch in seinem letzten Lebensjahr, am 18. Mai 17778, das
Jahr 1726 als das eine der beiden Daten seines Lebens nennt, wo Gott ihn
zum Glauben erleuchtet habe, so zeigt dies, wie unvergesslich und nach-
haltig der Eindruck Boerhaves und Leidens Haller gerade auch im tiefsten
und innersten Bezirk seines Denkens und seines Selbstverstandnisses ge-
pragt hat. Wir werden dies nicht als ein Bekehrungserlebnis zu interpretie-
ren haben. Aber wir diirfen wohl annehmen, dass der junge Haller, dem
die Enge der heimatlichen geistigen und kirchlichen Verhaltnisse wohl oft
zur Last geworden war, in Leiden in einer fiir ihn befreienden und begliik-
kenden Weise einem Christentum begegnet ist, das sich nicht abkapselte
vor dem wissenschaftsfreudigen Geist der Zeit, sondern die Freude an der
Wissenschaft, ihren strengen Methoden und kithnen neuen Resultaten,
verband mit der Demut vor dem Schopfer aller der unermesslichen Wun-
der der Natur — dem gottlichen Herrn, vor dem alles menschliche Tun,
auch alles Denken und Forschen sich verantworten muss.

Die Vernunft, die den Menschen an Gott weist —das ist nun Lebensthema
des jungen Forschers und Dichters Haller.

Das kommt besonders deutlich zum Ausdruck in einem der grossen
Lehrgedichte, mit denen Haller seinen frithen Dichterruhm begriindet
hat, den 1729, im gleichen Jahr wie die « Alpen», entstandenen «Gedanken
iiber Vernunft, Aberglauben und Unglauben». Seinem Freund Stihelin,

130



dem das Gedicht gewidmet ist, will er damit den Beweis erbringen, dass
auch in deutscher Sprache wie bei den Engldndern «philosophische» Dich-
tung moglich sei?®.

Hier wird zunichst reflektiert iiber den Menschen als Vernunftwesen,
das doch seine Vernunft so oft nicht recht zu brauchen versteht:

«Unselig Mittel-Ding von Engeln und von Vieh!
Du prahlst mit der Vernunft und du gebrauchst sie nie» °.

Der torichte oder vermessene Umgang der Menschen mit der Gottesgabe
der Vernunft zeigt sich einerseits im Aberglauben, andrerseits im Unglau-
ben. Nach beiden Seiten hin, gegen die beiden gefahrlichen Verirrungen
wendetsichdiescharfe, bissige Kritikdesjungen Dichters. Aberglaubeist fiir
Haller iiberall dort — im heidnischen und im christlichen Bereich —, wo die
Vernunftsichvontriigerischen Autoritatendaseigene Denkenunddie eigene
Verantwortungverleidenundverbietenlisst. So heisstesvom Aberglauben:

«Betrug hat ihn erzeugt und Einfalt groBgemacht,

Er ist das Joch der Welt und schlauer Priester Pacht.

Wer diesen Glauben wihlt, hat die Vernunft verschworen,
Dem Denken abgesagt, sein Eigentum verloren,

Er glaubet, was sein Fiirst, und glaubts, weil der es glaubt,
Er kniet, wann jener kniet, und raubt, wann jener raubt.» I

Das ganze, drastische und farbige Portrdt des Aberglaubens, das Haller
dann entwirft, ist nicht nur stellenweise der Versuch sozialpsychologischer
Analyse des Phanomens Religion innerhalb der gesellschaftlich-kulturel-
len Entwicklung der Vélker, sondern zugleich eine herbe Kritik der Insti-
tution Kirche. Vor allem ist es die papstliche Kirche, mit der Haller hart
ins Gericht geht. Aber es diirften auch Erfahrungen hier ihren Nieder-
schlag gefunden haben, die man mit der Intoleranz staatlich kommandier-
ter und kontrollierter Kirchlichkeit gerade in Bern hatte machen kénnen
und die zum Erlebnishorizont von Hallers Jugendzeit gehorten.

Doch nun wendet sich Haller auch dem anderen Irrweg, dem «Unglau-
ben», zu. Hier setzt sich die Vernunft absolut und verrit damit ihren Ur-
sprung und ihr Ziel. Die Vernunft gerdt damit in leere Spekulation oder in
bodenlose Skepsis.

Sowohl Aberglaube wie Unglaube werden dem Menschen zum Ver-
hangnis und lassen ihn seine wahre Bestimmung verfehlen.

«Den macht die Tummbheit irr und den zuviel Verstand ...» 12

Darum wird der Adressat des Gedichts vor die Frage gestellt:

«Und du, mein Stihelin, was hast du dir erwahlt,
Da Glauben oft verfithrt und Zweifeln immer qualt?» 13

131



Die rechte Antwort kann nur darin bestehen, der Stimme der Vernunft,
der rechten, sich bescheidenden Vernunft zu folgen. Zu solcher verniinfti-
gen Erkenntnis der letzten Wahrheit aber fithrt die Betrachtung der Natur,
ihrer ewigen Gesetze und Zusammenhinge. Je intensiver der Mensch sich
in die Wunder der Natur versenkt, sie beobachtet und erforscht, desto
mehr erkennt er in der Schépfung den Schéopfer:

«Genug, es ist ein Gott; es ruft es die Natur,

Der ganze Bau der Welt zeigt seiner Hande Spur,

Den unermefnen Raum, in dessen lichten Héhen

Sich tausend Welten drehn und tausend Sonnen stehn,
Erfiillt der Gottheit Glanz. Dal3 Sterne sonder Zahl

Mit immer gleichem Schritt und ewig hellem Strahl,
Durch ein verdeckt Gesetz vermischt und nicht verwirret
In eignen Kreisen gehn und nie ihr Lauf verirret,

Macht ihres Schopfers Hand, sein Will ist ihre Kraft,

Er teilt Bewegung, Ruh und jede Eigenschaft

Nach Maf3 und Absicht aus. Kein Stein bedeckt die Erde,
Wo Gottes Weisheit nicht in Wundern titig werde.

Kein Tier ist so gering, du weil3t o Stahelin!

Es zielt doch jeder Teil nach seinem Zwecke hin...» 4

So stimmt Haller hier ein in das der Frommigkeit des 18. Jahrhunderts so
liebe Lob Gottes aus der Natur. Was die naturwissenschaftlich gebildeten
Theologen jener Zeit mit viel Gelehrsamkeit zu ihren Systemen der Physi-
kotheologie ausbauten, das hat der Arzt und Naturforscher hier aus eige-
nem Erleben, aus dem Erleben eines jungen, den atemberaubenden neuen
Dimensionen der Naturerkenntnis sich hingebenden Gelehrten in Verse
gebracht.

Die Vernunft weist hin auf Gott. Die Vernunft vermag es, indem sie die
Natur immer besser forschend und ordnend durchdringt, Gottes Weisheit
und Giite aufzuzeigen. Zugleich ist es auch wieder die Vernunft, die aus
der Natur die vom Schopfer gesetzten ethischen Normen ableitet. Hallers
Lehrgedichte geben nicht nur der Naturfrémmigkeit, sondern auch den
moralischen Grundsitzen des frithen 18.Jahrhunderts klassischen Aus-
druck. Die liebevoll verklarende poetische Schilderung der Alpenbe-
wohner und ihrer Lebensweise (in Hallers berithmtestem Gedicht) will
zeigen:

«Hier herrschet die Vernunft, von der Natur geleitet,
Die, was ihr nétig sucht und mehrers hilt fiir Last.
Was Epiktet getan und Seneca geschrieben

Sieht man hier ungelehrt und ungezwungen iiben.» 15

132



Es ist antike Lebensweisheit des Masshaltens, der Besonnenheit und
Selbstbescheidung, die hier zu Worte kommt. Sie kann sich bei Haller, wie
in der eben zitierten Stelle, mit der Stoa identifizieren. Sie kann aber auch,
wie in einer frithen Fassung des Gedichts «Die Falschheit menschlicher
Tugenden», Epikur besingen:

«O SchoBkind des Geschicks! Erlauchter Epikur,
Du fandest uns zuerst der wahren Tugend Spur» 6.

Heuchelei, konfessioneller Fanatismus, leibfeindliche Askese, aber
auch die Vermessenheit denkerischer Spekulation werden energisch
in die Schranken gewiesen. Vernunft fiihrt zu Gott, indem sie
auch zur Tugend fithrt, zur Tugend, die «des Himmels schonstes
Kind» ist?7.

«Sie ist kein Wahl-Gesetz, das uns die Weisen lehren,
Sie ist des Himmels Ruf, den reine Herzen horen:

I'hr innerlich Gefiihl beurteilt jede Tat,

Warnt, billigt, mahnet, wehrt und ist der Seele Rat.» 8

Es ist ein tiefes religioses Vertrauen, das in den Gedichten des jungen
Haller sich ungebrochen dussert: wir finden Gott in der Natur und wir fin-
den Gott in der Stimme des Gewissens. Wo Vernunft ist, da ist Offenheit fiir
Gott, da kommt Gott zu Wort. Vernunft, rechte Vernunft, die auch ihre
Grenzen kennt, fiihrt zu Gott.

Haller hat aber mit seinen religionsphilosophischen Aussagen nicht nur
die opinio communis seiner Zeit in poetische Form gebracht. Er hat es sich
auch in seinen jungen Jahren mit den letzten Fragen des Daseins und der
Weltdeutung nicht leicht gemacht. Mindestens seit K. Guthke wichtige
Materialien aus Hallers «Judicia», aus seinen fiir den Privatgebrauch er-
stellten Exzerpten und Kommentaren zu den von ihm gelesenen Biichern
publiziert hat'®, wissen wir, wie intensiv der junge Haller das literarische
Gesprach der Philosophen und Theologen seiner Zeit verfolgt hat. Das um-
fangreichste seiner grossen philosophischen Gedichte, «Uber den Ur-
sprung des Ubels» (1734), zeigt nicht nur, wie er Leibniz und die eng-
lischen Religionsphilosophen gekannt und rezipiert hat, sondern noch
mehr, wie er selber gerungen hat mit den fiir die optimistische Weltschau
der frithen Aufklarung so bedrangenden Fragen nach der Herkunft und
dem Sinn des Leidens, des Bésen, der Schuld in einer Welt, in der doch alles
verniinftig und einsichtig sein und auf den weisen und giitigen Schopfer-
gott hinweisen soll. Haller hat der Welt und sich selber nicht nur zum
Schluss des langen Gedichts noch einmal die aus der sichtbaren Natur ab-
zulesende Giite Gottes eingescharft:

133



«Nein deine Huld, o Gott, ist allzu offenbar,

Die ganze Schopfung legt dein liebend Wesen dar:

Die Huld, die Raben niahrt, wird Menschen nicht verstoflen,
Im Kleinen ist er groB3, unendlich gro im GroB8en.» 2°

Er hat auch vorsichtig, mit vielen «vielleicht», davon gesprochen, dass
die Vollkommenheit der Weltordnung erst dann zur vollen Klarheit
komme, wenn auch das ganze Weltall («vielleicht ein Sitz verklarter Gei-
ster») 21, iiberblickbar werde oder wenn Gott am Ende der Zeiten «uns alle
zu sich zieht und alles wird in allen»22. In einem in der gleichen Zeit ge-
schriebenen Brief an seinen Freund Johann Rudolf Sinner (15.August
1733) 23 bekennt sich Haller zu «den Origenisten», d.h. zur Wiederbrin-
gung aller Dinge, zur Allverséhnung, zum Glauben daran, dass es von Got-
tes Liebe her auch keine ewige Strafe und Verdammung geben koénne. In
den gleichen Monaten hat Haller, wie er in seinem «Judicium» dazu
schreibt 24, dreimal die Schrift jener Marie Huber gelesen, die vom pietisti-
schen Enthusiasmus sich zum aufklarerischen Deismus entwickelte und die
eben damals eine Schrift zum gleichen Thema veroffentlicht hatte 25. Wir
ersehen gerade daraus auch, wie jetzt die positive oder negative Beziechung
solcher Sichtweisen und Uberlegungen zur biblischen Tradition fiir Haller
zum Problem wurde.

Haller bezeugt in jener zu Beginn zitierten Tagebucheintragung am
Ende seines Lebens, dass nicht nur die Vernunft, sondern auch die Offenba-
rung ihn an Gott gewiesen habe. Unter «Offenbarung» versteht Haller
dabeiden Inhalt der Bibel Alten und Neuen Testaments. Haller hat sicher,
als er in seinen Gedichten die Gotteserkenntnis aus Natur und Gewissen,
die mit der Vernunft zu begriindende Gottesgewissheit besang und reflek-
tierte, darin keinen Gegensatz zur Bibel und zum Glauben seiner Kirche
gesechen. Haller hatte an der geschichtlichen Gestalt der Konfessionskir-
chen (unter denen ihm die rémisch-katholische aus vielen Griinden beson-
ders zuwider war) manches zu kritisieren. Kirchenglaube und Aberglaube
waren faktisch in seinen Augen gefahrlich nahe beieinander. Der junge
Haller hat auch?6é zur biblischen Uberlieferung ein recht unbefangenes
Verhiltnis gehabt. Auch die Bibel war fiir ihn, wie er es etwa aus Grotius
gelernt hatte, «verniinftig» und nicht «aberglaubisch» zu lesen. Haller
konnte sich als protestantischer Christ seiner Zeit durchaus im Einklang
fithlen mit vielen grossen und kleinen Zeitgenossen, die wie er den christ-
lichen Glauben jetzt vor allem als Bekenntnis zu Gottes Schopferweisheit
und zu des Menschen Bestimmung zu Tugend und Unsterblichkeit ver-
standen. Auch ihm musste nun aber die Frage aufbrechen und bewusstwer-
den, wie diese seine Uberzeugungen, wie sein verniinftiger Gottesglaube
sich vertrage mit der dogmatischen Tradition seiner Kirche. Wohlmei-

134



nende Freunde (wie Baillod und J. Gessner??) machten ihn darauf auf-
merksam, dass manches in seinen Gedichten mindestens so téne, als ob fiir
sein Glaubensverstandnis Bibel und Kirche gar keine Bedeutung hitten.
Boswillige Kritiker nannten Haller wohl gar einen «Freigeist», worunter
man damals einen verstand, der in der Art der radikalen englischen Dei-
sten sich ganz vom Kirchenglauben emanzipierte und einen ohne Bibel
und Dogma, rein natirlich-verniinftig begriindeten Gottesglauben ver-
trat. Solche Konsequenzen lagen auch dem jungen Haller, soviel wir von
ithm wissen, fern. Es war sicher nicht nur taktische Riicksicht aufkirchliche
Zensoren, sondern in erster Linie eigenes neues Uberdenken seiner inneren
Beziehung zum christlichen Glauben, was Haller bewog, in der zweiten
Auflage seiner Gedichte (1734) einige Korrekturen vorzunehmen und
Kommentare beizufiigen, um allen Argwohn auszuraumen, «als pflichtete
ich denen nunmehr zur Weisheit in der Welt gewordenen Sitzen der Frey-
geister bey» 2. In der angefiigten «Schutzschrift wegen einiger meiner
Schriften» 29 geht Haller auf einige Stellen in den Gedichten ein, wo man
ihn falsch verstanden habe, und gibt vor allem zu bedenken, dass, wenn
schon «Schulweise und andere, die von der Gottheit gehandelt» haben,
dies unter Beschrinkung auf «die Schliisse der Vernunft» taten, es dem
Dichter nicht verargt werden diirfe, wenn auch er von Gottrede, ohne sich
auf die «Offenbarung», d. h. auf die Bibel, zu beziehen.

Offenbar ist aber Haller selber eben jetzt die Beziehung seines «verniinf-
tigen» Gottesglaubens zur biblischen Offenbarung zur echten Frage ge-
worden. Es mag wohl sein, dass die kritischen Anfragen, die im Anschluss
an den philosophisch-theologischen Gehalt seiner Gedichte an ihn schrift-
lich und miindlich gestellt worden waren, ihm erst bewusstgemacht haben,
dass sich da Probleme stellten. Er ist diesen Problemen nicht ausgewichen,
sondern hat mit dem ihm eigenen Forscherernst sich die Aufgabe gestellt,
seine eigene theologische Position griindlich zu iiberpriifen und zu klaren.
Er wollte wissen, wie ein aufdie Vernunft, auf Natur und Gewissen begriin-
deter Gottesglaube sich verhalte zu dem durch die biblische Offenbarung
bezeugten Glaubensgut. Hier ist ihm nach seiner eigenen Aussage die Lek-
tiire eines Buches entscheidend wichtig geworden. Das war des englischen
Theologen und Mathematikers Humphrey Ditton «Beweis der christ-
lichen Religion durch die Auferstehung Jesu». Haller sich sich von diesem
Buch einen in den «Judicia» vom g0. August 1733 datierten3° Auszug an-
gefertigt. Vierzig Jahre spater hat Haller diesen Auszug in deutscher Uber-
setzung in die Sammlung seiner Kleinen Schriften aufgenommen3! und
damit dokumentiert, wie wichtig Dittons Buch fiir die eigene denkerische
Entwicklung gewesen war und — nach seinem Urteil - auch fiir die Mei-
nungsbildung anderer sein konnte. Haller liess sich offensichtlich durch die
Argumentation Dittons davon iiberzeugen, Christi Auferstehung sei so
glaubwiirdig bezeugt und vernunftmaissig bewiesen, dass damit auch klar

135



am Tag sei: diejenigen, «welche die Offenbarung leugnen, miissen auch
der Vernunft und der Wahrheit entsagt haben» 32.

Bei dieser Uberzeugung blieb Haller wihrend seines ganzen Lebens. Es
wire falsch, seine denkerische Entwicklung so zu deuten, als ob er 1733 eine
Konversion vom Vernunftglauben zum Offenbarungsglauben oder gar
von der Aufklarung zuriick zur Orthodoxie durchgemacht habe. Es ist ihm
vielmehr jetzt mit Hilfe Dittons zur Gewissheit geworden, dass Vernunft
und Offenbarung, natiirliche Religion und biblisches Christentum nicht
Gegensitze seien, sondern sich harmonisch miteinander verbinden liessen.

Haller hat sich wohl gefiihlsméssig immer in legitimer Kontinuitit ver-
standen zum reformierten Protestantismus, in dem er aufgewachsen war.
Aber jetzt hatte er sich rational klargemacht, dass der Bibelglaube nicht
«Aberglaube», sondern «verniinftig» sei. Diese Uberzeugung hat sich bei
ithm dann im Laufe der Jahre um so mehr verfestigt, je heftiger die Wort-
fithrer der radikalen Aufklirung zwischen Vernunft und Offenbarung
einen uniiberbriickbaren Graben aufrissen und mit leidenschaftlich-bissi-
ger Kritik gegen Bibelglauben und Kirchenglauben zu Felde zogen. Der
Materialismus LaMettries und die schonungslose Polemik Voltaires haben
Haller tiefschockiert. In dieser Abwehrhaltung ist er mit dem Fortschrei-
ten des Jahrhunderts immer mehr gerade auch im religits-kirchlichen Be-
reich zum Konservativen geworden. 1733 beginnt fiir ihn mit der kriti-
schen Glosse zu Voltaires «Lettre a Uranie», die erim Anhang zur zweiten
Auflage der Gedichte drucken liess33, die literarische Fehde gegen Vol-
taire, die er dann bis zu seinem Tod unermiidlich weiterfiihrte.

Immer deutlicher zeigte sich auch bei Hallers Einsatz fiir die tiberliefer-
ten Glaubenswahrheiten als Motivation die tiefe Angst vor einer fortschrei-
tenden Aushohlung aller sittlichen Normen durch den kritisch-emanzipa-
torischen Zeitgeist 34, Je dlter Haller wurde, desto nachdriicklicher trat er
dafiir ein, dass es fiir den Menschen im Leben und im Sterben letztlich kei-
nen Halt und keine Hilfe gebe, wenn er sich nicht verlassen konne auf die
Wahrheit der Offenbarung, auf die Wahrheit der biblisch-christlichen
Glaubenssitze. Dasist der wesentliche Inhalt der «Briefe iiber die wichtig-
sten Wahrheiten der Offenbarung» (1772 — noch im 18. Jahrhundert in
fiinf Auflagen erschienen und in die meisten europaischen Sprachen tiber-
setzt!). Noch einmal hat Haller dann 1775-1777 — diesmal allerdings in
ermiidender Weitschweifigkeit — angesetzt, um in den drei Binden «Briefe
iiber einige Einwiirfe noch lebender Freygeister wider die Offenbarung»
seinen alten Kontrahenten Voltaire Punkt fiir Punkt zu widerlegen.

Das alles war — mindestens in der Absicht Hallers — nicht Polemik eines
Verichters der Vernunft, sondern Argumentation mit Griinden der Ver-
nunft. Letztlich ging es immer wieder darum, dass sowohl die Vernunft wie
die Offenbarung zu Gott hinfithren, dass beide aufeinander angewiesen
sind und dass darum das alte Christentum mit seiner Bibel und seinen dog-

136



matischen Uberzeugungen auch im neuen Europa der Wissenschaft und
der Vernunft Heimatrecht habe.

«Die Vernuntft, die Offenbarung, alles hat mich an Gott gewiesen — aber
das Herz...»

Wir diirfen, wenn wir von Haller und dem Christentum seines Jahrhun-
derts sprechen, uns nicht nur beschranken auf das, was Haller iiber Philo-
sophie und Theologie, Naturglaubigkeit und Bibelglaubigkeit, Vernunft
und Offenbarung gedacht und geschrieben hat, sondern wir haben auch
einzugehen aufsein eigenes existentielles Christsein, auf das, was er selber
das «Herz» nennt.

Glaubenshaltung, religioses Bewusstsein hat es zu allen Zeiten nicht nur
mit dem Intellekt, sondern ebensosehr mit den emotionalen Bereichen des
Lebens zu tun. Das gilt gerade auch vom Christentum des 18. Jahrhun-
derts. Die grosse religiose Erneuerungsbewegung des Pietismus, die im
18.Jahrhundert Leben und Empfinden weiter Kreise in den protestanti-
schen Kirchen entscheidend prégte, fand ihr Selbstverstindnis ja gerade in
der Betonung affektiven Erlebens von Bekehrung und Wiedergeburt, von
Heilsgewissheit und moralischer Bewahrung, von religiosem Gefiihl.

Es ist wohl in der Haller-Forschung bis dahin noch zuwenig beachtet
worden, dass Haller in verschiedenen Etappen seines Lebens auch durch
Begegnungen mit dem Pietismus gepragt worden ist. Die Kirchenkritik sei-
ner jungen Jahre ist erwachsen nicht nur auf dem Hintergrund einer anti-
katholischen Grundstimmung, sondern auch des harten Schicksals, das
den pietistischen Dissidenten, etwa einem Muralt, vom bernischen Staats-
kirchentum bereitet worden war. Nicht etwa die stark personlich gepragte,
kirchlichen Ordnungen und Vorschriften gegeniiber sehr selbstindig sich
gebirdende Frommigkeit der frithen Pietisten, sondern im Gegenteil ge-
rade der offizielle Kirchenzwang war es, was in den Gedichten des jungen
Haller dem Verdikt des «Aberglaubens» verfiel. Dagegen hatte ihn der
etablierte Pietismus in Halle durch seinen menschlichen Habitus zunéchst
deutlich abgestossen35. Der bosartige Angriff, den der radikale Pietist
Johann Konrad Dippel auf Grund falscher Informationen 1733 gegen Hal-
ler gerichtet hat, konnte bei diesem sicher auch keine Sympathien wecken
fiir solchen kirchenfeindlichen Extremismus 3°.

In ganz anderer Weise aber ist pietistische Frommigkeit Haller in seiner
ersten Gottinger Zeit nahegekommen. Hallers ganz personliche Tage-
buchaufzeichnungen, die bekanntlich im Dezember 1736 einsetzen, lassen
uns hineinblicken in einen zutiefst aufgewiihlten Seelenzustand, in ein ge-
rade in seiner unbedingten Ehrlichkeit ergreifendes Ringen um den eige-
nen Glaubensstand, die eigene Bewédhrung vor Gott, das eigene zeitliche .
und ewige Heil. Immer wieder bricht die Angst aufvor dem eigenen Versa-

137



gen angesichts dessen, was Gott von ihm will, angesichts dessen, was der
Glaube an Christus eigentlich bei ihm bewirken sollte.

Wenn wir die religiose Haltung, die sich in Hallers Tagebiichern seit
1736 so bewegend 4dussert, vergleichen mit den religiosen Aussagen seiner
Gedichte, so ist hier nicht nur der Stil, sondern auch der Aussagegehalt vol-
lig anders. Das liegt nicht etwa nur an der Verschiedenheit des literari-
schen genus. Es liegt vor allem daran, dass das Glaubensverstandnis hier
und dort anders zentriert ist. In den Gedichten kreist alles um die Gottesge-
wissheit, die sich aus Natur und Vernunft ergibt. Im Tagebuch aber sind
menschliche Schuld und goéttliche Gnade die Begriffe und Erlebnissphi-
ren, um die es in allen bohrenden Selbstreflexionen geht. Dort war die Er-
griffenheit vor Gott dem Schopfer das Leitmotiv, hier die Sehnsucht nach
Christus dem Erléser.

Wie ist es bei Haller zu dieser bis zu seinem Tod nicht mehr abreissenden
Reflexion seines Glaubens gekommen?

Eindeutig ist die erschiitternde Begegnung mit dem Tod fiir Haller hier
von einschneidender Bedeutung gewesen. Der Tod Mariannens, der Tod
seines Sohnleins, der Tod seines jungen Gefahrten Christen (dieses Erleben
hat, wie Guthke nachgewiesen hat37, seinen Niederschlag in der «Ode
an die Ewigkeit» gefunden), schliesslich 1739 der Tod auch seiner
zweiten Frau — das alles hat den ohnehin sensiblen Haller im Innersten
aufgewiihit.

Aber dazu kommt offenbar auch das Bewusstsein eigener Schuld. Die
Reflexion eigenen sittlichen Versagens zieht sich von da an wie ein roter
Faden durch Hallers Aufzeichnungen. Es ist kaum méglich und sinnvoll,
die biographischen Fakten, auf die Hallers bittere Selbstanklagen hinwei-
sen mogen, sicher zu eruieren oder alles, was Zeitgenossen und Nachwelt
sich zumunkelten, ans volle Tageslicht zu zerren. In unserem Zusammen-
hang ist es viel bedeutsamer, wie sehr sich Haller gerade in seinen selbst-
qualerischen Schuldgefithlen unterscheidet von sehr vielen seiner Zeitge-
nossen, fiir die etwa galante Abenteuer kaum je Anlass zu Skrupeln sein
konnten und die erst recht nicht daran dachten, ihr Tagewerk und ihre
Leistungen standig unter das Gericht gottlicher Anspriiche und Forderun-
gen zu stellen.

Haller hat in einer Tagebuchaufzeichnung in seinem letzten Lebens-
jahr38 fiir zwei gottliche Erleuchtungen gedankt, die ihm in den Jahren
1726 und 1737 zuteil geworden seien. 1726 — das sind die starken, auch reli-
giosen Impulse, die er in Leiden empfangen hat und die in ihm jene freu-
dige Gewissheit geweckt hatten, dass Naturforschung und demiitige Got-
tesverehrung aufs engste zusammengehoren. 1757 aber erlebte Haller die
erschiitternde Konfrontation mit dem Tod und ist er zugleich, wie wir mit
guten Griinden annehmen diirfen, von starken Einfliissen pietistischer
Frommigkeit ergriffen worden.

138



Wir wissen heute noch zu wenig iiber den Umgang, den Haller in jener
fiir ihn menschlich so schweren Zeit seiner ersten Goéttinger Jahre gepflo-
gen hat. Aber aus einigen brieflichen Ausserungen ergibt sich doch ver-
schiedenes, was darauf hinweist, wie wichtig ihm damals persénliche und
literarische Kontakte mit ausgesprochenen Pietisten geworden sind. Am
7.Juni 1738 schreibt er seinem Freund Johann Rudolf Sinner einen langen
Brief39, in dem er in Form seelsorgerlicher Ratschlédge eigene geistliche Er-
fahrungen weitergibt. Er weist den Freund daraufhin, wie Gott tagtiglich
an unsere Herzen klopfe. Er will thm zeigen, wie man sich durch Abkehr
von torichten Zerstreuungen, durch disziplinierte Bibellektiire, auch
durch erbauliche Lebensbeschreibungen wie die des Grafen Henckel von
Donnersmarck (eines damals vielgelesenen pietistischen Erbauungsschrift-
stellers), durch intensives Gebet und durch das Vertrauen zu einem geist-
lich fortgeschrittenen, erfahrenen Seelenfithrer zubereiten konne fiir die
eigene Bekehrung («conversion»), wenn auch diese selber Gottes Werk
bleibe. Haller fiigt dann bei, dass er selber noch nicht soweit sei, um gleich-
sam aus eigener Vollmacht so reden zu kénnen. «Ce sont les conseils du
pieux Oporinus que je Vous répéte, ’homme le plus régénéré que j’aie vu
en ma vie et dont la vertu épurée n’a jamais été attaquée par ’envie
méme.» 4 Joachim Oporinus (1694—1753), damals Theologieprofessor in
Gottingen, war keiner unter den grossen Wortfithrern des Pietismus. Aber
er hat offenbar in jenen Monaten und Jahren dem seelisch tiefverwundeten
Haller in unverkennbar pietistischem Geist Beistand zu geben versucht.
(Schonim August 1737 hatte Haller an Sinner von solchen seelsorgerlichen
Bemiihungen des Oporinus geschrieben+!). Am 2. Mai 1755 kommt Haller
in einem Brief an Zimmermann 42 auf die Schriften der eigentlichen Viter
des deutschen Pietismus, auf Spener und Francke, auch auf Arndts « Wah-
res Christentum» und englische Erbauungsliteratur zu sprechen, deren Stil
er z. T. kritisiert, die er aber offensichtlich kennt.

Wir haben allen Grund, anzunehmen, die schwere innere Krise der
Jahre nach 1736 habe Haller mindestens in intensive Beriihrung mit der
Frommigkeit des Pietismus gebracht. Die andauernde, oft ausgesprochen
selbstquilerische Reflexion des eigenen Glaubensstandes und der eigenen
Lebensfithrung, die Hallers Tagebiicher bis zu seinem Tod ausfiillt, tragt —
geistesgeschichtlich gesehen — eindeutig pietistische Ziige. Die deutliche
Zuwendung zu einem auf Christus und die Erlésung durch Christus ausge-
richteten Glauben ist jetzt auch nicht mehr nur getragen von der rational
bestitigten Harmonie von Vernunft und Offenbarung. Dass christlicher
Glaube Christusglaube ist, bedeutet fiir Haller jetzt innerlich, erlebnismas-
sig bejahtes Bekenntnis. Der pietistische Einschlag in Hallers theologischen
Ausserungen ist von da an unverkennbar. Wenn Haller im Briefwechsel
mit Charles Bonnet diesem gegeniiber so energisch festhilt an der Abgren-
zung gegen die «Sozinianer», d.h. im Sprachgebrauch des 18. Jahrhun-

139



derts gegen diejenigen, die in Jesus nicht den géttlichen Erloser, sondern
den Tugendlehrer sahen43, so geschieht dies bei ihm nicht einfach aus
Treue zur Kirchenlehre. Vielmehr steht beim alten Haller dahinter das Er-
leben eigener Schuld und eigenen Versagens und das Vertrauen auf Hilfe
und Rettung, wie sie nur wirklich von Gott her kommen konnte — ein Ver-
trauen, zu dem er sich durch immer neue Anfechtungen immer wieder
durchrang. Trotzdem wiirden wir auch dem Haller der zweiten Lebens-
hilfte Gewalt antun, wenn wir ihn (wie dies Robert Minder getan hat) 4+
einfach einen Pietisten nennen wiirden.

Keine der gingigen Etikettierungen, mit denen wir Tendenzen und Ge-
gensiatze im Christentum des 18. Jahrhunderts zu umschreiben gewohnt
sind, eignet sich, um Haller damit zu fassen und einzuordnen.

Haller hat in seinen jungen Jahren unter dem befreienden und anfeuern-
den Eindruck seines grossen Leidener Lehrers und in Ubereinstimmung
mit der frommen Aufklarung von Leibniz und Newton einen verniinftigen
Gottesglauben dichterisch und kdmpferisch vertreten. Er hat dann diesen
Vernunftglauben, angeleitet von englischen Apologeten und immer dezi-
dierter im Gegensatz vor allem zu Voltaire, als «verniinftiges Christen-
tum» in harmonischem Zusammenklang gesehen mit der biblisch-christ-
lichen Tradition. Er ist, in den leidvollen Erfahrungen seiner Gottinger
Zeit, offen gewesen fiir das Glaubensverstiandnis des Pietismus, dasihn sen-
sibilisierte fiir Schuld und Verantwortung im eigenen Leben, ihm den un-
ablassigen Kampfum die eigene Glaubigkeit auferlegte, thn aber auch den
Erlésungsglauben ins Zentrum seines Verstindnisses von Gott, Welt und
Christentum riicken liess. Es ist bei Haller nie zu einer nach aussen sichtba-
ren pietistischen Lebenswende gekommen, wie etwa bei seinem Freund
Johann Jakob Ritter, der, nachdem er Professor in Franeker gewesen war,
in Bern die Wahl in den Rat der Zweihundert ausschlug und als Arzt in
eine Siedlung der Herrnhuter Briiddergemeine im schlesischen Gnadenfrei
ging 45. Haller blieb mit seinen einsamen Anfechtungen und mit der ganzen
Unruhe seines Herzens zeitlebens unterwegs. Wenn er dann — in der ein-
gangs zitierten Tagebuchstelle — sagen konnte, dass sein Herz «von Gott
entfernt» sei, so war auch dies keine abschliessende Diagnose des Arztes,
der sich selber mit allen seinen Hohen und Tiefen so genau beobachtete.
Die letzte Eintragung Hallers in sein Tagebuch ist ein demiitiges Gebet 4.

Wenig andere haben die innere und dussere Problematik des Christen-
tums im 18. Jahrhundert so intensiv und vielfiltig erlebt und erlitten wie
Haller. Er bleibt auch gerade darin — tiber den Abstand der Jahrhunderte
hinweg — denkwiirdig und verehrungswiirdig.

140



Anmerkungen

' A.v.Haller, Tagebuch seiner Beobachtungen iiber Schriftsteller und tbersich selbst. Hrsg.
von Johann Georg Heinzmann, Bern 1787, 2 Bande (Neudruck Athenium Frankfurt 1971
= Heinzmann I, II), I1, p.316.

2 Cf. P. Wernle, Der schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert (= Wernle), I
(Tibingen, 1923), p-121fl.; K.Guggisberg, Bernische Kirchengeschichte (Bern 1958),
p-383ft.

3 L. Hirzel, Albrecht von Hallers Gedichte (Frauenfeld 1882 = Hirzel), Einleitung: Hallers
Leben und Dichtungen, p.IV; cf. Wernle I1, p. g51T.

+ Hirzel, p.V, Wernle I, p. 175f — Cf. Gerrendina Gerber-Visser, Die Briefe von Abraham
Baillod an A. von Haller. Seminararbeit phil. hist. Bern 1976 (Typoskript in der Burgerbi-
bliothek Bern).

5 Cf. Wernle I, p. 1261, I1, p. 351

¢ Cf. Hirzel, p. LXIII.

7 Cf. Hirzel, p. CXX.

8 Heinzmann II, p.304f.

9 Hirzel, p. 43.

10 «Gedanken iiber Vernunft, Aberglauben und Unglauben», p. 17f. (Hirzel, p. 44).

A .a.0,, 117-122 (Hirzel, p. 49).

2 A.a.0., 298 (Hirzel, p.56).

13 A.a.0,, go05f. (Hirzel, p.57).

14 A.a.0., 325-338 (Hirzel, p.571.).

15 «Die Alpen», 67—70 (Hirzel, p.23).

16 Cf. Hirzel, p.315.

17 «Die Falschheit menschlicher Tugenden», 19 (Hirzel, p. 75).

18 A.a.0., 323—326 (Hirzel, p. 75).

19 Karl S. Guthke, Zur Religionsphilosophie des jungen Albrecht von Haller, Colloquia Ger-
manica 1/1967, p. 1421f.; cf. ders., Glaube und Zweifel: Hallers Rezeption des christlichen
Erbes (in: K.S. Guthke, Literarisches Leben im achtzehnten Jahrhundert in Deutschland
und in der Schweiz, Bern 1975, p. 1741%.).

20 «Uber den Ursprung des Ubels», 219—222 (Hirzel, p. 142).

21 A.a.O., 197 (Hirzel, p. 141).

22 A.a.0., 190 (Hirzel, p. 140).

23 Ed. Bodemann, Von und iiber Albrecht von Haller. Ungedruckte Briefe und Gedichte Hal-
lers sowie ungedruckte Briefe und Notizen iiber denselben, Hannover 1887, p.g5ff.

24 K.S.Guthke, Zur Religionsphilosophie des jungen Haller (cf. Anm. 18), p.153f.,, dazu:
ders., Glaube und Zweifel: Hallers Rezeption des christlichen Erbes (cf. Anm. 18), p. 181.

zs Cf. Wernle I, p. 1501, 11, p. 40ff.

26 Cf. K.S. Guthke, Der junge Albrecht von Haller und die Bibel (in: Jb. Freies deutsches
Hochstift, Tiibingen 1968, p.1-21); ders., Glaube und Zweifel: Hallers Rezeption des
christlichen Erbes (cf. Anm. 18), bes. p. 182ff.

27 Cf. Hirzel, p. CX VAL

28 Vorrede zur 2. Auflage der Gedichte, 1734, Hirzel, p. 243.

29 Hirzel, p.37off.

30 K. S. Guthke, Zur Religionsphilosophie des jungen Haller (cf. Anm.18), p.151.

st Bd. 111, 1772, p. 201 L.

2 A.a.0,, p.203.

33 Hirzel, p.gy2ff.

34 Cf. Hallers Vorrede zu J.H.S. Formey, Prifung der Secte, die an allem zweifelt, Gottingen
1751; wieder abgedruckt in Bd.I der Kleinen Schriften, 1756, und (etwas gekiirzt) bei
Heinzmann, 11, p.g20ff.

141



35 Cf. Albrecht Hallers Tagebiicher seiner Reisen nach Deutschland, Holland und England
1723-1727, hrsg. von E. Hintzsche, Bern 1971, p. 59{f. «Der Demonstrator und alles hat so
eine aberglaubische Mine als ich in keinem Jesuiten gesehn habe» (p.62).

36 Cf. Hirzel, p. CXXIIIAL.

37 K. S. Guthke, Hallers «Ode iiber die Ewigkeit» : Veranlassung und Entstehung (in: Litera-
risches Leben im achtzehnten Jahrhundertin Deutschland und in der Schweiz, Bern 1975,
p.-gor1ff).

38 18.Mai 1777, Heinzmann I, p.g04f.

39 Ed. Bodemann, a.a.O., p.98fT.

4 Ed.Bodemann, a.a.O., p.101.

41 Cf. Hirzel, p. CLXXVIII.

42 Ed.Bodemann, a.a.O., p.37f.

4 Cf. Herminie Chavannes, Biographie de Albrecht de Haller, 2. Aufl., Paris 1845, p.219ff,,
Briefe vom Mirz 1772, 18. April 1775, 28. Mai 1777.

+¢ Robert Minder, Glaube, Skepsis und Rationalismus — dargestellt auf Grund der autobio-
graphischen Schriften von Karl Philipp Moritz, 1.Aufl. 1936, neu hrsg. Frankfurt 1974,
p- 162 und passim. Dagegen nennt Otto Weber in seiner Gottinger Rektoratsrede iiber Hal-
ler diesen einen «Wiederentdecker der reformatorischen Lehre von der Rechtfertigung
durch den Glauben» (O. Weber, Albrecht von Haller, Géttingen 1958, p. 15).

~ 45 Richard Feller, Geschichte Berns, Bd.III, p.449, 598. — Es sind Briefe Ritters an Haller
erhalten, in denen Ritter seinem Freund Haller die eigene religiése Entwicklung und die
Schwierigkeiten, die sich fiir ihn daraus gegeniiber Familie und Vaterstadt ergeben haben,
schildert (Briefe vom 8. Okt. 1744, 27.Nov. 1745, 15. Mirz 1746, Burgerbibliothek Bern).

46 Heinzmann I1, p. 318: Tagebucheintragung vom 4. Dez. 1777.

142



	Haller und das Christentum des 18. Jahrhunderts

