
Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft.
Wissenschaftlicher und administrativer Teil = Actes de la Société
Helvétique des Sciences Naturelles. Partie scientifique et administrative
= Atti della Società Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

Band: 157 (1977)

Artikel: Der zeitgemässe und der unzeitgemässe Haller

Autor: Toellner, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-90727

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-90727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER ZEITGEMÄSSE UND DER
UNZEITGEMÄSSE HALLER
RICHARD TOELLNER, Münster/Westfalen

Als Albrecht Haller in Bern am Abend des 12. Dezember 1777 für immer
die Augen geschlossen hatte, bot sich der irritiert und interessiert
aufhorchenden Welt ein seltsames Schauspiel. Noch ehe der Heros der europäischen

Wissenschaft in sein inzwischen verschollenes Grab neben Berns
ehemaliger Dominikanerkirche versenkt worden war, verbreitete ein junger
Mann aus seiner näheren Umgebung bis nach Göttingen hin die Nachricht:

der fromme Haller sei im Unglauben gestorben. Aufseinem Totenbette

habe er gestanden, «daß er nicht nur nichts glaube, sondern daß es

ihm unmöglich wäre etwas zu glauben, wie gerne er es auch täte» h Haller,
der einen Grossteil seiner Arbeitskraft der letzten Lebensjahre darauf
verwandt hatte, gegen Voltaire die ewigen Wahrheiten der christlichen Religion

zu verteidigen, der verbissen und hartnäckig Punkt für Punkt die
Anwürfe der Freigeister gegen die Wahrheiten der Offenbarung widerlegt
hatte, pedantisch und trocken, doch mit der Souveränität eines überlegenen

Wissens und der gelassenen Würde einer tiefen Überzeugung, dieser
Haller schien sich nun aufdem Totenbette, in der Stunde der Wahrheit, als

Ungläubiger zu entlarven. Sein vorgebliches Bekenntnis musste die
Vorstellung erwecken, «Haller habe die Religion, vornehmlich die Wahrheiten,

das Theoretische, Dogmatische derselben nicht geglaubt und nicht
glauben können», wie es Abraham Rengger, ein Pfarrer aus der engsten
Umgebung Hallers, formulierte, um fortzufahren: «Das ist ewig falsch.
Haller hat schon lange und bis zu seinem Tode sich oft erklärt, er habe keinen

Zweifel über irgend eine Wahrheit des Christentums.»2
«Man hätte Haller auf keine abgeschmacktere Weise verleumden können,

als es der junge bernische Edelmann (vielleicht Säugling von
Voltaire) getan hat», empörte sich Hallers Schüler, der Leibarzt Zimmermann

in Hannover3, und Hallers im friderizianischen Berlin einflussreicher

Freund Sulzer bezeichnete diese Nachricht schlicht als eine Lüge,
ohne noch nähere Kenntnisse der Umstände zu haben, «denn sie würde
den Verstorbenen zu einem Erzheuchler und zum Betrüger machen»4.
Von allen, die Haller wirklich kannten, sind die provozierten Zweifel an
seiner intellektuellen Redlichkeit sehr schnell ausgeräumt worden.

«Das tolle Zeug über Hallers vorgebliche Irreligion», wie Zimmermann
das Gerücht des jungen Tscharner qualifizierte5, fand keinen Glauben. Im
Gegenteil, «daß Haller, der Philosoph und Naturkündiger auch ein thäti-
ger ernsthafter Christ war», wie Heinzmann es ausdrückt6, gab seinen

Zeitgenossen die Gewissheit, dass aufgeklärtes Denken und moderne

111



Naturforschung mit dem hergebrachten Glauben vereinbar waren. So

blieb schliesslich von den Aufregungen um Hallers Sterben in der Erinnerung

der Öffentlichkeit haften, dass Haller als vorbildlicher Christ, in Frieden

mit seinem Gott und gelassen seinen erlöschenden Puls zählend gestorben

sei. In einer bissigen Bemerkung Lessings an Breitkopfvom Dezember
1779 spiegelt sich dieses Zeitbewusstsein: «Haller, höre ich, soll es Mode
gemacht haben, daß nun alle doctores medicinae im Geruch der Heiligkeit
sterben wollen. Sonst war es nicht so; und die Religion eines Arztes war
noch weit verdächtiger als die Religion eines dramatischen Dichters. Was
wir nicht alles erleben » 7

Lessings ironische Distanz macht aber auch deutlich, wie fern und fremd
dem aufgeklärten Zeitgeist geworden war, was den sterbenden Haller
umgetrieben hatte, was alle Gerüchte und Missverständnisse möglich
gemacht hatte : das Phänomen eines angefochtenen Gewissens, das auch Hallers

engste Umgebung, das seine Freunde und nicht einmal die Theologen
wirklich verstehen konnten oder wollten. Rengger nennt es bezeichnenderweise

: «das Moralische vom Krankenbette des Herrn Haller». Er bekennt
sich zwar zu Haller, wenn er sagt: «Ich bin, was mich betrifft, ganz
entschieden, aufwen ich mehr halte, ob auf Hr. Haller, der redlich seine Ge-

müthslage und Empfindungen und Nichtempfindungen gestand, oder auf
die, die 70 Jahre Ungerechtigkeit gesoffen haben wie Wasser und dann
ganz getrost als Begnadigte im Herrn sterben» 8, doch er zeigt, dass er nicht
wirklich begriffen hat, um was es bei Haller ging, nicht um den Gegensatz
von skrupulöser Bekenntnisseligkeit und dreister Zuversicht, sondern um
die Einheit von Herz und Verstand. Haller erlitt, was er immer gelehrt
hatte: die Ohnmacht der Vernunft und der Wissenschaft vor den letzten
Fragen menschlicher Existenz : «Die Vernunft, die Offenbarung - alles hat
mich an Gott gewiesen - aber das Herz - ich zittre es zu sagen Mein Herz
ist von Gott entfernt Oh mein Gott, ich bin in Gefahr dich zu verkennen,
dich meinen Vater, Schöpfer, einziger Helfer und Erretter! Oh gib es nicht
zu. Ich glaube Herr, hilfmeinem schwachen Glauben!»9 In diesen Sätzen
Hallers, die er wenige Wochen vor seinem Tode notiert hat, äussern sich
Not und Hoffnung eines angefochtenen Glaubens, angefochten nicht
durch intellektuellen Zweifel, sondern angefochten durch das Gefühl der
eigenen Unwürdigkeit, durch das immer wieder erneuerte Bewusstsein:
«Die Uberzeugung meines Verstandes geht nicht in meinen Willen über
und bessert mein kaltes Herze nicht.»10 Die Frage, wie er —Albrecht Haller
— vor Gott werde bestehen können, hat nicht erst das drohende Lebensende
heraufbeschworen, diese Frage begleitet Haller sein Leben lang. Hallers
Erschrecken über die Macht des Bösen, über seinen «kalten, leblosen Glauben»,

die Klage, dass Erfahrung, Vernunft und Offenbarung nicht hinreichen,

sein «böses Herz» zu verändern, dass «alle diese Überzeugung mit
der matten Kraft einer theoretischen Wahrheit wirket», diese Äusserungen

112



eines qualifizierten christlichen Zweifels an sich selbst durchziehen seine

ganzen privaten Aufzeichnungen, soweit wir sie kennen. Sie sind immer
wieder als intellektuelle Zweifel, als moralische Enge, als krankhafte
Selbstquälerei missverstanden worden11.

Hallers Anfechtungen haben nicht nur den alten, kranken, schmerzgeplagten,

vom Opium abhängigen Mann in Bern einsam gemacht, ihn nicht
nur seiner Familie und seinen Freunden - sondern seiner Zeit entfremdet.
Haller, einer der bekanntesten und berühmtesten Männer des 18.Jahr¬
hunderts, den seine Zeitgenossen «den einzigen» nannten und, wenn sie

ihn vergleichen wollten, nur mit Leibniz und Newton vergleichen mochten

I2, war und blieb im Kern seines Wesens ein Unbekannter, ein Fremder
in seiner Zeit. Haller war nicht zeitgemäss.

Die Einsicht von der Ohnmacht der Vernunft über das menschliche
Herz, dessen Sinnen und Trachten von allem Anfang an böse ist, trennt
Haller von seiner Zeit. Aus der Erfahrung der Geschichte der Menschheit,
aus der Erfahrung mit seinen Mitmenschen, vor allem aber aus der Erfahrung

mit sich selbst hatte Haller die unumstössliche Uberzeugung gewonnen,

dass der Mensch böse ist. Von dieser Einsicht ist er nie abgewichen. Es

ist ein verbreiteter Irrtum, dass Haller in seinem Gedicht : «Die Alpen» ein
Rousseau vor Rousseau gewesen wäre. Die Älpler leben in Hallers Augen
glücklich, in Harmonie mit sich selbst und mit der sie umgebenden Natur,
nicht weil sie von Natur aus gut sind, sondern weil ihre «Vernunft von der
Natur geleitet» ist, weil die sie umgebende gute Natur sie zwingt, «der
Natur gemäß zu leben»13. Die harte, strenge und unerbittliche Natur der
Alpenwelt lässt den in ihr lebenden Menschen keinen Spielraum, ihre bösen

Triebe zu entfalten. Erst in dem Masse, in dem der Mensch sich
unabhängig macht vom wohltätigen Zwang der Natur, vergrössert er den
Missbrauchsspielraum seiner Freiheit. Das Problem der Freiheit hat Haller
daher stets als das grösste Problem des Menschen angesehen14. Dem kos-

mologischen Optimismus Hallers entspricht notwendig sein anthropologischer

Pessimismus. Das unbestreibar Böse in der unbestreitbar guten Welt
kann nur vom Menschen kommen. Dem aufgeklärten Glauben an den

guten Menschen konnte Haller nicht folgen. Er war und blieb darin unzeit-
gemäss.

* * *

Meine Damen und Herren! Der zeitgemässe und der unzeitgemässe
Haller ist das Thema, zu dem zu sprechen mich das Programm, das Sie

in Händen halten, verpflichtet.
Erlauben Sie, dass ich dieses eher dunkle und missverständliche Thema

mit einigen wenigen Sätzen erläutere und aufdas hin präzisiere, was ich zu

sagen fähig bin, und dass ich dabei ehrend und dankbar eines Mannes ge-

JI3



denke, dem es zum Schmerz aller, die ihn kannten und schätzten, nicht
vergönnt war, diese Tage des Haller-Gedächtnisses zu erleben. Als Erich
Hintzsche, dem die Haller-Forschung so unendlich viel verdankt, bei mir
vor zwei Jahren anfragte, ob ich mich mit einem Beitrag an der Haller-
Feier beteiligen wolle, da habe ich mit Freuden diese ehrenvolle Aufforderung

angenommen und vorgeschlagen, unter dem genannten Titel die
Stellung des Gelehrten und Mediziners Haller innerhalb der europäischen
Aufklärung und sein Verhältnis zur Aufklärung näher zu bestimmen. Mir
erschienen - so begründete ich meinen Vorschlag - für die Biographie und
Wirkungsgeschichte eines Mannes die Momente besonders aufschlussreich,

in denen er mit seiner Zeit und Umwelt nicht in Übereinstimmung
lebt, denkt oder handelt, in denen er seiner Mitwelt fremd und ihr so
entweder zum Ärgernis und Anstoss oder zum Führer wird. Weil Erich Hintzsche

dem Plan und seinem Titel voll zustimmte, habe ich es dabei belassen,
obwohl mir inzwischen nur zu deutlich geworden ist, wie weit ich hinter
meinem eigenen Anspruch zurückbleiben muss.

So sicher wir im spontanen Urteil zu sein scheinen über das, was zeitge-
mäss oder unzeitgemäss ist, so schnell zerrinnen uns diese Beurteilungskriterien

ins Vage und Ungewisse, wenn wir versuchen, die historische
Wirklichkeit mit ihnen einzufangen. Nun ist das Unzeitgemässe entweder das,

was hinter dem Zeitgemässen zurückgeblieben ist, oder das, was dem Zeit-
gemässen vorauseilt. Doch - wenn schon diese simple Alternative brauchbar

sein soll - was ist das Zeitgemässe?
Sind es die Übereinstimmungen des Denkens und Handelns einer

historischen Person mit der Signatur, die wir Historiker ihrem Zeitalter geben,
die wir das Zeitgemässe nennen? Ist Zeitgemässheit einer historischen
Gestalt nicht vielmehr nur im Urteil der Zeitgenossen zu erfassen, oder letztlich

nur in der Übereinstimmung, in der der handelnde und erlebende
Mensch sich selbst mit seiner Zeit fühlt?

Historische Kennzeichnung, zeitgenössisches Urteil und Selbstgefühl
fallen selten zusammen. Wo sie voneinander abweichen, entsteht zwischen
dem historischen, dem zeitgenössischen und dem Selbsturteil jenes
Spannungsfeld, aufdem der Versuch, das Zeitgemässe auszugrenzen, immer
gewaltsam, daher unmöglich und somit überflüssig wird.

Haller, dessen Lebensspanne ziemlich genau die Epoche umgreift, die
sich selbst als Aufklärung bezeichnet hat, ist ein Kind dieser Aufklärung
und zweifellos einer ihrer grössten und wirkmächtigsten Beförderer. In der
Mitte seines Lebens ist Haller in Deutschland der bedeutendste Repräsentant

westeuropäischer Aufklärung, noch bevor die deutsche Aufklärung zu
ihrer eigenen unverwechselbaren Form gefunden, ihre Reife und Vollendung

erlangt hatte und zu breiter Wirkung gekommen war. Als Gelehrter
von europäischem Rang, nach Blumenbachs Worten «der größte, den

Europa seit Leibnitzens Tod gesehen hat, der größte Gelehrte beides an

114



Mannigfaltigkeit und Umfang sowie an Tiefe der Kenntnisse»15, als ein
vom Newtonschen Wissenschaftsbegriffgeprägter Naturforscher wird Haller

zu einer Leitfigur der deutschen Aufklärung, Symbol für den hohen
Stellenwert, den die Erfahrungswissenschaft auf der Skala ihrer
Zukunftshoffnungen hat.

Am Ende seines Lebens dagegen sieht es so aus, als sei Haller hinter den
Ansprüchen der Aufklärung zurückgeblieben. Er ist bei seinem Tode schon
eine historische Gestalt. Noch lebend, hatte er sich selbst überlebt, war für
seine Zeitgenossen schon zu einem Monument seines Ruhmes geworden.
Fern, kalt, unangreifbar, übermächtig, - ein unzugänglicher Olympier der
europäischen Geisteswelt. Ein Mann, den man fürchten und achten,
verehren und bewundern, aber nicht lieben konnte. Seine säkulare Leistung
machtejede Identifikation mit ihm unmöglich, mit Haller konnte man sich

nur partiell, nie ganz in eins fühlen. Noch war der Dichter nicht vergessen,
aber die unmittelbare Wirkung seiner Dichtung war dahin. Seine literarische,

seine politische, seine Kulturkritik wurde noch respektvoll - willig
oder unwillig — gehört, aber nicht mehr verstanden. Die von ihm als
naturforschende Gesellschaft eingerichtete Akademie der Wissenschaften zu
Göttingen überlebte unter ihrem Präses perpetuus Haller nur durch ihre
historisch-philologische Klasse, die ein reines Accessorium der
Naturforschergesellschaft war. Sein anatomisches, sein botanisches, sein physiologisches

Werk, seine kritischen Bibliographien zur Botanik, Chirurgie und
Medizin blieben zwar in Geltung, aber als Steinbruch des Wissens, aus
dem die Ärzte noch ein halbes Jahrhundert lang ihre Kenntnisse holten.
Hallers Entwurf einer neuen Naturkunde, einer richtigen Ansicht des

Lebendigen war fallengelassen, weil in seiner Tragfähigkeit noch nicht
begriffen worden. Die durch das Experiment gefundene, durch das Experiment

geprüfte und durch seine vielhundertfache Wiederholung gesicherte
Entdeckung von der Irritabilität der Muskelfaser und der Sensibilität der
Nervenfaser als den beiden an spezifische Körperstrukturen gebundenen
Grundkräften des Lebendigen hatte längst in Medizin und Biologie den
neuen Vitalismus heraufgeführt, den Haller nicht gewollt hatte und den er
ablehnte. Die Zeit schien über ihn hinweggegangen zu sein.

Unter allen Etikettierungen, die Haller sich hat gefallen lassen müssen,
ist die vom Aufklärer Haller sicher die zweideutigste, denn es lässt sich
ebenso leicht zeigen, dass er ein Aufklärer war, wie zu zeigen ist, dass er
keiner war. Ein solches Unternehmen liefe selbstverständlich auf einen
müssigen Streit über den noch nicht festgestellten Begriff der Aufklärung
hinaus. Statt mich auf einen solchen Streit einzulassen, will ich lieber
versuchen, aus der Perspektive des Wissenschaftshistorikers aufzwei Leistungen

des Mediziners und Gelehrten Haller neu aufmerksam zu machen, in
denen Haller sich seiner Zeit und Umwelt weit voraus erweist: i. in der
Etablierung der Wissenschaft als Forschung und 2. in der Begründung der

115



Biologie als Erfahrungswissenschaft. Beides hängt eng miteinander zusammen,

beides ist mit hinreichender Klarheit noch nicht erkannt und gewürdigt

worden. Beides hängt unmittelbar ab von der Entdeckung Newtons
durch Haller. Um dies zu verdeutlichen, muss ich den Sprung machen von
dem aus dieser Welt scheidenden zu dem zu eigenem selbstbewussten
Leben erwachenden Haller.

I

Als junger Gelehrter führte Haller Tagebuch über seine Studienzeit in
Deutschland, Holland, England und Frankreich. Diese Tagebücher eines
Schweizer Jünglings, der die Welt sah, sind uns erhalten und in vorbildlichen

Editionen durch Erich Hintzsche zugänglich gemacht worden: eine
unschätzbare Quelle für die Kultur- und Wissenschaftsgeschichte des alten
Europa im Zeitalter der frühen Aufklärung und ein äusserst reizvolles und
aufschlussreiches Zeugnis über den jungen Autor, der sich in diesen
Aufzeichnungen offen und unbekümmert selbst darstellt16. Kurz, knapp und
bündig notiert er, was er festhalten will, was ihm bemerkenswert und wichtig

erscheint. So entsteht eine bunte Mischung aus Merkzettel, Inventarliste
seiner Habe, Ausgabenverzeichnis, Reisebeschreibung, Erlebnisbericht,

Kurzporträts von Land und Leuten, besonders der wissenschaftlich
interessanten Personen, wissenschaftliche Notizen und gelegentlich in
einer späteren Überarbeitung längere Reflexionen über wirtschaftliche,
soziale, politische, kulturelle, kirchliche, weltliche, wissenschaftliche
Zustände. Überraschend selbstbewusst und altklug, doch treffsicher im
Urteil, findet er häufiger zu tadeln als zu loben. In der Regel jedoch
beschreibt er mit kühler, distanzierter Sachlichkeit, was er sieht, was er in
Erfahrung bringt.

Für den 7. August 1727 notiert Haller einen Besuch in Westminster : «Da
ist nichts sonderlichs äußert die große Kirche zu Westminster, die eine Ab-
tey gewesen, und nun die Ehre hat, in ihrer Kapelle die Könige krönen zu
sehen. In einem Gewölbe darinn liegen die englischen Könige, deren Gräber

nichts besonders. Darin liegt auch der große Newton, und hat ein

prächtig Grabmal auß Marmor, so kostbarer als der meisten Könige, er ist

vom vornehmsten Adel zu Grabe getragen worden und genießt noch nach
seinem Tode der Ehre, daß alle seine Landesleute einen Abgott aus ihm
machen.»17 Diese für den jungen Haller typische, kritisch-distanzierte
Notiz bezeichnet dennoch ein Schlüsselerlebnis für das sich formende Be-
wusstsein des jungen Wissenschaftlers. Wenige Seiten zuvor wird das deutlich

sichtbar. Er notiert : «In den Wissenschafften scheint kein Land Engelland

itzt vorzugehen... Alleine in der Erforschung der Natur, trefflichen
Versuchen und allem deme, wohin die Meßkunst und die Natur der Wesen

116



sich erstreckt, übertreffen sie alle vorige Zeiten und itzige Länder. Die
Ursachen sind: i. der Reichthum deß Landes und gute Regierung, Vorge-
sezte große Preise und Belohnung der Gelehrten. 2. Das nachdenkliche und
ehrsüchtige Naturel dieses Volkes, so Alles, was sie sich vorgesezt, gut oder
böses, in größter Vollkommenheit außricht. 3. Die Beehrung der Gelehrtheit.

Was die Wissenschaft am Hofe gelte beweiset Newton, Glarke und
Leibnitz Streitschrifften, deren Briefwechsel die Königin selbst besorget.
Newtons prächtige Leichebegängnüß und Grab in Westminster Church,
und insonderheit des ganzen Volks ungemeine Verehrung gegen diesen
großen Geist zeugen, daß man hier aufbesondre Gelehrtheit soviel hält als
anderstwo aufAdel und Kriegsdiensten.»18

Bemerkenswert an diesen Aufzeichnungen ist zunächst dieses : sie fehlen
in der Niederschrift des Tagebuches, das Haller noch auf der Reise selbst
geführt hat. Weder Newton noch Westminster sind dort erwähnt. Newtons
Name taucht zum erstenmal in den Notizen aus Paris auf, als Haller am
12. November 1727 an der öffentlichen Sitzung der Académie royale des
sciences teilnimmt, auf der Fontenelles berühmte Eloge auf Newton verlesen

wirdI9. In dieser Eloge ist Newtons Leichenbegängnis ausführlich
geschildert. Das prächtige Grabmal aus Marmor hat Haller 1727 gar nicht
sehen können, es ist erst 1731 fertiggestellt. Das heisst: den Bericht über
seinen Besuch in Westminster Abbey und seine Bemerkung über Englands
Wissenschaft fügt Haller erst fünfJahre nach seinem Besuch in London ein,
als er 1732 in Bern die Reisen seinerJugend überdenkt und sein Tagebuch
überarbeitet. In diesen letzten fünfJahren erst ist er durch Freunde in Basel
mit der englischen Literatur — vor allem mit Pope — vertraut gemacht worden.

Erst 1728 hat er die englische Sprache in Basel erlernt. Er hat vermutlich

im April 1731 in «Gentlemen's Magazine» eine Beschreibung des eben
vollendeten Grabdenkmals gelesen20. Er hat sich vor allem 1730 in London
«A View ofSir Isaac Newtons philosophy» von Sir Henry Pemberton kaufen

lassen und gründlich studiert21. Mehr noch, er hat in seinen Gedichten
begonnen — englische Vorbilder nachahmend — Newton zu verherrlichen
als den «großen Weisen», dessen Namen «Kenner der Natur» einst «in den
Sternen lesen» werden, als den «erhabenen Geist», der menschliche Masse

sprengt, der das geheimnisvolle Wirken der Natur enträtselt, Newton ein
Meister des Weltgebäudes, ein zweiter Moses, der die Gesetzestafeln der
Natur den Menschen aufschlägt :

«Ein Newton übersteigt das Ziel erschaffner Geister,
find die Natur im Werk und scheint des Weltbaus Meister;
er wiegt die innre Kraft, die sich im Körper regt,
den einen sinken macht und den im Kreis bewegt,
und schlägt die Tafeln auf der ewigen Gesetze,
die Gott einmal gemacht, daß er sie nie verletze.»22

117



Haller gab damit für sich und seine Zeitgenossen einer Erfahrung Worte,
die ihr Denken befreite und ihr Gefühl überwältigte: Newton hatte die

jahrhundertelang in ihren Erscheinungen verworrene und verwirrende, in
ihren Mächten dunkle und bedrohliche Natur als eine höchst vollkommene

Ordnung erwiesen, die von zwei einfachen Kräften bewegt, von ganz
wenigen, berechenbaren Gesetzen beherrscht wurde; und: durch die
Kenntnis dieser Gesetze war für den Menschen ein Anfang in der Beherrschung

der Natur gemacht. SechsJahre nach Haller fasst Pope diese Erfahrung

in seinem berühmten Zweizeiler zusammen :

«Nature and nature's laws lay hid in night:
God said, let Newton be, and all was light.»23
Im deutschen Sprachraum nimmt Haller als erster den Hymnus auf den

göttlichen Newton auf, noch ehe Voltaire, die Marquise du Chatelet und
Algarotti den Lichtbringer Newton im übrigen Europa zum Gemeinplatz
der Aufklärung machten.

Hallers öffentliche Verherrlichung Newtons steht in einem merkwürdigen

Kontrast dazu, dass er zur gleichen Zeit in seiner privaten Aufzeichnung

die Engländer dafür tadelt, dass sie «einen Abgott aus ihm machen»,
ja dass er Newton in seinem ersten Tagebuch nicht einmal erwähnt. Ich
will versuchen, diesen scheinbaren Widerspruch zu lösen. Zunächst einmal
zeigt der Befund, dass Haller Newtons wahre Bedeutung für die Wissenschaft

erst 1728, und zwar in Basel, erkannt hat24. Zwei Momente sind
dafür ausschlaggebend : die Kenntnis von Newtons Werk und die Kenntnis
von Newtons Ruhm.

Mit Hilfe des Mathematikers Bernoulli studiert und begreift Haller die

«Principia», überzeugt sich davon, dass Newton die richtige Ansicht vom
Bau der Welt lehrt, die richtige Physik, vor allem die. rieh tige Lehre von
den Kräften vertritt und die richtige Methode befolgt. Durch den Physiker
Staehelin lernt er die englische Literatur und durch sie Newtons Ruhm
kennen, und er begreift, was dieser Ruhm bedeutet : in der Glorifizierung
des Gelehrten offenbart sich der wahre Wert der Wissenschaft. Denn der

Hang der frühen Aufklärung zur Apotheose des grossen Gelehrten als
göttlichem Genius ist mehr und etwas anderes als eine Frage des Stiles oder des

Zeitgeschmackes. In den uns byzantinistisch erscheinenden Formen der

Verehrung des Gelehrten kündigt sich eine tiefgreifende und
folgenschwere Umwertung der Werte an, vollzieht sich die Aufwertung der
Wissenschaft zur vorrangigen Aufgabe des Menschen. In Newtons Ruhm ist
die Verbindlichkeit der neuen Weltsicht anerkannt, bestätigt sich der
Aufbruch in die Aufklärung, wird Naturforschung als gültiges Erkenntnismittel

proklamiert. Wer Newton preist, ehrt und anerkennt die neue Wissenschaft.

Wer Newton folgt, urteilt wie die neue Wissenschaft: nüchtern,
kritisch, ohne Ansehen der Person. Das ist die Auflösung des bemerkten
Widerspruchs.

118



Die Proklamation des wissenschaftlichen Zeitalters war für Haller ein
Gebot der Stunde geworden. Er hat in seiner Heimatstadt schwer darunter
gelitten, dass die Wissenschaft verachtet war. Er war bereit gewesen, auf
Einfluss, Geld und Macht, auf unbeschwerte Lebensfreude und den Ge-
nuss derJugend zu verzichten, um «als Grübler der Natur, geschäftig stets

zu lernen» mit Ausdauer, Fleiss und konzentriertem Nachdenken die Rätsel

der Natur zu erforschen, und wurde «als Grillenkopf» verlacht, als

«finstrer Kerl» verdächtigt, als «Mann hinter dem Mond» verhöhnt.
«Man ehrt nicht das Verdienst, man ehret Rang und Beutel.»25 In dieser
Zeile eines - von ihm nie veröffentlichten - Gedichtes fasst Haller seine

Lage und Stimmung zusammen. In dieser Situation leuchtet ihm in Newtons

Ruhm die «Fackel, die dem irrenden Wanderer ein unveränderlicher
Leitstern» wurde, wie sein Schüler Zimmermann formulierte26. Haller
überdenkt jetzt, warum die Engländer in der «Erforschung der Natur»
allen anderen Zeiten und Völkern so weit voraus sind. Seine Antwort
haben wir gehört : i. der Reichtum des Landes wird durch grosse Preise
und Belohnungen für die Gelehrten klug genutzt, 2. das Volk hat ein
ehrsüchtiges und nachdenkliches Naturell und 3. die Gelehrtheit wird hoch
geehrt.

Die Verehrung Newtons ist dafür der Beweis. Ruhm und Ansehen ist
nicht länger ein Vorrecht der Mächtigen und Krieger, Ruhm durch
wissenschaftliche Leistung ist möglich und wirklich.

II

Haller, der selbst vor Ehrgeiz brannte, hat daher -wie die gesamte Aufklärung

- in der Ruhmsucht des Gelehrten den legitimen und notwendigen
Antrieb zur Wissenschaft gesehen. Die öffentliche Anerkennung durch
Belohnung der gelehrten Arbeit ist daher so wichtig. Sie ist das wichtigste
Prinzip zur Förderung der Wissenschaft. Als Präsident der Göttinger
Akademie hat Haller nach diesem Prinzip gehandelt und dafür den Staat in die
Pflicht genommen, Wissenschaft als Forschung etabliert.

Als um die Mitte des Jahrhunderts - vornehmlich durch den
weltberühmten Gelehrtennamen Hallers - die Universität Göttingen ihre erste
Blüte erlebte, tauchte der Gedanke auf, ihr eine Societät der Wissenschaften

anzugliedern. Münchhausen, der eigentliche Vater und spiritus rector
der jungen Universität, hatte schon 1734 bei ihrer Gründung einen solchen
Plan gehegt, wie immer unter dem Gesichtspunkt, dadurch den Ruhm und
Flor der Gründung zu vermehren. Der erneute Anstoss ging nicht von Haller

aus. Doch kaum hatte er Kenntnis dieser Pläne, stellte Haller Münchhausen

vor die Alternative, ihn entweder an der Gesellschaft gar nicht zu
beteiligen oder ihm alles zu übergeben. Der Kurator, im Umgang mit sei-

n9



nen Professoren an Kummer gewöhnt, die besondere Empfindlichkeit
seiner «Zierde» klug einrechnend und weitblickend genug, um einzusehen,
dass ohne Haller die Gesellschaft zum Scheitern verurteilt war, auch in der
Hoffnung, Haller dadurch an Göttingen zu fesseln, überliess ihm voll und

ganz Organisation, Aufbau, Vorschlags- und Berufungsrecht sowie das

Präsidium der Neugründung. Unter Hallers energischem Zugriff wurde
die Gesellschaft unglaublich schnell errichtet und nahm ihre charakteristische

Gestalt an27.

Hallers im Gewand alter Formeln geschickt verdeckte, doch revolutionierende

Absicht äussert sich bei der Einrichtung der Gesellschaftler
Wissenschaften wesentlich in zwei Vorgängen:
1. Haller erhebt die Förderung der Forschung zu einer öffentlichen

Aufgabe, indem er zur Nebenabsicht erklärt, was bisher Hauptziel sein
sollte: die Blüte der Universität. Hauptziel ist jetzt allein die Erweiterung

der Wissenschaften, die Vermehrung des Wissens durch Beobachtung

und Experiment, durch Forschung.
2. Haller reduziert den universalistischen ersten Entwurf der Gesellschaft

streng auf «diejenigen Wissenschaften, welche neue Erweiterungen und
Entdeckungen durch Wahrnehmungen, Versuche, tiefere Einsichten in
die Natur, Verfolgung und Anwendung des bereits Bekannten auf das

Nicht-Bekannte» gestatteten und versprachen28.
Haller hat damit die Göttinger Akademie als reines Forschungsinstitut

entworfen und zu akademischen Arbeiten nur solche Wissenschaften
zugelassen, die einer «beständigen Erfindung fähig sind». Theologie, Recht,
Philosophie und andere sonst nützliche Wissenschaften blieben
ausgeschlossen, «weil ihre Absicht mehr aufdie Sammlung und die Erläuterung
einer Vorschrift zielt und der Erfindung selten fähig ist»29. Es wurden
daher nur eine Physische, eine Mathematische und eine Historische Klasse

an der Akademie eingerichtet und mit dem besten Vertreter des Faches auf
der Universität besetzt.

Wie wenig die Regierung und Universität selbst noch begriffen hatten,
um welche bedeutende Neuerung es hier ging, zeigt sich schon daran, dass

Haller um die angemessene Sonderbesoldung der Forschungsarbeit erbittert

hat kämpfen müssen. Denn nicht nur die kurhannoverische
Geheimratsstube, von der nichts anderes zu erwarten war, auch der Kanzler der
Universität, Lorens Moosheim, der bedeutende Theologe und erste Initiator

der Societät, war der Meinung, dass die Professoren, wenn sie schon in
der Akademie ihren Privatinteressen nachgingen, nicht auch noch für die
Hintansetzung ihrer eigentlichen Pflichten Besoldung verlangen sollten.
Haller hat sich jedoch in dieser Frage ebenso durchgesetzt wie in der anderen,

ob die Gesellschaft zunächst als blosse Privatveranstaltung oder von
allem Anfang an - wie geschehen - als königliche Gesellschaft, publico
nomine, etabliert werden sollte. In beiden Fällen ging es Hallerdarum, die

120



Societät zur offiziellen Institution des Staates zu machen und ihr damit
sowohl nach aussen wie gegenüber ihren Mitgliedern das gehörige Gewicht
zu verschaffen, vor allem aber um die Forschungsförderung als Aufgabe
des Staates zu deklarieren.

Die Notwendigkeit der Forschung war der Anlass, die Gesellschaft zu
stiften, «welche ohne den Zweck zu lehren, einzig zu neuen Entdeckungen
abgesehen» ist30. Diesem Ziel ist alles unterzuordnen und dienstbar zu
machen, vor allem der Ehrgeiz und die Ruhmsucht der Universitätslehrer :

«Ein bloßer Lehrer kann mit elementaren Wissenschaften und einem

guten Vortrage die Liebe der Jugend erwerben und sich selbst zufrieden
stellen. Ein Akademiste muß erfinden und verbessern oder seine Blöße
unvermeidlich verraten.»31

Haller hat die Fruchtbarkeit dieses Entwurfes für sich und seine Schüler
unter glänzenden Beweis gestellt32. Sein früher Weggang aus Göttingen
jedoch - zwei Jahre nach Gründung der Societät - hat verhindert, dass

seine Konzeption unmittelbar zu Bewusstsein und breiter Wirkung kam,
und hat sofort eine schwere Krise der Gesellschaft bewirkt. Dass diese Krise
der Gesellschaft gemeistert und schliesslich überwunden wurde, ist — Ironie
der Geschichte - das Verdienst zweier Theologen und Altertumsforscher,
Michaelis und Heyne, die freilich sehr genau um Hallers neues
Wissenschaftsverständnis gewusst und dieses auf ihren Bereich übertragen haben.
Hallers Naturforschersocietät hat überlebt durch ihre historische Klasse Î

Philologie, Altertumskunde und Geschichte wurden in Göttingen fortan
nach Hallers Intentionen als Forschung betrieben und gerechtfertigt33.

In Hallers programmatischer Konzeption wird in der Göttinger Akademie

derjenige Prozess der Wissenschaftsgeschichte zum erstenmal sichtbar,
in dessen Verlauf Wissenschaft und Forschung in Deutschland synonyme
Begriffe werden, in dem der qualifizierte Universitätsprofessor als Lehrer
und Forscher bestimmt und die Einheit von Forschung und Lehre zur
Norm wird. Mit anderen Worten: Was Haller in Göttingen in der Mitte
des 18.Jahrhunderts in der Organisationsform und der allgemeinen Intention

nach eher als Spätling des Akademiegedankens der Frühaufklärung
konstituierte, ist den wissenschaftlichen Prinzipien und speziellen Intentionen

nach jedoch die Institutionalisierung seines Wissenschaftsbegriffes, in
dem Wissenschaft als reine Forschung, Forschung als alleinige Quelle der
Lehre und Lernen als forschendes Lernen verstanden wird, somit Vorform
eines Wissenschaftsverständnisses, wie es für das deutsche Universitätsinstitut

erst im späten 19.Jahrhundert typisch wird und bis in unsere Gegenwart

hinein bestimmend geblieben ist.

121



III
In der Mitte des 18.Jahrhunderts veränderte sich in ganz Europa bei den
Ärzten und Forschern, die sich mit physiologischen Problemen beschäftigten,

fast schlagartig das Grundmuster für das Verständnis der Lebensvorgänge.

Der Siegeslauf des Mechanismus, der Ende des 17.Jahrhunderts in
Iatromechanik und Iatromathematik seine ersten Triumphe gefeiert hatte,
wurde unterbrochen und abgelöst durch eine rund 100 Jahre währende
Periode des Vitalismus in Medizin und Biologie, welch letztere in dieser
Zeit erst zu ihrem Namen kommt und zu einer eigenen Disziplin mit eigenem

Gegenstand und eigener Methode innerhalb der Naturwissenschaften
wird.

Der eindeutig fixierbare Anlass für diesen dramatischen Umschwung
vom Mechanismus zum Vitalismus war das Erscheinen von Hallers
Akademieabhandlung «De partibus corporis humani sensilibus et irritabilibus»
im Jahre 1753. Haller führt darin als Ergebnis langjähriger Experimente
den Nachweis, dass die Fähigkeit tierischer Körper zu Empfindung und
Selbstbewegung, die sie von den Körpern der unbelebten Welt unterscheidet,

an genau umschriebene Körperstrukturen gebunden ist, dass somit
spezifische Kräfte des Lebens Primäreigenschaften spezifischer Strukturelemente

belebter Körper sind. — Innerhalb kürzester Zeit wurden Hallers
Versuche in Italien, in Holland, in England, in Deutschland, in Frankreich
- in ganz Europa - hundertfach wiederholt und bestätigt. Wie ein Lauffeuer

verbreitete sich die Irritabilitätslehre als Lehre von den Kräften des

Lebendigen, und die Auseinandersetzung mit und um den Irritabilitätsbe-
griff ging weit über den Kreis der unmittelbar interessierten Anatomen
und Physiologen hinaus und dauerte ein ganzes Jahrhundert an34. Spätestens

ab 1770 gab es keine medizinische Veröffentlichung mehr, in der
Irritabilität oder eines ihrer Analoge nicht eine Rolle gespielt hätte. Der
Vitalismus hatte sich etabliert.

Obwohl sich viele Gründe für den Zusammenbruch des mechanistischen
Modells anführen lassen, sind doch nicht seine — bis zu Haller unaufhebba-
ren - Schwächen und Antinomien der Grund seines Niederganges, sondern
vielmehr die Vorzüge, die sich aus einer Lebenskraftlehre für das
Verständnis der organischen Welt gewinnen liessen. Weil man die Leistungen
eines Organs oder des Gesamtorganismus mit Kräften gleichsetzte (Fakto-
renvitalismus), war es möglich, die Trennung der organischen von der
anorganischen Welt zu vollziehen, die Leistungen des Organischen sachge-
mässer zu erfassen, abzugrenzen und somit erfolgreicher zu untersuchen.
Vor allem die Selbstreproduktion des Organischen, die Regelung und
Steuerung voraussetzte, war im Denkschema des Mechanismus nicht plausibel

zu erklären und wurde jetzt in der epigenetischen Theorie der
Generation erklärbar durch die Annahme bildender Kräfte.

122



Auf der Suche nach der Ursache für die Eigenbewegung der tierischen
Maschine hatte Haller eine Kraft gefunden, die nur die Muskelfaser
auszeichnete, die also «in intima fabrica» derselben verborgen liegen musste,
die keine von anderen Kräften ableitbare Kraft war und das Herz zum
Motor aller inneren Bewegung des Körpers machte. Mit der analogen
Entdeckung «per expérimenta», dass allein der Nerv oder genauer —die Markfaser

des Nerven — fähig war zu empfinden, hatte Haller gesichert, dass

auch das — neben der Eigenbewegung - zweite Charakteristikum der
tierischen Maschine, die «facultas sensus», an eine spezifische Grundstruktur
dieser Maschine gebunden war, «in medullaris fabrica» verborgen lag. Die
Sensibilität erwies sich so, wie die Irritabilität, als eine Kraft, die durch
Reize in Tätigkeit versetzt wird. Darin unterschieden sich diese Kräfte
nicht. Sie unterschieden sich durch ihren Sitz in verschiedenen Fasern und
durch die spezifische Art ihrer Reizantwort, durch ihre Wirkung.

Auf die Wirkung, auf den Effekt aber, der allein beobachtbar und messbar

war, kam es Haller ausdrücklich an. Weil die Nervenfaser sich auf
einen Reiz hin nicht verkürzte, sondern fühlte, deshalb war sie nicht irritabel,

sondern sensibel. Irritabilität und Sensibilität sind daher scharf zu
trennen. Wo man zwei einfache, konstante, fest umschriebene Wirkungen
voneinander unterscheiden konnte, durfte man nach dem Newtonschen
Grundsatz: «eusdem enim effectus eandem opportet expectare causam»
auch zwei voneinander unterschiedene Grundkräfte annehmen35. An
diesem Ergebnis hat Haller immer festgehalten und hat es gegen alle
kritischen Einwände erfolgreich verteidigt.

Insofern die Fähigkeit zu Eigenbewegung und die Fähigkeit, zu empfinden

und auf Empfindungen zu reagieren, die entscheidenden Merkmale
der belebten Maschine sind, insofern sind Irritabilität und Sensibilität die
zwei wesentlichen Grundkräfte des Lebendigen, die es gegen die Welt der
toten Körper ebenso autonom machen wie gegen die immaterielle Welt der
Seele.

Sie sind Kräfte des Lebendigen : vires propriae - vires innatae. Sie jedoch
Lebenskräfte zu nennen - vires vitales - lehnt Haller ausdrücklich ab36.

Weil diese Kräfte sich nur an die organischen Grundstoffe der Maschine
gebunden zeigen und vermutlich von der Organisationsform der Materie
abhängen, sind sie zwar nicht Kräfte der allgemeinen Materie, aber eben
doch körperliche und keine unkörperlichen Kräfte (das hiesse: seelische
oder geistige Kräfte). Als Haller sich in den Jahren 1750-1752 über den
Charakter der Irritabilität endgültig klar wurde, gab er die - unter dem
Eindruck der verblüffenden Regenerationsleistungen des Organismus
bereits akzeptierte Vorstellung - wieder auf, dass es in der belebten Natur
auch bildende, also planende und steuernde Kräfte geben könne, und
kehrte zur mechanistischen Theorie der praeformierten Generation
zurück37.

123



Als seine - innerhalb eines strengen Mechanismus gewonnene Irritabilitätslehre

- unmittelbar zum Grundmuster für ein vitalistisches Verständnis
des Lebendigen wurde, hat Haller dies als eine unerlaubte Hypothese der
spekulierenden Vernunft abgelehnt: «Ich habe keine Hypothesen
angenommen und wundre mich oft, daß man des Haller'schen Systems Erwähnung

tut, da ich doch bloß gesagt, daß diejenigen Teile empfinden oder
sich bewegen, die ich sie empfinden oder bewegen sähe... In der Tat konnte
in dem Versuche selbst ein Irrtum liegen, doch ist nicht einmal ein Schatten

von einer Hypothese darin befindlich.»38 «Hypotheseos non fingo» -
sagte Newton, «hypothesin nullam admisi» - echot es bei Haller39. Doch
als Robert Whytt aus Edinburg die Irritabilität zu einer Qualitas occulta
erklärt, antwortet Haller - in deutlicher Anspielung auf die Gravitation :

«Wenn er sagt, eine reizbare Kraft sei eine bloße Zuflucht der Unwissenden,

so wundern wir uns über seine Unbilligkeit. Man kennet die mechanische

Ursache der Schwere nicht, aber die Schwere ist darum doch eine
wirksame Kraft. Ist es möglich, daß der Hr. W.[hytt] in Britannien es für
eine unphilosophische Handlung ansieht, wenn man einer bloßen Materie
wirksame Kräfte zuschreibt?»40

Haller bleibt bei dem, was er sich in seiner Jugend zu eigen gemacht
hatte. Als radikaler, über Locke hinausgehender Sensualist war er
überzeugt davon, dass wahre Erkenntnis nur durch die Erfahrung zu gewinnen
und der Fortschritt der Wissenschaft nur durch die Anwendung empirischer

Methoden garantiert sei. Haller macht an der Grenze der
Erfahrungswissenschaft bewusst und willentlich halt. Er hielt es auch hier mit
Newton, dessen Grundeinsicht er bei Pemberton richtig beschrieben fand,
wie er sich notiert : «Die Naturforscher müssen zufrieden sein, wenn sie auf
der Leiter der Ursachen zu einer Mittelursache gelangen, und es kann auf
keine Weise zur Pflicht gemacht werden, bis zur ersten Ursache zu gelangen,

die in einer undurchdringlichen Dunkelheit verborgen liegt.»41
Als um die Mitte des 19.Jahrhunderts in Deutschland der Vitalismus

durch eine naturwissenschaftliche Physiologie abgelöst wurde, sprachen
die besten Köpfe dieser Zeit es aus, dass dieser Fortschritt eine Rückkehr zu
Hallers Erfahrungswissenschaft war42.

* * *

Haller war in seinen wissenschaftlichen Leistungen aufvielen Gebieten
in vielen, von ihm selbst sorgfaltig gezählten Details43 seinen Zeitgenossen
überlegen. Seiner Zeit, auch der Aufklärung weit voraus war er durch die

konzeptuellen Leistungen, von denen ich nur drei kurz umreissen konnte :

Wissenschaft als Beruf, Wissenschaft als Forschung, Lebenslehre als

Erfahrungswissenschaft ; Konzepte, die er nicht als theoretische Entwürfe propagierte,

sondern als gelebte, erarbeitete, mit reichen Inhalten gefüllte For-

124



men seiner gelehrten Existenz vorführte, ohne gerade darin von Zeit und
Nachwelt verstanden zu werden, zeitgemäss zu sein. Erlauben Sie, dass ich
mich zum Abschluss zusammenfassend selbst zitiere :

«Hallers Wirkungen auf ein neues Verständnis der Wissenschaft vom
Leben, was die Wissenschaft vom Menschen, von Kunst und Literatur, von
Geschichte und Theologie einschliesst, sind gross, aber sie liegen nicht offen

zutage. Denn weil Haller stehengeblieben war aufder Position seiner
Mannesjahre, wirkte er im fortschreitenden Jahrhundert zusehends konservativer

und verlor die öffentliche Resonanz. Das späte Jahrhundert war zwar
bereit, in dem grossen alten Mann von Bern seinen Heros der Wissenschaft

zu feiern, dem es noch einmal gelungen war, alle Spannungen, alle
gegeneinander streitenden Tendenzen seiner Zeit, zu überwinden und in einer
universalen Synthese aufzuheben, aber es war nicht mehr bereit ihm zu
folgen.

Denn Haller forderte einen Preis, den das späteJahrhundert, das seinem
Voltaire applaudierte und von Rousseau hingerissen war, das aufDissoziation,

auf Emanzipation, nach der politischen Lösung drängte, nicht mehr
zahlen wollte. Nicht weil Haller bei halben oder halbherzigen Lösungen

stehengeblieben wäre, nicht weil er sich um des Zusammenhaltes von
überlieferter Glaubenswahrheit, Hochschätzung der Vernunft und
nüchterner Erfahrungswissenschaft zu innerlich unwahren Kompromissen
gezwungen gesehen hätte, fand er keinen Anklang mehr, sondern weil Haller
nicht mehr wissen wollte als sein Jahrhundert wissen konnte, weil er die
Grenzen der Erfahrung mit der Vernunft nicht überspringen wollte, weil
er sich beim Wissen um das Nicht-Wissenkönnen beschied, weil er die grossen

Möglichkeiten des Menschen durch den Menschen selbst am stärksten

gefährdet sah, weil er das zeitliche Glück und Wohlergehen des Bürgers
anstrebte, doch nicht um den Preis von Unordnung, Aufruhr und Gewalt;
weil er die Macht des Gefühls wie kaum ein anderer in seiner Zeit erfahren
hatte und gerade darum dessen alleinige Herrschaft fürchtete ; weil er sah

und glaubte, dass der Sinn und Zweck der Welt nur im Menschen liege und
er doch den Menschen und sein zeitliches Glück nicht zum Selbstzweck
machen wollte, weil er an der Freiheit des Menschen festhielt, doch nur um
sie zur schweren Bürde der Freiheit zur Verantwortung zu machen ; weil er
den Menschen nicht nur mit sich selbst und seinen edlen Zielen konfrontierte,

sondern das letzte Urteil, über ihn an den unbestechlichen Richter
Gott verwies, darum wollte ihn sein Jahrhundert, das sich so emphatisch
entschlossen hatte, an den Menschen, seine Vernunft und seine Macht zu
glauben, nicht mehr hören, ihm nicht mehr folgen.»44

Mir bleibt nur die nachdenkliche Frage: Wie zeitgemäss ist heute der
einst unzeitgemässe Haller?

125



Anmerkungen

1 Tscharner an Heyne vom 14. 12.1777. Vgl. Ludwig Hirzel: Hallers Leben und Dichtungen;

in: Albrecht von Hallers Gedichte. - Frauenfeld 1882 Bibl. Ält. Schriftwerke d. Dt.
Schweiz 3.Bd.), S. III-DXXXVI. HierS.DIV.

2 Eduard Bodemann: Von und über Albrecht von Haller. Ungedruckte Briefe und Gedichte
Hallers sowie ungedruckte Briefe und Notizen über denselben. - Hannover 1885, S. 181 ;

Rengger an Zimmermann vom 14. 2. 1778.
3 Zimmermann an Rengger vom 2.3. 1778; Bodemann (1885) S. 185.
4 Eduard Bodemann : Joh. Georg Zimmermann. Sein Leben und bisher ungedruckte Briefe an

denselben. - Hannover 1878, S. 278.
5 Bodemann (1885) S. 185.
6 Johann Georg Heinzmann (Hrsg.) : Albrecht von Haller, Tagebücher seiner Beobachtungen

über Schriftsteller und über sich selbst. - Bern 1787, Bd. 1, S. VIII.
7 Lessing an Breitkopf (Dezember 1770). Werke 20, I; Berlin (Hempel) 1870, S.800.
8 Bodemann (1885) S. 182.
9 Heinzmann (1787) Bd. 2, S.316 (12.10. 1777).

10 Heinzmann (1787) Bd.2, S.283 (10.1.1773).
11 Vgl. zur Deutung von Hallers sogenanntem Tagebuch: Richard Toellner: Albrecht von

Haller. Über die Einheit im Denken des letzten Universalgelehrten. - Wiesbaden 737/
Sudhoffs Archiv, Beiheft 10), S. 121—127.

12 Lessing: «Der einzige Haller» in der Rezension über F. A.Consbruch: Versuche in west-
phälischen Gedichten. - Berlinische privilegierte Zeitung 1751 125. Stück. Vgl. Richard
Toellner: Haller und Leibniz. Zwei Universalgelehrte der Aufklärung. In: Akten des

II. Int. Leibniz-Kongr. - Wiesbaden 1973, Bd. 1, S. 249-260.
13 Hirzel (1882) S. 23 u. 40 (Alpen, Vers 67 und 450). Vgl. Toellner 1971 S. 79.
14 Vgl. Toellner 1971 S. 80-82.
15 Joh. Friedrich Blumenbach: MedicinischeBibliothek, 3 Bde. - Göttingen 1783-1795, Bd. 2

(1785), S. 179.
16 Erich Hintzsche: Albrecht Hallers Tagebuch seiner Studienreise nach London, Paris,

Strassburg und Basel, 1727-1728. 2. Aufl. — Bern ig68. Albrecht Hallers Tagebücher seiner
Reisen nach Deutschland, Holland und England, 1723-1727. 2. Aufl. - Bern 797/ Berner

Beitr. Gesch. Med. Naturwiss. N. F. Bd. 2 u. 4).
17 Hintzsche 1971 S.98.
18 Hintzsche 1971 S. 93/94.
19 Hintzsche (1968) S. 32/33.
20 Am 22.4.1731 erscheint die erste Beschreibung des soeben fertiggestellten Grabmals in

«Gentleman's Magazine». Zu Hallers Zeit in Basel, von März 1728 bis Mai 1729, die von
grosser Bedeutung für seine Entwicklung war, fehlen immer noch eingehendere
Untersuchungen. Vgl. Heinz Balmer: Albrecht von Haller. — Bern 1977 Berner Heimatbücher
119), S. 12-14.

21 Henry Pemberton: View of Sir Isaac Newton's Philosophy. - London 1728. Vgl. Karl
S. Guthke : Zur Religionsphilosophie des jungen Albrecht vonHaller; in : Colloquia Germanica

1 (1967) S. 142-155.
22 Hirzel (1882) S.46; Gedanken über Vernunft, Aberglauben und Unglauben (1729).
23 Fritz Wagner: Isaac Newton im Zwielicht zwischen Mythos und Forschung, Freiburg/

München 1976, macht darauf aufmerksam, dass Popes Vers nur im Zusammenhang mit
seinen Warnungen vor hemmungsloser Verherrlichung wissenschaftlicher Erkenntnis gelesen

werden sollte (S. 108, Anm. 1). Das ist richtig, unterstreicht aber das bemerkenswerte
Phänomen einer bis dahin nie so vorgekommenen Wissenschaftsbegeisterung und
Wissenschaftshoffnung.

24 Vgl. Anm. 20.

126



25 Bodemann (1885) S. 145 u. 148. Aus dem Gedicht: Der Vorsatz.
26Joh. Georg Zimmermann: Das Leben des Herrn von Haller. - Zürich 1755, S.48f.
27 Vgl. Richard Toellner : Entstehung und Programm der Göttinger Gelehrten Gesellschaft

unter besonderer Berücksichtigung des Hallerschen WissenschaftsbegrifFs ; in : Wolfenbütte-
ler Forschungen, Bd. 3 (1977) S. 97-115.

28 So formulierte später Heyne Hallers Intention in seinem Gutachten für die Berliner Akademie

1811.
29 Johannes Joachim : Die Anfänge der Königlichen Sozietät der Wissenschaften zu Göttingen.

- Berlin 1936 Abh. Ges. Wiss. Gött. Phil.-Hist. Kl., 3. Folge, Nr. 19), S.53.
30 Alberti v. Haller Oratio dicta cum die natalie Georgii II. Societas Regia scientiarum pri-

mum publice conveniret. In: Commentarii Societatis Regiae scientiarum Gottingensis. —

Göttingen 1752, Bd. 1, S.37.
31 Joachim (1936) S.53.
32 Vgl. Richard Toellner: Die Verbindung von Lehre und Forschung an der jungen Georgia

Augusta zu Göttingen. - In: Hippokrates 39 (1968) S.859-863.
33 Vgl. Toellner (1977) S. 109/110.
34 Vgl. Richard Toellner : Mechanismus-Vitalismus : ein Paradigmawechsel? Testfall Haller.

In: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen und die Geschichte der Wissenschaft.

Hrsg. v.Alwin Diemer. - Meisenheim a.Glan 1977, S. 61-72.
35 Albrecht von Haller : Elementa Physiologiae Corporis Humani. 8 Bde. — Bern und Lausanne

1757—1766, Bd. 1 (1757), Lib. IV, Sect.V, § 19, S.502.
36 Vgl. Richard Toellner: Anima et Irritabilitas. Hallers Abwehr von Animismus und

Materialismus. In: Sudhoffs Arch. Gesch. Med.51 (1967) S. 130-144.
37 Shirley A.Roe: The Development of Albrecht von Haller's Views on Embryology, in:

Journ. Hist. Biol. 8 1975) S. 167-190, hat geglaubt, Hallers Kehrtwendung später ansetzen
zu müssen. Darauf wird zurückzukommen sein.

38Joh. Samuel Hallen: Herrn Albrechts von Haller Anfangsgründe der Phisiologie des

menschlichen Körpers. 8 Bde. - Berlin und Leipzig 1759-1776, Bd. 8 (1776) Vorwort.
39 Haller, Elementa (1766) Bd.8, Praefatio, S.V.
40 Göttinger Gelehrte Anzeigen (1752) S.391.
41 Guthke (1967) S. 150.
42 Jakob Henle : Albrecht von Haller. In : Göttinger Professoren. - Gotha 1872, S. 29-58. Sein

Urteil, das für viele seiner Freunde wie Virchow und du Bois-Reymond steht : « Ich spreche
von späteren Konsequenzen der Irritabilitätslehre. Haller, so sehr er Dichter war, hätte
dieselben nicht gezogen. Sein Bemühen war daraufgerichtet, die Vorgänge des Lebens so

weit als möglich aus der Herrschaft der Gesetze abzuleiten, denen die Materie in der
anorganischen Natur unterworfen ist. Darin folgt ihm die ernüchterte Physiologie unserer
Tage.»

43 Vgl. dazu Rita Schär : Albrecht von Hallers neue anatomisch-physiologischen Befunde und
ihre heutige Gültigkeit. - Bern 1958 Berner Beitr. Gesch. Med. Naturwiss. 16).

44 Toellner 1971 S. 196.

127


	Der zeitgemässe und der unzeitgemässe Haller

