Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschatft.

Wissenschaftlicher und administrativer Teil = Actes de la Société

Helvétique des Sciences Naturelles. Partie scientifique et administrative

= Atti della Societa Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft
Band: 157 (1977)

Artikel: Hallers Lyrik : Glanz und Krise der Aufklarung
Autor: Guthke, Karl S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-90722

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-90722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HALLERS LYRIK -
GLANZ UND KRISE DER AUFKLARUNG *

KARL S.GUTHKE, Harvard University

Im 18. Jahrhundert machte folgende Geschichte die Runde an den euro-
paischen Universititen. Ein Seerduber habe im englischen Kanal ein
Schiff gekapert und sich der gesamten Ladung bemichtigt ; unverziiglich
und nicht ohne Gefahr habe er dann aber den nichsten kontinentalen
Hafen angelaufen, um ein Stiick der erbeuteten Ladung, eine Kiste voll
Biicher, eigenhidndig anihren Adressaten weiterzubefordern. Der Adressat
war Albrecht von Haller und der belesene Pirat von unbestimmter Natio-
nalitit.

Die Zeiten haben sich gedndert seitdem. Lufipiraten lesen nichts oder
Science-fiction. Nur die Professoren, scheint es, lesen heute noch Haller.
Aber wer Haller war, was er darstellt, das wissen sie langst nicht mehr so
selbstverstandlich wie jener seetiichtige Freibeuter mit Herz und Allge-
meinbildung. Und warum? Weil wir nicht mehr den ganzen Haller lesen
(und verstehen) kénnen, sondern nur den Physiologen Haller kennen oder
den Botaniker, den Theologen oder den Pharmakologen, den Staatsrecht-
ler oder den Lyriker. Und wie konnte es auch anders sein im Zeitalter der
«zwei Kulturen», das «Allgemeinbildung» nur noch als Fachausdruck der
Heiratsgesuche kennt. Haller konnte noch mit der gleichen Kompetenz die
Philosophie der Theodizee und die Physiologie des Zwerchfells in einem
Atem, in einem Brief] erérternt, wir wohl kaum. Es bleibt also dabei: einst
als Stern der ersten Grosse gefeiert, ist Albrecht von Haller im Zeitalter der
Spezialisierung eher eins jener Gestirne am aussersten Rand des Univer-
sums geworden, die sich mit rapider Geschwindigkeit aus dem Bereich des
Erforschbaren entfernen.

Allerdings sind das auch gerade die Gestirne, die zu den interessantesten
gehdren und zu den permanent aktuellen. Hallers Ruhm (von demich aus-
ging) diirfte also paradoxerweise auch in Zukunft gesichert sein (zu Wasser
und zu Lande) — jener Nachruhm also, den gesichert zu wissen Haller fur
ein ganz wesentliches Element der menschlichen Gliickseligkeit hielt?,
darin allen pflichtbewussten Skrupeln zum Trotz durchaus ein Kind seiner
Zeit. Doch welcher Ruhm wire das? So miissen wir gleich weiterfragen,
denn dieser Ruhm ist ja spatestens seit Hallers Tod so widerspriichlich ge-
wesen wie die Personlichkeit Hallers auch. Kennzeichnend dafiir sind
schon seine angeblichen letzten Worte auf dem Totenbett. Zwei Tage
nachdem Haller in seinem Haus in der Inselgasse gestorben war, schrieb

* Erweiterte und bearbeitete Fassung des Vortrags.

g



ein junger Herr von Tscharner an den Hofrat Heyne in Géttingen, der
letzte Universalgelehrte sei mit den Worten verschieden: «daB3 er nicht nur
nichts glaube, sondern daf} es ihm unmoglich wire, etwas zu glauben, wie
gerne er es auch thite» 3. Die Sensation war gross, und rasch erhoben sich
entriistete Stimmen, die dem Verfasser apologetischer Schriften seine
Rechtglaubigkeit attestierten, ja seine Hyperorthodoxie, und nach dem
Naturgesetz der postumen Legendenbildung wussten diese Stimmen denn
auch respektablere letzte Worte zu berichten, nichts Geringeres sogar als
ein christliches Glaubensbekenntnis4, daneben aber auch ein Bekenntnis
zur empirischen Naturwissenschaft: dass Haller namlich in seinen letzten
Lebensminuten die Hand an den eigenen Puls gedriickt und dazu geflii-
stert habe: «Il bat, il bat, il bat — plus.» 5 Wer recht habe in diesem Streit,
das ist (so belehrt uns die massgebliche Biographie) dann «noch lange [...]
in weiten Kreisen [...] Gegenstand eifriger Gesprache» gewesen ©.

Dieses Gesprich iiber die Art von Hallers Ruhm und Nachruhm ist bis
heute noch nicht zum Abschluss gekommen, und damit auch nicht die De-
batte um seine geistige Physiognomie, und das heisst: um die prizise Eigen-
art der Bedeutung Hallers fiir seine Zeit und fiir unsere.

Haller selbst hat da zwar einige Fingerzeige gegeben, mehr oder weniger
niitzliche in Briefen, Tagebiichern und biographischen Notizen. Aber die
«Geschichte seiner Seele» oder die Geschichte seines «Geistes», die zu
schreiben er fiir die Pflicht eines jeden Intellektuellen hielt 7 und die die ein-
zig schliissige Antwort geben konnte aufdie Frage nach der Signatur seiner
Geistigkeit, hat er niemals geschrieben — iiberraschend eigentlich, denn die
Selbstbeobachtung, die er als Voraussetzung fiir ein solches Unternehmen
fordert, hat er ja zeitlebens — bis zum Tode eben, wie die Legende es will —
mit erstaunlicher Intensitédt praktiziert. Oder hat er diese Geschichte seines
Geistes doch geschrieben? In seinen Gedichten namlich, durch die sein
Ruhm zuerst in die Welt gedrungen ist? Beim Blattern in dem schmalen
Band des Versuchs schweizerischer Gedichten vergisst man rasch das Germani-
stenetikett « Lehrdichtung, didaktische Poesie», vergisst man rasch die lei-
der allzu bekannten Klischees von Haller dem Initiator der Bergpoesie,
dem Vater eines besseren Geschmacks, dem ersten Schweizer Dichter, dem
Klassiker des Kidses usw., und man ertappt sich bei dem Gedanken, ob
denn nicht jedenfalls einige dieser Gedichte das beredteste Zeugnis eben
jener von Haller so hoch bewerteten Beobachtung der eigenen Seele seien,
der Beobachtung noch dazu bei ihren «verstohlensten Operationen» 8, wie
esspater bei dem Haller-Verehrer Friedrich Schiller heissen wird (der gern
aus diesen Gedichten zitiert, und zwar nicht nur in der eigenen Lyrik, son-
dern auch in seiner medizinischen Dissertation iiber den Zusammenhang
des Korperlichen und des Seelischen). Tatsachlich — Hallers Gedichte sind
das Medium, in dem sich der Mensch Haller, der ganze Haller (der
Dr.med. mit der wiirdig wallenden Barockperiicke und der vertraumt-ver-

20



griibelte Lyriker mit dem freigelockten Haarschopf) zu erkennen gegeben,
d.h. ein Bild seiner geistig-seelischen Physiognomie gezeichnet hat. Diese
Gedichte sind kritische Selbstreflektion des Geistes und intellektuelle Kon-
fession in weit stirkerem Masse noch als die wenigen erhaltenen Blitter des
«Tagebuchs religioser Empfindungen». Diese wirken eher wie ein pietisti-
sches Siindenregister. Seine geistigen Konflikte hingegen, seine Zweifel,
seine Auseinandersetzung mit sich selbst und zugleich mit den grossen phi-
losophischen Themen seiner unruhig bewegten Zeit — all dashat Haller ge-
rade in seinen Gedichten auszusprechen versucht.

Zu seinen Zweifeln allerdings gehoren auch die an der Dichtkunst. Denn
er selbst hat seine Dichtung keineswegs immer so hoch eingeschitzt, wie es
die malformation professionelle des Literaturwissenschaftlers nahelegt. Verse-
schreiben — fiir Haller war das in diisteren Momenten bestenfalls eine Be-
schiftigung fiir «Reisen, schlaflose Nachte, Krankheiten». «Ein Arzt ver-
bessert den Zustand eines ganzen Lebens», wihrend der Dichter nur «eine
Viertelstunde vergniigt.» Der Poet ist daher ein «entbehrliches und un-
wirksames Mitglied der Gesellschaft»; zum «Gliick» und «Wohlseyn» sei-
ner Mitbiirger tragt er nichts bei; besser wére er iiberhaupt verbannt, wie
aus Platos Staat?. Das ist ein Lieblingsthema Hallers, das er endlos variiert
hat: monoton und ermiidend oder, wie wir Philologen sagen, leitmotivisch.

Der Grund fiir diese Bagatellisierung der Dichtung hiangt zusammen mit
Hallers Begriff von Wissenschaft, einem streng empiristischen, an Bacon,
Newton und Boerhaave geschulten Begriff: alle Erkenntnis beruht auf
sinnlicher Erfahrung; von allem Unsinnlichen, Unkérperlichen kénnen
wir uns daher keine irgendwie verldssliche Vorstellung machen — und soll-
ten es auch nicht, da «unsre Seele von nichts weis, auller was ithr durch die
Sinne erzdhlt wird» . Metaphysik ist nutzlose Spekulation einer frei-
schwebenden Vernuntft, ist Einbildung, die eine Scheinwelt schafft, die mit
der wirklichen nichts zu tun hat ''. Wahrist nur, was experimentell erweis-
bar ist, und von allem, «was sich nicht mit dem Messer oder dem Micro-
scop entdeken 1aBt», wagt Haller nicht gern Mutmassungen, da er sonst
lehren wiirde, was er «selbst nicht weis» 2. Vordringlicher als die philoso-
phische Spekulation iiber die Bestimmung des Menschen ist ihm die Sek-
tion des Gehirns eines Irren 3. Damit, mit solcher empiristischen Absti-
nenz, kann es der (leider) so «schopferische Geist» der Rationalisten (von
Aristoteles bis Descartes) 4 natiirlich nicht aufnehmen, und erst recht kann
das der Dichter nicht, wie Haller ihn versteht. Denn das Element des Dich-
ters ist fiir Haller ja gerade die wissenschaftlich verponte «Einbildungs-
kraft», «I’imagination» 's. Dichtung ist also Metaphysik, voller «heim-
licher Liigen», ist «geistreicher Unsinn», wie sein Lehrmeister Newton sie
genannt hatte 0. In der Dichtung herrscht der Geist des Hypothetischen,
und Haller glaubte eine «allen Hipotesen [...] zuwider lebende Gemiits-
art» zu besitzen 7. Das hat ihn freilich ebensowenig wie Newton gehindert,

21



in seinen naturwissenschaftlichen Projekten dennoch mit Hypothesen zu
arbeiten, zu dichten sozusagen («hypotheses fingere»), denn die Hypothe-
sen galten ihm, wenn auch nicht als die Wahrheit selbst, so doch als der
einzige Weg zur Wahrheit '8. So erlaubt er sich also als Naturwissenschaft-
ler durchaus Fragen nach den letzten Griinden und Zwecken und setzt
hypothetische Antworten dafiir an, die eigentlich nur der Einbildung des
Dichters zustehen: Antworten wie die Annahme eines weisen und dem
Menschen wohlgesinnten Gottes, dessen Willen und Weisheit man aus der
Beobachtung seiner Werke, namlich der zweckvoll eingerichteten Natur,
erschliessen konne 0. Aber: in der naturwissenschaftlichen Arbeit sind
diese Hypothesen fiir Haller eben nur die fernen Leitsterne, die der allein
wichtigen experimentellen Praxis Licht geben. Sie selbstsind nicht Gegen-
stand der Betrachtung, der Frage, des Zweifels.

Anders ist das in der Dichtung, im Bereich des Fingierten. Dichtung ist
sozusagen die kritische Astronomie jener hypothetischen Leitsterne, die
dem Naturwissenschaftler (matt genug) leuchten. In der Lyrik Hallers
stehen die Hypothesen selbst im Mittelpunktals Gegenstand kritischer Be-
fragung, und damit stehen die grossen philosophischen Themen und Glau-
bensartikel der Aufklarungszeit im Mittelpunkt, das heisst: sie erscheinen
hier im Modus der Frage —der Frage nach Sinn und Zweck, nach Absicht
und Gesinnung des Schopfers, nach dem Wesen des Menschen: seinem
Gliick, seiner Tugend, seiner Erkenntnisfahigkeit. Damit aber gewinnt die
Lyrik Hallers denn doch einen hoheren Rang, als Haller selbst ihr gele-
gentlich zuzuschreiben fiir tunlich hielt. Mit der gestaltenden, «poieti-
schen» Erorterung einer Frage wie der nach der Moglichkeit des mensch-
lichen Gliicks «vergniigt» man nicht «eine Viertelstunde»; mit einer sol-
chen Frage, einer zweifelsvollen noch dazu, rithrt man an den Lebensnerv
einer Zeit, die davon iiberzeugt war oder sein wollte, dass sie zum Glick
bestimmt sei. Philosophische Hypothesen tiber Gott, Welt und Mensch, die
der Naturwissenschaftler Haller nicht mit insistenter Griibelei aufihre Be-
rechtigung befragt (da sie ja doch nur variable Arbeitsrichtlinien sind)
werden dem Gedankendichter Haller zum Problem, das auf den Nageln
brennt.

Nicht verwunderlich also, dass Haller die Dichtung, und zumal die
eigene, denn auch nicht selten sehr viel hher einzuschitzen weiss. In sol-
chen Zusammenhingen, vornehmlich in den Vorreden zu seinen Gedich-
ten, stellt er ein enges Verhiltnis her zwischen Dichtung und Erkenntnis
der Wahrheit. Seine Dichtung, sagt er dort, vermittle « Wahrheiten», und
zwar «neue» und «wohl iiberlegte», denn gerade «die Liebe zum Denken»
seies, die ihre Eigenart ausmache, und nicht ohne Stolz versteht Haller sich
—im philosophischen Zeitalter — als «philosophischen Dichter» 20. Als phi-
losophischen Dichter in welchem Sinne aber? Nicht oder doch nicht nurals
philosophischen Dichter im Sinne von Alexander Pope, seinem vermeint-

22



lichen Vorbild, der den Ehrgeiz hatte, Gedanken in Reime zu bringen, die
«oft gedacht, aber nie so gut ausgedriickt» worden seien, sondern mehr im
Sinne und in der Tradition von Popes Vorgangernim 17. Jahrhundert, von
John Donne und den sogenannten «metaphysical poets», was im Sprach-
gebrauch der Zeit so viel bedeutet wie «philosophische Dichter». Fiir sie
und fiir Haller ist das Denken des Dichters keine gefillige Einkleidung des
Bekannten, kein Versemachen, sondern ein schépferischer Akt: explorati-
ves und gestaltendes Denken aus jener sinnlich-geistig-emotionalen Ein-
heit des Erlebens heraus, von der T.S.Eliot aufsehenerregend behauptet
hat, sie sei uns abhanden gekommen seit jenen «philosophischen Dich-
tern» 2. Derartiges diirfte schon Justus Méser im Sinne gehabt haben, als

- er bemerkte, vor Haller habe es in der deutschen Literatur nur Versema-
cher gegeben: Haller sei der «erste Dichter» deutscher Sprache 22.

Solche Dichtung also ist keine Spielerei fiir « Nebenstunden», wie man
damals gern sagte, sondern eher eine ernstzunehmende Angelegenheit.
Wie ernst, das wird einem schlagartig klar, wenn man in der Burgerbiblio-
thek in den Tausenden von Briefen an Haller blittert und auf der Riick-
seite eines gleichgiiltigen Briefblattes ganz unverhofft entdeckt, auf welche
Weise denn so ein Hallersches philosophisches Gedicht entsteht. Was im
gedruckten Text wie aus einem Guss wirkt, wird auf einem solchen Blatt in
immer erneuten Ansitzen entworfen: versuchend, verwerfend, Andernd
noch und noch im tastenden Bemiihen Hallers, seine Gedanken tiber letzte
Fragen (wie Gliick und Ewigkeit) zu kliren im Akt der dichterischen
Selbstaussprache 23. Und nicht genug damit: noch in den verschiedenen
Auflagen der Gedichte —elf zu Lebzeiten — geht diese Umarbeit unentwegt
und unendlich mithsam weiter bis ins letzte Lebensjahr, oft auch in lang-
wierigen philosophischen Brief-Gesprachen mit seinem Freund und Dich-
terkollegen, dem hannoverschen Leibmedicus Paul Werlhof. Und fiir so
wichtig hat Haller dieses stindige Neu-Durchdenken seiner Konfessions-
und Gedankenlyrik gehalten, dass er (als erster deutschsprachiger Autor)
seinen Gedichten einen entstehungsgeschichtlichen Lesartenapparat bei-
gegeben hat, der zum Teil sogar noch in die handschriftlichen Vorfassun-
gen zurickfiihrt. Nichts Geringeres als die Geschichte seines Geistes ist
daran abzulesen: die Fussnote also als Vehikel der geistigen Autobiogra-
phie! Auch von da her wird es also plausibel, dass Haller in seinen Gedich-
ten (die heute nicht mehr als blosses Jugendwerk bagatellisiert werden kon-
nen) eine Art « Geschichte seines Geistes» und seiner Personlichkeit hinter-
lassen habe, wie er sie von jedem seiner selbst bewussten Zeitgenossen ver-
langt hat.

Doch was fiir ein Gesicht zeigt sich in diesem Selbstportrit? Es tragt
durchaus die Ziige seiner Zeit, die wir faute de mieux als Aufklarung bezeich-
nen. In diese Richtung lenkt Haller selbst schon unsere Gedanken, wenn er
1772 einen kleinen Aufsatz tiber die Eigenart seiner Lyrik in den Worten

23



gipfeln l4sst, die Bestimmung, ja die «groB3e Bestimmung» der Dichtung sei
es, dazu «aufzumuntern», «<am Gliike der Welt durch die Tugend zu arbei-
ten» 24, Was konnte, nach dem Vulgirbegriff, aufklarerischer sein als das!
Und auf Schritt und Tritt zeigt sich denn auch beim Gang durch Hallers
Gedichte, dass die hier verschliisselte Geschichte seines Geistes sich durch-
ausim Raum der Geistesgeschichte seiner Zeit, der Aufklarungszeit, entfal-
tet. Kunst und Dichtung, seine Dichtung und damit seine Geistigkeit, sieht
er iberhaupt gern als ein Mittel, Aufklarung zu verbreiten, das heisst: die
Kultivierung des einzelnen und der grosseren Gemeinschaft voranzutrei-
ben in Richtung auf das verpflichtende Fernziel der allgemeinen Gliick-
seligkeit. Rousseaus mehr oder weniger aufklarungsfeindliche Verteufe-
lung der Kiinste und der Literatur hat er mit Festrednerpathos zuriickge-
wiesen im Namen eines stolzen Fortschrittsglaubens, den er mit Vorliebe
artikuliert durch die Metapher «Licht», wie das gang und gébe war im
«siécle des lumiéres» 25. Zu den schiichternen Geistern, die einwendeten,
wo viel Licht sei, da sei auch viel Feuer, das denn doch besser geloscht
werde, gehort der Lyriker Haller nicht.

So klingen in seinen Gedichten denn auch immer wieder die grossen, die
unerschopflichen Themen der europiischen Philosophie auf, die im 17.
und im vorkantischen 18. Jahrhundert die aufgeklarten Spatzen von den
Déachern pfeifen 26, Loblieder werden da angestimmt aufdie Macht und die
Autonomie der Vernunft; diese Vernunft befihigt den Menschen zur
Tugend, zur staatsbiirgerlichen zumal, wie sie leuchtende Namen der
Schweizergeschichte von Wilhelm Tell bis zu Hallers Zeitgenossen Isaac
Steiger, dem Berner Schultheissen, verbiirgen; Tugend wiederum fithrt
den Menschen, der sich aus seiner von Gott gewollten Willensfreiheit 27 fiir
sie entscheidet, zum Gliick, und nichts Geringeres als dies, das summum
bonum der Gliickseligkeit, hat Gott in seiner Giite, Allmacht und Weisheit
zum Schépfungsziel ausersehen: «Du schufest nicht aus Zorn», so redet
Haller ithn an, im Gegenteil: «Die Giite war der Grund, / [...] Du hieB3est
Wesen sein, die du begliicken konntest» (S. 124; vgl. S. 132, 134). Insbeson-
dere sind die alleinseligmachende Vernunft und Tugend solche begliicken-
den Geschenke des Himmels (S. 75, 78): sie sind ein «eingebornes Licht»,
wie es mit bedeutsamer Metapher heisst, das allen Menschen leuchtet, den
aufgeklarten Christen in den Stddten, den Hirten im Schweizer Hochge-
birge, aber auch den edlen Wilden in Nordamerika, den «Huronen, / Die
dort an Mitschigans beschneiten Ufern wohnen»; und schliesslich fiihlt
sogar «der Hottentott / Die allgemeine Pflicht und der Natur Gebot» 28.
Mit solchen Eigenschaften ausgestattet, ist der Mensch — vom Pariser bis
zum Feuerlander — die Krone der Schopfung:

«Der Mensch, vor dessen Wort sich soll die Erde biicken,
Ist ein Zusammenhang von eitel Meister-Stiicken;

24



In ihm vereinigt sich der Kérper Kunst und Pracht,
Kein Glied ist, das ihn nicht zum Herrn der Schépfung macht» (S. 58).

«Sagt an, was fehlt daran zu Nutzbarkeit und Lust?
[...] unser ganzer Bau ein stites Muster scheinet
Von héchster Wissenschaft, mit hochster Huld vereinet!» (S.141).

Das hért man gern in der Aufklirung. Doch nicht genug damit: die
ganze Welt, vom alpinen Unkraut bis zum fernsten Fixstern, ist vorsorglich
fiir diesen perfekten Menschen allein geschaffen: ihm zum Nutzen, zur
Freude und Belehrung. «Die Welt ist selbst gemacht zu ihrer Biirger
Gliicke» (S.121;vgl. S.140). Solches Gliick — Haller nennt es mit Anklang
an die Stoa auch Ruhe, Gemiitsruhe — solches Gliick will Ewigkeit, und
auch die ist gesichert, denn der Mensch ist nicht zuletzt mit einer Seele be-
gabt, die unsterblich ist. Ob und wie diese mit dem Kdorper verbunden ist,
dariiber will Haller als experimenteller Naturwissenschaftler nicht speku-
lieren;als Dichter aber weiss er jedenfalls dies, dass der Seele ein lichtvolles
Jenseits vorbestimmt ist (S. 59, 179). Dort werden sich alle Fragen aufkli-
ren, die im Diesseits offen blieben; das Licht der Wahrheit wird der Seele
ungetriibt leuchten (S. 142, 162, 182). Und Haller fiigt hinzu: «DieB sagte
die Vernunft!», nicht etwa die Offenbarung (S.183). Er fasst diesen aufge-
klarten Vernunftglauben auch in das eigenwillige Sinnbild der Raupe, die
sich also wandeln wird zum Schmetterling, der von alters her die Unsterb-
lichkeit der Seele symbolisiert:

«Mach deinen Raupenstand und einen Tropfen Zeit,
Den nicht zu deinem Zweck, die nicht zur Ewigkeit» (S. 181).

Ein eigenwilliges Bild (der «Raupenstand» des Menschen im Diesseits) —
ein Bild aber auch, das Haller als eine Art Sternbild sein Leben lang vor-
geschwebt hat; er hat es zu seinem Exlibris gew#hlt und mit der Unter-
schrift versehen: «non tota perit» (sie, die Seele, wird nicht ganz ver-
gehen).

Die Unsterblichkeit wiederum ist fiir Haller das iiberzeugendste Indiz
der Giite Gottes und seiner Vorsehung. Da dies aber im Grunde mehr ein
aufgeklirter Glaubensartikel ist als ein verifizierter Beweis, sieht der Lyri-
ker Haller sich immer wieder gedriangt, unumstéssliche Zeugnisse fiir diese
Giite Gottes zu suchen. Er findet sie in der Natur. Ihre sinnvolle Ordnung
ist ihm der schliissigste Beweis der weisen Absicht eines allméchtigen und
glitigen Schopfers. Er erspart uns dabei die detaillierte und ingeniése Be-
weisfithrung, die das Lieblingskind der Aufklarungsphilosophie, der soge-
nannten Physikotheologie, gewesen ist. Diese brachte es fertig, die Giite

25



Gottes aus der zweckvollen Organisation nicht nur des Firmaments zu er-
weisen, sondern auch aus der der Heuschrecken, der Muscheln, Schnek-
ken, Miuse, Frosche und Kaulquappen, auch der Raupen (und keines-
wegs nur Seidenraupen), ja sogar aus der Zweckmissigkeit der Schnee-
stiirme, Erdbeben und schliesslich noch aus der Funktionsfahigkeit der
menschlichen Zunge, was wohl der erstaunlichste aller Gottesbeweise ist,
da doch die redende Zunge gemeint war2°. Haller hingegen fiihrt uns in
seinen Gedichten gleich zur Schlussfolgerung solcher theologischer Tiifte-
leien in der Biblia Naturae :

«Ein allgemeines Wohl beseelet die Natur,
Und alles tragt des hochsten Gutes Spur!» (S.121).

«[...] deine Huld, o Gott, ist allzu offenbar!
Die ganze Schopfung legt dein liebend Wesen dar» (S. 142).

So endet selbst das Gedicht iiber den Ursprung des Ubels. Die Frage
nach der Theodizee also, die die Aufklirung beschiftigt hat wie keine an-
dere, die Frage nach der Giite Gottes, auf die alle anderen Fragen hinaus-
laufen, stellt, so scheint es, fiir Haller kein unlésbares Problem dar. Noch in
den schmerzlichsten und zugleich bekenntnishaftesten Gedichten, die er
geschrieben hat, in den Traueroden auf den Tod seiner ersten Gemahlin,
Mariane Wyss aus Bern, steht die denkwiirdige Zeile: Gott «liebet uns mit
weiser Treu» (S.165). Glanzvoller, noch aus der Diisternis der Schwermut
heraus, konnte das Licht der aufkldarerischen Vernunftglaubigkeit kaum
strahlen.

Zu diesem Credo der Vernunft hat Haller sich oft und gern bekannt in-
seinen Gedichten. Seit der zweiten Auflage von 1734, das heisst: seit der
ersten mit seinem Namen versehenen Auflage, erschien sein Gedichtband,
der Versuch schweizerischer Gedichten, mit einer poetischen Widmung an Isaac
Steiger, die all diese T6ne noch einmal anschlagt, als Motto des ganzen
Bandes sozusagen ; und mit 4hnlichen Worten, tibrigens wieder mit der ob-
ligaten Lichtmetaphorik, hat er 1737 die Erofflnung der Universitat Got-
tingen in einem Gedicht als Triumph der Aufklarung gefeiert. Dasschonste
Zeugnis dieses Glaubens aber ist sein bekanntestes Gedicht, «Die Alpen»
von 1729. Es beschreibt, dem Titel zum Trotz, weniger ein landschaftliches
als ein menschliches Idyll, und als solches eine aufklédrerische Utopie. Im
Gegensatz zu dem zwei Generationen spater gelaufigen Wunschbild Tahiti
ist diese Welt der Alpen, die Haller als erster fiir die Dichtung und das
 Lebensgefiihl zuganglich gemacht hat, ein betont frugales Paradies, wo
«nur, was nutzet, blitht», «<an Pracht und Blumen arm, mit Nutzen ange-
fullt» (S.34, 29). (Auf Haller hitten sich jene Hofdamen berufen kénnen,
die sich aufliandlichen Festen nicht Rosen und Lilien in die kunstvoll auf-

26



getiirmte Rokokofrisur steckten, sondern Gemiise.) Gerade die Kargheit
und Herbheit des alpinen Raums, die Armut und Rauheit des bauerlichen
Lebens ist es ja, was die verniinftige Méssigung und Tugend und die einfa-
chen Freuden gedeihen lasst, die fiir Haller den Inbegriff des aufgeklirten
Gliicks ausmachen: des «stillen Gliicks» (S.40), des Gliicks der «Seelen-
Ruh» — ohne Ehrsucht und ohne Wollust, ohne Klassenkampf und ohne
Astronomie (die lebensferne Wissenschaft), ohne Wein und auch ohne cui-
sine frangaise ; denn: «hier herrschetdie Vernunft», und zwar (und dadurch
wird ihr das allzu Kénigsbergische genommen) «von der Natur geleitet»
(5.23). So gipfelt das Gedicht folgerichtig in der Aufforderung: «Laf3t des
Verstandes Licht der Erde Grufft erheitern» (S. 304). Was es erhellt, ist die
«Vollkommenheit» der «treflichsten» aller Welten (S. g27).

Noch einmal: was kénnte aufklarerischer sein nach dem Vulgarbegriff,
den Haller teilte. Und doch auch: was kénnte vielen von uns ferner geriickt
sein! Denn gerade weil wir heute in einem neuen Zeitalter der Aufklarung
zu leben meinen, kommt uns der Glaube der Popularaufklirung des
18. Jahrhunderts eher vor wie ein schoner, aber gefahrlicher Traum (von
Adorno gedeutet) — wie eine «ergreifende Kindskopfigkeit», die wir nur
aus der Distanz zu ehren wissen, im Stolz aufeinen skeptischeren, kritische-
ren Verstand, dessen Schlaflosigkeit uns «ehrenhafter» erscheint3o.

Doch dieser Eindruck von Hallers Dichtung tauscht, ist Urteil auf den
ersten Blick. Auf den zweiten Blick fillt auf, dass die Glaubensartikel der
Popularaufklarung bei Haller (im Gegensatz etwa zu seinen Schweizer
Zeitgenossen Bodmer, Scheuchzer oder Tschudi) 3! hdaufig nur im Modus
der Hoffnung erscheinen, sei es als utopisches Ideal und Postulat fiir die
Zukunftoder als Idyll einer Zeit, die unwiderruflich vergangen st (S. 108).
Und noch etwas bemerkt man rasch beim Blattern in Hallers Gedichten: die
siegesgewissen Artikel des Vernunftglaubens sind kontrapunktisch variiert
mit dem Ausdruck des Zweifels und der Unsicherheit. Eben diese Wider-
spriichlichkeit ist es, die Hallers Charakterbild so schwankend macht,
selbst und gerade bei guten Kennern seiner Gedichte. «Haller gehort zur
Aufklarung» und zu ithrem Optimismus, heisst es bei den einen (nim-
lich dank seines Vertrauens auf die Vernunft) 32. Haller «war von jeder
Aufklarung fern», heisst es bei den andern im selben Jahr (1g60) 33, ja:
er soll sogar die «dunkle Gegenstimme» zur Aufklarung und zu ihrem
Optimismus gewesen sein (namlich dank seines Misstrauens gegen die
Vernunft) 34.

Recht haben sie beide, und das ist kein Streit um Worte, oder doch nur
zum Teil. Denn wir setzen heute, nach den Forschungen von Gay, Wessell,
Crocker, Vyverberg, Steinmetz, Schonert u.a. tiber den Pessimismus der
Aufklarung und besonders nach dem vierten Internationalen Aufklarungs-
kongress von 1975, die Aufklarung als europiisches Phinomen nicht mehr
mit der (von Romantikern aller Zeiten als seicht und naiv verhéhnten)

27



Popularaufklirung gleich, sosehr diese auch in den deutschsprachigen
Léandern im 18. Jahrhundert tonangebend gewesen ist. Diese Popularauf-
klarung (zu der man Haller so oder so in Beziehung setzt) ist fiir uns so tot,
hat uns heute so wenig zu sagen wie ihr Klassiker, Jeremy Bentham — des-
sen einbalsamierter und professoral bekleideter Kérper bei Fakultétssit-
zungen der Universitit London noch viele Jahre nach seinem Tode auf
einem Rollstuhl ins Konferenzzimmer gefahren zu werden pflegte, wah-
rend der Pedell feierlich ankiindigte: «Mr. Bentham — anwesend, aber
nicht stimmberechtigt.» Stimmberechtigt hingegen ist auch heute noch die
Aufklarung in ihrer anspruchsvolleren Form — die Aufklarung, wie sie in
neuerer Zeit immer deutlicher ins Blickfeld tritt: namlich als eine Bewe-
gung, in der die Vernunft den Mut besitzt, ihre eigenen Wahrheiten (Gott,
Vorsehung, Tugend, Freiheit, Unsterblichkeit) anzuzweifeln, Fragen an
sich selbst zu richten und sich solchem Selbstwiderspruch bewusst zu stel-
len. Bei dem Willen zum selbstindigen Denken (als den Kant die Aufkla-
rung definierte) bleibt es also durchaus. Dieses Selbstdenken hat aber, so
sehen wir heute immer mehr, die Konsequenz, die eigenen Grenzen und
Widerspriiche zu erkunden, seine eigene Krise zu provozieren —ohne sich
nun gleich mit salto mortale einem vernunftfeindlichen Obskurantismus
oder empiristischer Abstinenz in die Arme zu werfen oder auch einem ach-
selzuckenden Zynismus und «philosophischen» Immoralismus. Solche
Skepsis, solche Selbstkritik ist kein Zeichen der Schwiche der Vernunft
(selbst wenn sie ihre eigene Schwiche diagnostiziert), sondern eher ein In-
diz ihrer Lebendigkeit und Wachheit, ihrer Reife und leicht melancholisch
getonten Weisheit — denn wie sonst konnte die Aufklarung so humorvoll
gewesen sein: bei Hume etwa, bei Galiani und selbst bei Voltaire, der von
Memnonschreibt, er sei eines Tages aufden verriickten Einfall gekommen,
ganz und gar verniinftig zu werden... 35.

Ob Haller Humor gehabt hat, stehe dahin. Aber eben die beschriebene
Paradoxie der Aufklarung, dieses zweifelnde Sich-in-Frage-Stellen der
Vernuntft, findet sich auch bei Haller in seinen Gedichten, und zwar vor
allem in deren frithen Druckfassungen, die philosophisch radikaler, frei-
denkerischer sind als die spateren Umarbeitungen, die heute leider die
allein bekannten sind. Die geistige Welt dieser Gedichte also ist kontra-
punktisch strukturiert, das heisst: jedem Motiv antwortet ein Gegenmotiv,
jedem aufklarerischen Glaubensartikel korrespondiert ein ebenso aufklére-
rischer Zweifel ; und in dieser Spannung, in dieser Vernunft im Widerstreit
mit sich selbst enthiillt sich uns etwas von der geistigen Physiognomie Hal-
lers: etwas von der Geschichte seines Geistes und seiner Zeit. Es ist ein uner-
hort wacher Geist, der uns da entgegenblickt, unerbittlich ehrlich mitsich
selbst — ein Geist, dessen Glanz und Grosse sich nicht zuletzt (oder gerade)
in seiner Krise bezeugen.

Sehen wir uns diese Gegenmotive rasch an.

28



Haller verlangte an einer berithmten Stelle seiner Offenbarungsbriefe,
man miisse «die Beweise der Religion selbst einsehen, [...] selbst mit allen
Kriften des Verstandes [...] bejahen» konnen —namlich «wenn sie [die Be-
weise der Religion] unsern Leiden widerstehen sollen» 3¢, das heisst, wenn
das Kardinaldogma des Vernunftglaubens aufrechterhalten werden soll:
das der Theodizee. Gerade (und selbst) hier aber versagt das Rasonnement
des Lyrikers Haller.

Der Naturwissenschaftler Haller ist in dieser Frage zuversichtlich: ihm
offenbart sich die Weisheit Gottes selbst in grotesken Missgeburten37. Un-
erschiittert ist auch der Glaube des Theologen Haller, wenn er, Calvinis-
mus und Physikotheologie wie Ol und Wasser vereinend, bemerkt: Gott sei
unvorstellbar, doch dann unbekiimmert fortfahrt: «So viel ist aber gewil3,
daB er allmichtig, allweise, an allen guten Eigenschaften unumschriankt
ist.» 38 Anders der Dichter in den Versen iiber den Ursprung des Ubels.
Hier wird die Frage nach der Gerechtigkeit Gottes insistenter und imagi-
nativer gestellt aus der unmittelbaren Betroffenheit des ganzen Menschen.
Und so sehr diese Frage prinzipiell zuriickweist auf einen zugrunde liegen-
den Willen zum Glauben, so sehr illustriert Hallers Antwort doch auch das
kontriare Apercu Vilhelm Grénbechs und Albert Camus’: Gott sei gerade
dann gestorben, als man es notwendig fand, sein Dasein (und seine Gerech-
tigkeit) zu beweisen 3. Denn der folgerichtigste Schluss, den Haller aus sei-
ner Darstellung des physischen und moralischen Ubels zieht, fiihrt ihn ge-
radeswegs zu der bertichtigten Alternative des Epikur und Lukrez: Gott sei
entweder nicht giitig oder nicht allmachtig:

«Vergniigt, o Vater, dich der Kinder Ungemach?
War deine Lieb erschopft? ist dann die Allmacht schwach?» (S. 140).

Pragnanter noch in der ersten Fassung dieser Stelle:

«Hat seinen Kindern Gott kein besser Gliick gegénnt?
Hat er es nicht gewollt, hat er es nicht gekonnt?» (S. 329).

Haller kleidet seine Antwort also in die Form der Frage, die keine bloss
rhetorische ist. Und er versucht, der todlichen Konsequenz dieser Antwort
zu entgehen, indem er gleich anschliessend etwas iiberstiirzt noch zwei an-
dere, aber ihr widersprechende Antworten gibt: einmal die fideistische Ant-
wort des Calvinismus, die die Vernunft abdanken lisst mit dem Rekurs auf
die Unergriindlichkeit Gottes («Verborgen sind, o Gott! die Wege deiner
Huld», S.140) ; dann aber die rationalistische Antwort der Physiokotheo-
logie, die nun plotzlich und unerfindlicherweise doch erkennt, was eben
noch verborgen war und was das ganze Gedicht hindurch bezweifelt
wurde: Gottes Giite («Die ganze Schopfung legt dein liebend Wesen dar»,

29



S.142). Man sieht: diese Antworten widersprechen auch einander, und ihr
Widerspruch weist zuriick auf die Logik des ihnen zugrunde liegenden
Zweifels und Verdachts, dass Gottes Vorsehung diabolisch sei oder impo-
tent und der Mensch statt zum Gliick «zur Pein erschaffen» sei (S.123).
Kein Wunder, dass Haller selbst das Unbefriedigende dieses offenen
Schlusses (der misslungenen Theodizee also) anerkannt hat (S.118-119).

Und doch: eben in dieser inneren Unabgeschlossenheit liegt die Bedeu-
tung des beriithmten Gedichts: nur so enthiillt es die Wahrheit iiber den
Menschen Haller und iiber die geistige Situation seiner Zeit. Denn tatsdch-
lich steht Haller mit seinem blasphemischen Verdacht nicht allein da in
der europiischen Aufklirung. Gerade bei ihren konsequentesten Denkern
(Hume, Meslier, Lichtenberg, Galiani, Voltaire) sieht sich die Vernunft
immer wieder mit ihrer eigenen Ratlosigkeit, mit den Antinomien ihrer
Resultate konfrontiert. «Der Schlaf der Vernunft» (schrieb Goya naiv
rationalistisch auf das Titelblatt der Caprichos) «bringt Ungeheuer her-
vor.» Ungeheuer bringt aber auch die unerbittliche Wachheit der Ver-
nunft hervor: die poetischen Schreckbilder vom unfihigen oder bosen Gott
und von der providence diabolique sind die Alptraume der wachen Ver-
nunft4°. Und beides gehért zusammen zum Gesamtbild und zur Lebendig-
keit der europiischen Aufklirung: die fanfarenschmetternde Selbstsicher-
heit der Vernunft (der die Theodizee noch aus der Betrachtung des Erdbe-
bens gelingt, als sei Pangloss nie gewesen) und jene radikale Konsequenz
der Vernunft, die ihre eigenen Postulate in Frage stellt in den mythischen
Bildern der negativen Theodizee: «Vergniigt, o Vater, dich der Kinder
Ungemach? / War deine Lieb erschopft? ist dann die Allmacht schwach?»
Ein mythisches Schreckbild der literarischen Phantasie also (dieses Bild
von Gott) und als solches fiktional, aber die Aufklarung hat an einen sol-
chen Gott ungefahr so geglaubt wie die charmante Aufklarerin Madame
Du Deffand an Gespenster: gefragt, ob sie an Gespenster glaube, antwor-
tete sie: «Nein, aber ich habe Angst davor.»

Das wire das erste Gegenmotiv zum theologischen Optimismus der Auf-
klirung. Ein zweites hdngt eng damit zusammen. Denn das Versagen der
Theodizee ist bei Haller, genauer gesagt, ein Versagen ihrer Methode: der
Physikotheologie. Das heisst: es ist ja die Beschaffenheit der Natur (des
Menschen und der Welt), die jetzt nicht mehr fiir, sondern gegen die An-
nahme eines weisen, giitigen oder michtigen Schopfers spricht, jedenfalls
zeitweise. Nun war die Physikotheologie aber nichts anderes als eine Reak-
tion aufden (vielleicht filschlich so genannten) kopernikanischen Schock
des 16. und 17.Jahrhunderts, auf das philosophische Erlebnis der Des-
orientierung in einem grenzenlosen Weltraum. Und wie dieses Verloren-
heitsgefithl durch den physikotheologischen Nachweis iiberwunden
wurde, dass die Natur durch einen weisen Schopfergott zweckvoll einge-
richtet sei, so muss auch der Horror vor der Unendlichkeit indem Moment

30



wieder hereinbrechen, wo ein solcher Nachweis seine Glaubwiirdigkeit
verliert. Und genau das geschieht in der Aufklarung und speziell bei Hal-
ler.

Schonin seinen frithsten Gedichten wird das Thema der erschreckenden
Unendlichkeit des Weltalls und der verschwindenden Kleinheit des Men-
schen und seines Planeten angeschlagen. Zu Tausenden entstehen Welten
und Sonnensysteme im All, und zu Tausenden vergehen sie wieder «ins
alte Nichts» 41 wie Blasen auf dem Ozean; und zwar sind das spezifisch die
«tausend newen Sonnen» (S.45) — die zahllosen Weltsysteme der «neuen
Wissenschaft» seit Galileo. Doch in diesen Jugendgedichten, «Die Nacht»
und «Morgengedanken», wird das Beunruhigende der Erfahrung der Un-
ermesslichkeit noch aufgefangen durch die Bewunderung der Grosse Got-
tes, die sich eben darin manifestiert: « Ehrfurcht bebt durch meine Seele,
sie bewundert und erfahrt / [...] o Schépfer, Deiner Gottheit Gegen-
wart.» 42So wird aus Chaos noch einmal Kosmos, und Grosse kommt para-
doxerweise selbst dem im All verlorenen Menschen zu, weil er fihig ist, die-
sen erhabenen Gedanken im Gefiihl zu erfassen. Die Seele ist grosser als das
All Das ist ein Topos der nachkopernikanischen Asthetik des Erhabenen
von Brockes, Gottsched, Burke und Young bis hin zu Klopstock, Kant und
Schiller. Dem spéateren Haller jedoch gelingt, gerade in seinen bedeutend-
sten Gedichten, dieser emotionale Aufschwung nicht mehr, ebensowenig
wie die rationale Physikotheologie. Was bleibt, ist das Erschrecken vor dem
Unendlichen, der horror vacui vis-a-vis dem Chaos, dem «alten Nichts» —
ein Urerlebnis Hallers geradezu, die idée fixe des Ordnungsfanatikers:

«Unendlichkeit! wer misset dich?

Bei dir sind Welten Tag und Menschen Augenblicke.
Vielleicht die tausendste der Sonnen welzt itzt sich,
Und tausend bleiben noch zuriicke.

-]

Ich hiufe ungeheure Zahlen,

Gebiirge Millionen auf;

Ich welze Zeit auf Zeit und Welt auf Welten hin,

Und wann ich auf der March des endlichen nun bin
Und von der fiirchterlichen Hohe

Mit Schwindeln wieder nach dir sehe,

Ist alle Macht der Zahl, vermehrt mit tausend Malen,
Noch nicht ein Theil von dir; [ von der Unendlichkeit]
Ich tilge sie, und du liegst ganz vor mir» (S.151-153).

. Wenn es je dichtendes Philosophieren, denkendes Dichten: Verquik-

kung von abstrakter Vernunft, exakter Wissenschaft und visueller Kraft
der Imagination gegeben hat, so hier, in Zeilen, die die Bewunderung nicht

31



nur Kants und Hegels, sondern auch Schillers erregten. Schliesslich han-
delt es sich da um nichts Geringeres als die poetische Metamorphose der
mathematischen Formel «Unendlich minus x = Unendlich» und zugleich
der héretischen Kosmologie des Demokrit. Wohl versucht Haller auch
hier, in dem Gedicht tiiber die Ewigkeit, noch, das Schwindelgefiihl aufzu-
fangen, indem er auf Gott als das Mass des Unermesslichen zuriicklenkt:
«O Gott! du bist allein des Alles Grund!» (S.153). Doch wie die raum-
zeitliche Unendlichkeit «des alten Nichts» der gottlichen Weltschopfung
vorausliegt, so wird sie auch das Ende der Welt tiberdauern, wenn «ein
zweites nichts wird diese Welt begraben» wie der Ozean einen Tropfen
Wasser, und zahllose Welten nack unserer wird diese Unendlichkeit
ebenso iiberdauern (S. 152-153). Das erneuert also das Gefiihl der Verlo-
renheit des Menschen im Raum — «ein Sandkorn in der Welt» (S.153) —
und in der {eit. Denn als «furchtbar» empfindet Haller auch die Ewigkeit
und den sonst so verherrlichten Unsterblichkeitsprospekt des Menschen:
«Furchtbares Meer der ernsten Ewigkeit» (S.151):

«Noch selig, wiare noch der Tage kurze Zahl

Fiir uns zugleich das Maal3 des Lebens und der Qual!

Ach, Gott und die Vernunft giebt Griinde gréBrer Schrecken,
Vor jenem Leben kann kein Grabstein uns bedecken.

Und die Unsterblichkeit, das Vorrecht seiner Art,

Wird ihm zum Henker-Trank, der ihn zur Marter spart;

Im HaB mit seinem Gott, mit sich selbst ohne Frieden» (S.123).

«Und fiir ein zeitlich Gluck, das keiner rein genieBt,
Folgt ein unendlich Weh, das keine Ruh beschliet» (S. 140).

Der Trost der Religion, der christlichen oder der aufgekldrten, versagt
hier. Der Tod ist nicht, wie in der Trauerode auf Mariane Wyss, der Uber-
tritt in den ersehnten Lichtbereich der Seligen, in die géttliche Seinsfiille;
im Gegenteil: «Alles wird zu nichts [im Tode] / Die dicke Nacht der 6den
Geister-Welt / Umringt [den Toten] mit Schrecken-vollen Schatten»
(S.151).

Und noch eine dritte Lieblingsvorstellung Hallers und seiner aufgeklar-
ten Zeit wird hinfillig in der Erfahrung der Unendlichkeitsangst im Zu-
sammenbruch der physikotheologischen Theodizee — die Vorstellung der
Anthropozentrik: dass das ganze Universum im Hinblick auf die Bediirf-
nisse und das Vergniigen des Menschen geschaffen sei, der Mensch also im
Mittelpunkt der providentiellen Aufmerksamkeit Gottesstiinde: «Ja, alles,
was ich seh, sind Gaben vom Geschicke!» (S.121). Das ist ein fir das
Selbstgefiihl sogar der Aufklirer schmeichelhafter Gedanke, im Grunde
aber ein Riickfall in geozentrisches Denken, und so versteht essich, dass die

32



radikaleren Geister der Aufklarung an diesem menschlich-allzumensch-
lichen Dogma ihren kritischen Witz entfalten: David Hume zum Beispiel,
der zu bedenken gab, das Leben des Menschen sei fiir das Universum nicht
von grosserer Bedeutung als das Leben einer Auster; Sabatier, der mit dem
Gedanken spielte, die Mosquitos seien die Krone der Schopfung und der
Mensch fiir sie geschaffen; Voltaire, der in Micromégas die Besucher
vom Saturn und Sirius in drohnendes Gelachter ausbrechen lisst, als man
ihnen sagt, das Universum sei fiir die Menschen geschaffen, usw.43. In die-
sen Zusammenhang geho6rt nun, als einer der ersten, auch Haller, der
Lyriker Haller, nicht der Naturwissenschaftler+. Und zwar vertritt er, in
seinen Momenten des Zweifels an der aufkldrerischen Anthropozentrik
und Providentialitit, eine besondere, eine astronomische Variante dieses
Gedankens. Er verbindet ndmlich die Degradierung des Menschen zum
unbedeutenden Staubchen im Unendlichen mit der Vorstellung von der
Mehrheit bewohnter Welten — eine Vorstellung, die, zwar seit den Vorso-
kratikern bekannt, fir das 17. und 18.Jahrhundert durch Galileo und
Bruno ungeheuer akut geworden war (und in unserer eigenen Gegenwart
in Wissenschaft und Literatur wieder eine unerhorte Aktualitit gewonnen
hat). «Sind fiir euch so viele Welten in den Abgrund aufgehenckt?» fragt
Haller schon in einem seiner Jugendgedichte mit rhetorischer Geste, die
die Verneinung einschliesst, und fahrt, den niederschmetternden Sinn ver-
scharfend, fort: « Welten, die vielleicht bewohnet von Geschépfen hoh’rer
Art.» 45 Und noch in dem spdten Gedicht an Bodmer tiber den Tod seiner
ersten Gemahlin belehrt die Vernunft (nicht etwa die Phantasie) das
trauernde Herz iiber die Geringfiigigkeit des Menschen in einem Univer-
sum, in dem unsere Welt nicht die einzige ist:

«Sieh Welten iiber dir, gezahlt mit Millionen,

Wo Geister fremder Art in andern Koérpern wohnen(.]

Du bist ein Biirger auch, sieh selber, wie geringe!

Und gleichwol machst du dich zum Mittelpunkt der Dinge !» (S.181).

Vielsagender noch ist die Art, wie Haller diesen héchst beunruhigenden
Gedanken der radikalen Vernunft einfiigt in den Zusammenhang seiner
Griibeleien uber die Theodizee, in dem Gedicht tiber den Ursprung des
Ubels:

«Vielleicht ist unsre Welt, die wie ein Kornlein Sand

Im Meer des Himmels schwimmt, des Ubels Vaterland!
Die Sterne sind vielleicht ein Sitz verklarter Geister,

Wie hier das Laster herrscht, ist dort die Tugend Meister,
Und dieses Punkt der Welt von mindrer Trefflichkeit
Dient in dem groBen All zu der Volkommenheit» (S. 141).

33



Wenn diese desperate Hypothese geglaubt wird, dann ist das ganze
«grofB3e All» offensichtlich nicht fiir den Menschen und sein Gliick geschaf-
fen, sondern umgekehrt der Mensch mit allem seinen Elend als Mittel zum
Zweck der Vollkommenheit des grossen Ganzen geschaffen. Die Rede ist ja
hier nicht von der sogenannten grossen Kette des Seins, der traditionellen
(oft mit der Seelenwanderungslehre verbundenen) Vorstellung, dass die
hoheren, dem gottlichen Empyreum naheren Sphéren des Universums ge-
lauterten Geistwesen zugeteilt seien; denn diese Vorstellung setzt ja noch
das geordnete und begrenzte aristotelisch-ptolemiische Sphiarengehiuse
des vorkopernikanischen Weltmodells voraus, das spitestens durch Gior-
dano Bruno zerstért wurde und das Haller natiirlich lingst aufgegeben hat
(z.B. S.45, 151). Im Gegenteil : Haller konzipiert, wie so viele seiner Zeit-
genossen, die Idee der Weltenpluralitiat in dem durch Bruno geschaffenen
Bewusstseinsraum und bringt sie hier speziell in Zusammenhang mit dem
Theodizeedenken, das die Ordnung der Welt ja gerade in Frage stellt; und
dadurch verwandelt er die Theodizee in eine Miinchhausiade: mit seiner
verzweifelten ultima ratio, dass wir ungliicklich sein miissen, damit andere
Wesen auf fernen Sternen gliicklich sein kénnen, zieht er sich am eigenen
Haarzopf aus dem theologischen Sumpf. Haller hat in seiner Weise schon
recht, wenn er in der Vorbemerkung zu diesem Gedicht spater betont, er
habe das wichtigste Theodizeeargument «unverantwortlich verschwie-
gen», namlich die Lehre von der Menschwerdung Jesu und seiner Genug-
tuung fur die Siinden der Menschen. Was er statt dessen heranzieht, um
Gottes Gerechtigkeit anschaulich zu machen, die (an sich mehrsinnige)
Idee der Weltenpluralitat, war hingegen nur schwer mit christologischer
Doktrin zu vereinbaren, galt damals sogar weithin als «die neue Ketze-
rei» 46 (fiir die Bruno zum Tode aufdem Scheiterhaufen verurteilt wurde).
Im internen Zusammenhang weist Hallers Argument denn auch nicht so
sehr aufdie beabsichtigte Theodizee, die dem Menschen die kosmische und
theologische Mittelpunktstellung garantiert, als auf eine pessimistische
Anti-Theodizee wider Willen. Ein bestiirzendes Ergebnis, vor dem Kriti-
ker der Weltenpluralititslehre schon seit Thomas von Aquin gewarnt hat-
ten, aber kein ungewohnliches Ergebnis im konsequent aufklarerischen
Denken. Der tonangebende englische Aufklarer der Zeit zum Beispiel,
Samuel Johnson, kommtin denkwiirdigen und kritischen Sitzen daraufzu
sprechen in seinem berithmten — und ambivalenten — Frontalangriff auf
den landldufigen theologischen Aufklarungsoptimismus (in der Rezension
von Soame Jenyns’ Free Inquiry Into the Nature and Origin of Evil) —zwei Jahre
nach dem Erdbeben von Lissabon.

Doch wir halten inne und fragen: Theodizee, Physikotheologie, Anthro-
pozentrik, Weltenpluralitat — ist dies alles nicht genau jene Weltraumspe-
kulation, die Haller selbst verworfen hat? Wir erinnern uns an «Die
Alpen»: Astronomie war im Berner Oberland verpont! Und warum? Der

34



Astronom, der theologisierende Weltraumspekulant, «kennt den Bau der
Welt und stirbt sich unbekannt» (S.24; vgl. S.46—47). Das eigentliche Stu-
dium des Menschen ist der Mensch (nicht Gott und der Weltraum), hatte
Alexander Pope die Aufklarung gelehrt, und darin jedenfalls war Haller
sein gelehriger Schiiler. Immer wieder thematisiert er in seinen Gedichten
die Natur des Menschen, die, wie gesagt, iiberall und jederzeit dieselbe sei,
namlich der Vernunft und der Tugend fihig und damit perfektibel, wie es
die Aufklarung von Shaftesbury bis Condorcet geglaubt hat; von Erbsiinde
keine Spur. Wie sagte doch Hamlet, dessen Schopfer Haller als einen «gro-
Ben Kenner des menschlichen Herzens» 47 verehrte? « Welch ein Meister-
werk ist der Mensch! wie edel durch Vernunft! wie unbegrenzt an Fahig-
keiten! ... im Handeln wie dhnlich einem Engel! im Begreifen wie ahnlich
einem Gott!» So auch Haller mit wortlichem Anklang (es war die Rede
davon). Aber auch hier lassen die Gegenmotive nicht auf'sich warten, wie
denn auch Hamlet gleich fortfihrt: «Und doch, was ist mir diese Quintes-
senz von Staube» (I, ). Solche Gegenmotive sind beidem Lyriker Haller
jedoch nicht einfach ein Rekurs aufdas christliche Dogma von der angebo-
renen Verdorbenheit des Menschen (das Dogma, das allerdings der Theo-
loge und Piadagoge Haller spiter so beredt gegen Rousseau, Voltaire und
Pope ins Feld fihrt). Das heisst: es handelt sich in der Lyrik nicht um Kri-
tik an der Aufklarung von christlicher Seite her 48; vielmehr sieht die auto-
nome Vernunft selbst mit unbestechlichem Scharfblick das Unzulidngliche
eben jenes «Zusammenhangs von Meisterstiicken» (wir erinnern uns), als
den Haller den Menschen gern sehen mochte. «Die Vollkommenheit»,
wendet er nun gegen sich selber ein, «ist nicht der Menschen Art» (S.65).
«Wir alle sind verderbt» (S.146), elegant a la frangaise oder au naturel —
selbst die edlen Wilden in Amerika sind nicht perfekt (sie sind grausam,
und ihnen fallen die Zahne aus) 4.

Unzulanglich ist vor allem das sittliche Vermégen des Menschen. In sei-
nen Satiren (wie «Die Falschheit menschlicher Tugenden» und «Die ver-
dorbenen Sitten») nimmt Haller es sogar expressis verbis mit den Gross-
meistern der Misanthropie auf, mit Swift und Hobbes (S.61). Tugend ist
nur falscher Schein. Der Held, der Heilige, der Forscher, der Weise — fiir
die ganze Galerie der traditionellen Leitbilder gilt nun: «Wir irren alle-
sammt, nur jederirret anderst» (S. 56). Ehrsucht und Wollust, Aberglaube
und Masslosigkeit, Heuchelei und Eigennutz — das sind die Realitidten hin-
ter dem schonen Schein des Ideals. Das hindert Haller zwar nicht, ganz
unvermittelt dennoch aufdie Moglichkeit der gottgegebenen Tugend oder
auch staatsbiirgerlichen Pflichtiibung zu hoffen; aber das wirkt wie ein
Griff nach dem Strohhalm, und es fillt auf, dass solche utopischen An-
wandlungen (die ganz unvereinbar sind mit der radikalen Entlarvung des
falschen Scheins der Tugend) in den frithen Fassungen noch fehlen — diese
verweisen statt dessen achselzuckend aufdie hedonistische Lebenskunst des

35



Epikur und aufden ihr zugrunde liegenden Zynismus: « VerbeBr’ ich nicht
die Welt, so will ich sie vergniigen.» 5

Uber den Grund fiir die Priavalenz der Untugend lisst Haller uns nicht
im Zweifel: er ist zu suchen in der Schwiche der Vernunft gegeniiber den
Trieben. Gottes Geschenk niitzt uns nichts: «O Gott, der uns beseelt! wem
giebst du deine Gaben?» (S.47). Auch das ist eine Art Urerlebnis Hallers.
Schon in einem der frithsten Gedichte liest man: «Die Vernunft, der Leit-
stern, leuchtet uns mit allzu blassem Schimmer», und, mit einem anderen
Bild: «Brausend stromet die Begierde durch der Einsicht schwache
Damme.» 5! In der Erfindung von entsprechenden Bildern ist Haller uner-
schopflich: «Umsonst hilt die Vernunft das schwache Steuer an, / Der
Liste wilde See spielt mit dem leichten Kahn» (S.123). «Der schwache
Geist verlor der Neigungen Verwaltung» (S.135). Mit anderen Worten:
die Freiheit des menschlichen Willens, die schliesslich nichts Geringeres als
den Grundstein von Hallers Theodizee-Argumentation und damit seiner
Weltanschauung bildet (S. 126—127), ist empirisch nicht gegeben, ist ein
schoner Wahn:

«Wir achten oft uns frei, wann wir nur Meister andern,
Der Mensch entflieht sich nicht; umsonst erhebt er sich,
Des Korpers schwere Last zieht an ithm innerlich» (S.63). 52

Unzulanglich ist die Vernunft aber nicht nur in Hinsicht auf die Regu-
lierung des sittlichen Verhaltens, sondern auch in Hinsicht auf die Er-
kenntnis. Gewiss: einen «Leitstern» nennt Haller die Vernunft gern
(S.55), aber auch (und besonders) wenn der Leitstern Aell leuchtet, erweist
er sich allzuoft als Irrlicht. Denn sosehr Haller die Leistungen des mensch-
lichen Erkenntnisvermogens auch gerade in seiner Lyrik anerkennt, wo er
Lobeshymnen anstimmt auf Newton und Huygens (« Was nimmer moglich
schien, hat doch sein Witz vollbracht», S. 45), und so iiberzeugt er ist, dass
die Absage an das Denken den finstersten Aberglauben hereinbrechen liesse
— so klar ist auch sein Blick fur die Irrwege der Vernunft. Nicht nur ist sie
beschrankt und stosst aufihre Grenzen («Ins innre der Natur dringt kein
erschaffner Geist») 33. Sie stiirzt auch, sich selber tiberlassen, in Zweifel
tber Zweifel und verfiihrt so zum philosophischen Unglauben, in dem jede
Orientierung versagt und die kalte Verzweiflung die Zahne bleckt. Ver-
nunft — «o blinde Richterin! [...] / Die oft sich selbst betriigt und 6fters 1463t
betriigen» (S.54). Der Geist des Zweifels, der alles desillusioniert, qualt
sich unaufhorlich selbst: «Er leidet ohne Frist, / Weil er gepeiniget und
auch der Henker ist» (S.139; vgl. S. 56, 57).

Jedoch Haller kennt in dem Gedicht iiber « Vernunft, Aberglauben und
Unglauben» (dem die meisten Zitate entnommen sind) einen Ausweg aus

36



dem Dilemma des intellektuellen Zweifels: die Selbstbescheidung der Ver-
nunft, die vor den letzten Fragen stillzuschweigen bereit ist: «Das soll ich
nicht verstehn», heisst es dann, das soll «kein Geschopfe fragen» (S.57),
soll all die Fragen nicht stellen, die Haller selbst so zu schaffen machen: die
Fragen nach Gottes Giite und Weisheit, nach der Stellung und Bestim-
mung des Menschen usw. Tabu wiren also all die aufgeklarten Themen
Hallers, von denen die Rede war. Aber das Lob solcher Selbstbescheidung
klingt denn doch zu unglaubwiirdig fiir jeden, der Haller einigermassen
kennt. « Viel forschen [macht] VerdruB», belehrt er uns an solchen Stellen
und folgert: «Uns soll die Wissenschaft zum Zeitvertreibe dienen», «kein
Gliick verlangen wir, ein Tag soll allen gleichen, / Das Leben unvermerkt
und unbekannt verstreichen» in blithenden Gérten und griinen Wiesen
(S.59, 60; vgl. S.42).

Nach dlCSCI‘ Maxime, die nicht zufillig die Ruhe des Grabes als der
Giiter hochstes verheisst, hat Haller selbst nicht gelebt. Die Zweifelsucht
und die Neigung zum philosophischen Unglauben, so sehr er sie im Tage-
buch und in den apologetischen Schriften und selbst in den Gedichten be-
kampft hat, entsprechen ganz unverkennbar seinem geistigen Habitus, in
dem genannten Gedicht und auch sonsts+. Uberzeugt (im Gegensatz zu
Goethe), dass menschliche Vernunft und géttliche Vernunft dieselbe, dass
Religion und Ratio vereinbar seien 55, hat er das Unerforschliche nicht, wie
Goethe, ruhig verehrt, sondern seine Vernunft immer wieder auf die «letz-
ten Fragen» gehetzt wie andere Aufkldarer auch: in der Dichtung und im
Leben. Rastlosigkeit, «inquiétude» 56, oder, wie er selbst sagt, «unruhige
Werksucht» 57 war das Kennwort seines Lebensstils. Legendar war seine
Arbeitswut (an seinem Hochzeitstag arbeitete er an der Differentialrech-
nung) 58, berithmt seine hektische Zeitausniitzung, notorisch seine Lese-
sucht (bei Tisch, zu Pferd, am Krankenbett, im Traum) 59, verwunderlich
sein Drang ins Enzyklopadische schon im Kindesalter (als er 1000 bis 2000
Biographien berithmter Manner geschrieben haben will) ¢, unablissig die
forscherliche Selbstkontrolle (als er eines Tages die Treppe des Berner Rat-
hauses hinunterstiirzt, iiberpriift er noch in der ersten Benommenheit seine
geistigen Funktionen, indem er sich die Kaiser von China in chronologi-
scher Folge hersagt o). Ein Leben in stindiger Anspannung also. Was fehlt
im Charakterbild, ist die Gelassenheit und Heiterkeit, selbst die desperate
des dhnlich veranlagten Lichtenberg, der Gott dafiir dankte, dass er ithn
zum Atheisten habe werden lassen 2.

Hallers Cachet ist vielmehr die intellektuelle Unruhe, die nicht selten
qualvolle Wachheit der Vernunft. Und darauf deuten nicht zuletzt auch
jene gedanklichen Widerspriiche seiner Lyrik, die ich hervorgehoben habe
als die Grundziige seiner geistigen Physiognomie und der seiner Zeit 3.
Sosehr Haller als Empirist von den Grenzen der Vernunfterkenntnis tiber-
zeugt war, sowenig war er bereit, den hochgespannten Erkenntnis-Ansprii-

37



chen des Rationalismus den Riicken zu kehren. Dieser Konflikt Hallers ist
der Konflikt der Zeit: Hallers Unruhe ist die Unruhe der sogenannten
«Krise der Aufklarung» 64. Dass er sich als Dichter dieser Krise gestellt hat,
ohne die bequemen rationalistischen oder auch irrationalistischen Aus-
wege zu beschreiten — das ist nicht der glanzloseste Aspekt der Grosse des
grossen, des ruhelosen Haller.

Allerdings: die Ruhe, die «Gemiitsruhe», ist ein Leitmotiv der Lyrik
Hallers. Aber da spricht er denn doch, wie Lessings Tellheim und so viele
seiner aufgekldrten Zeitgenossen, von Tugenden, die er nicht hat. Und
wenn Haller diese zeitlebens vergeblich ersehnte Ruhe in den Gedichten
nun auch noch gleichsetzt mit jenem Gliick, zu dem er sich als Kind seiner
Zeit bestimmt glaubte und das er, wie seine Zeitgenossen, mit einer wahren
Besessenheit gesucht hat —, dann beginnen wir zu ahnen, in welche Dimen-
sion der personlichen Tragik Hallers Ruhelosigkeit verweist, die sich in den
Gedichten in ihrer geistigsten Form zu erkennen gibt. Dass der Intellekt
und besonders der des Dichters nicht zur Gliickseligkeit verhelfe, ist die
These eines Aufsatzes schon des jungen Haller, « Uber die Nachtheiligkeit
des Geistes» betitelt, aber noch ganz ohne die schwerenéterhafte Geistesko-
ketterie einer spdteren Generation, die ihren Nietzsche zu kennen glaubte.
Und noch sein allerletztes philosophisches Gedicht, mihsam in immer
neuen Ansitzen entworfen auf der Riickseite eines Briefes aus dem Jahre
1754, beklagt (in einer unbekannten Fassung) die «Gliickseligkeit» als
«verlornes Erb’ aus Gottes milder Hand» ¢s.

«Aus Gottes milder Hand» — daraus spricht (so wollen wir mit verant-
wortbarer philologischer Fahrlissigkeit annehmen) denn doch nicht mehr
allein die gliicklose Unruhe des Zweifelnden, sondern —endlich — vielleicht
auch ein wenig Gelassenheit und Zuversicht, ein wenig Gemiitsruhe. Ge-
wiss, es handelt sich da nur um ein unvollendetes Gedicht, ein blosses
Bruchstiick. Aber mit der notigen kritischen Phantasie mochte ich vermu-
ten, dass Haller diesem Fragment, seinem letzten und so typisch wider-
spruchsvollen Gedicht, einige Jahre spater denn doch eine angemessene
Schlusszeile gegeben hat, namlich in seinen letzten Worten aufdem Toten-
bett. Doch in welchen letzten Worten?

Ich sprach einleitend iiber die drei, sehr verschiedenen Versionen von
Hallers letzten Worten auf dem Sterbebett: Bekenntnis zum Unglauben,
zum Glauben, zur naturwissenschaftlichen Selbstbeobachtung. Letzte
Worte pflegen mehr oder weniger gut erfunden zu sein; aber ich meine,
wir sind uns einig in der Hoffnung, dass eine vierte iberlieferte Version von
Hallers letzten Worten authentischer ist. Sie lautet: «Ich bin ruhig» 90— ein
sinnvolles Schlusswort, scheint mir, fiir ein Leben, das in intellektueller
Unruhe gelebt wurde, in jener «unruhigen Werksucht», der wir verdan-
ken, was wir heute feiern.

38



Anmerkungen

1 Vgl. Karl S. Guthke, «Haller und Pope», Euphorion, LXIX, 1969, S. 109.

2 Gottingische gelehrte Anzeigen, Vorrede zum Jahrgang 1747. Hallers Ruhmsucht ist viel-
fach bezeugt, vgl. etwa Von und iiber Albrecht von Haller, hrsg. v. Eduard Bodemann,
Hannover 1885, S. 202, 204. (Im folgenden als Bodemann zitiert.)

3 Eduard Bodemann, Johann Georg Zimmermann, Hannover 1878, S.274.

4 Ebda, S. 275, Fussnote, und Bodemann, S. 172, 179—182. Vgl. Richard Toellner, Albrecht
von Haller, Wiesbaden 1971, S. 14—-16.

5 Vgl. z.B. das Handbuch von Christoph Siegrist, Albrecht von Haller, Stuttgart 1967,
S.16.

6 Gedichte, hrsg. v. L. Hirzel, Frauenfeld 1882, S.DIII. (Im folgenden als Hirzel zitiert.)

7 Elementa physiologiae, V, Lausanne, 1763, S.529. Vgl. Bodemann, S.213.

8 Unterdriickte Vorrede zu den Raubern.

9 Hirzel, S. 393, 392, 379.

10 Anfangsgrijnde der Phisiologie des menschlichen Kérpers, VIII, Berlin 1776, S.218 (=
Elementa physiologiae, VIII, Bern 1766, S. 127). Vgl. auch Sammlung kleiner Hallerischer
Schriften, Bern 1772, 111, g11.

11 K1. Schr., 111, 308.

12 KI. Schr., 11, 5.

13S.0. Anm. 7.

14 Albrechts von Haller Tagebuch seiner Beobachtungen iiber Schriftsteller und iiber sich
selbst, hrsg. v. J. G.Heinzmann, Bern 1787, 11, 97. (Dasselbe in KL. Schr., I, 51.)

15 K1. Schr., ITI, g22; frz. Original: Bibliothéque raisonnée, XXXVII, pt. 2, (1746), S.365.
Vgl. Hirzel, S. 378—379.

16 Hirzel, S.g79; Douglas Bush, Science and English Poetry, New York 1950, S.40 («inge-
nious nonsense»).

17 Anfangsgriinde der Phisiologie des menschlichen Korpers, V, Berlin 1772, S.136. (= Ele-
menta physiologiae, IV, Lausanne 1762, S.523).

18 Heinzmann, 11, g5f., bes. S. ro5. (Dasselbe in KI. Schr., I, 49ff., bes. S.60-61.)

19 Vgl. Toellner, S. 151-154, 170, 193—-194.

20 Hirzel, S. 241, 286, 287, 248.

21 Vgl. Karl S. Guthke, Konfession und Kunsthandwerk. Werlhofs Anteil an Hallers Gedich-
ten, Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft, XXI (1977), S.881f, bes. S.109-110.

22 Sammtliche Werke, hrsg. v. B.R. Abeken, IX, Berlin 1843, S. 155.

23 Mss. Hist. Helv. XVIII, 57, Nr. 13 und XVIIL, 49, Nr.51.

24 Hirzel, S. 406.

25 Hirzel, S. 36, 100, 167-171, 259—260. Zu Rousseau: Hallers Literaturkritik, hrsg. v. Karl
S.Guthke, Frankfurt 1970, S.61-62. Vgl. zum aufklirerischen Stolz auf den Fortschritt der
Wissenschaft und Kultur Kl. Schr., IT, 175206, bes. S. 191.

26 Zu den literarischen Widerspiegelungen vgl. bes. Stefanie Behm-Cierpka, Die optimi-
stische Weltanschauung in der deutschen Gedankenlyrik der Aufklarungszeit, Diss.
Heidelberg 1933, und Christoph Siegrist, Das Lehrgedicht der Aufklirung, Stuttgart
1974-

27 Hirzel, S. 126. Im folgenden beziehen sich alle Seitenhinweise im Text auf Hirzels Ausgabe
(s.0. Anm.6).

28 Hirzel, S. 133—-134; vgl. S. 372, auch Kl. Schr., I11, 270. Im Laufe der Zeit, schon in frithen
Auflagen, riickt Haller von dem aufklarerischen ethischen Naturalismus ab, indem er die
Tugend als Gnadengeschenk Gottes deutet (vgl. Hans Stahlmann, A.v. Hallers Welt- und
Lebensanschauung. Nach seinen Gedichten, Diss. Erlangen 1928, S. 60). Spiter, besonders
inder Vorrede zur Priifung der Sekte, die an allem zweifelt (1751), kann er sich Tugend nur
noch im Zusammenhang der christlichen Religion vorstellen (KI.Schr., I, 30).

39



20 Wolfgang Philipp, Das Werden der Aufkliarung in theologiegeschichtlicher Sicht, Géttin-
gen 1957, bes. S. 21—23. Zunge: Christian Wolff, Verniinfftige Gedanken von dem Gebrau-
che der Theile in Menschen, Thieren und Pflantzen, Neue Auflage, Halle 1753, § 89.

30 Thomas Mann, « Versuch iiber Schiller», Gesammelte Werke in dreizehn Binden, 2. Aufl.,
Frankfurt 1974, IX, 882, und «Versuch iiber Tschechow», IX, 862-863.

31 Vgl. Hans Hubschmid, Gott, Mensch und Welt in der schweizerischen Aufklirung. Eine
Untersuchung iiber Optimismus und Fortschrittsgedanken, Diss. Bern 1g50.

32 Kurt Guggisberg, Albrecht von Haller als religiéser Schriftsteller, Schweizer theologische
Umschau, XXX (1960), 241.

33 Paul Liith, Biographie und Altern, Forschungen und Fortschritte, XXXIV (1960), 239.

34 Adalbert Elschenbroich im Nachwort zu: Haller, Die Alpen und andere Gedichte, Stutt-
gart 1965, S.91, auch in Neue deutsche Biographie, VII (1965), S.547.

35 «[...] le projet insensé d’étre parfaitement sage» (Romans et contes, hrsg. v. Henri Bénac,
Paris: Garnier, 1960, S.81).

36 Briefe iiber die wichtigsten Wahrheiten der Offenbarung, Bern: Neue Buchhandlung,
1772, S.4. Vgl. J.G. Zimmermann, Das Leben des Herrn von Haller, Ziirich 1755, S.376:
«Er bemiihte sich mit den duBersten Kriften seines Verstandes die Wahrheit der Religion
zu priifen.» Dieser rationalistische Zugang zum Religiosen ist typisch fiir Haller, vgl. dazu
Israel S.Stamm, Some Aspects of the Religious Problem in Haller, Germanic Review,
XXV (1950), 5-12.

37 Zimmermann, S. 120—121.

38 Briefe iiber die wichtigsten Wahrheiten der Offenbarung, S. 17. Ahnlich zwar auch das Ge-
dicht iiber den Ursprung des Ubels (Hirzel, S. 124, v. 124f.), doch dort nur als Position, die
dann in Frage gezogen wird.

39 Vgl. Karl S. Guthke, Die Mythologie der entgé6tterten Welt, Gottingen 1971, S. 59 und 18.

40 Vgl. dazudas 2. Kapitel desin Anm. 3g genannten Buches und Marie-Héléne Cotoni, Déni-
grement dela providence et défense des valeurs humaines dans les manuscrits clandestins de
la premiére moitié du dix-huitiéme siécle, Studies in Voltaire and the Eighteenth Century,
hrsg. v. Theodore Besterman, CLII (1976), 497—513. Mancherlei Beispiele auch bei Lester
G. Crocker, An Age of Crisis, Baltimore 1959.

4 Bodemann, S.135.

42 Ebda., S.130.

43 David Hume, «On Suicide», The Philosophical Works, Edinburgh 1826, IV, 562. Antoine
Sabatier de Castres, Pensées et observations morales et politiques, Wien 1794, S.14-15
(nach Crocker, S.17).

Voltaire, Micromégas, letzter Absatz.
Vgl.allgemein, Clarence J. Glacken, Traces on the Rhodian Shore, Berkeley, 1967, S. 504 ff.

44 Vgl. Toellner, S. 151-152 iiber den Anthropozentrismus des Naturwissenschaftlers.

45 Bodemann, S. 132.

46 Marjorie Nicolson, Science and Imagination, Hamden, Conn., 1976, S. 55. Ich beschrinke
mich hier auf Andeutungen zum Problem der Pluralitit der Welten, dem ich in nichster
Zeit in einer umfassenden Studie nachgehen werde. Zu Bruno vgl. fiir den speziellen Kon-
text Arthur O. Lovejoy, The Great Chain of Being, New York (Harper Torchbook), 1960,
S.121.

47 Gottingische gelehrte Anzeigen, 1746, S. 304. Vgl. Karl S. Guthke, Literarisches Leben im
achtzehnten Jahrhundert in Deutschland und in der Schweiz, Bern 1975, S. 203.

48 So sieht es Hans M. Wolff, Die Weltanschauung der deutschen Aufklirung in geschicht-
licher Entwicklung, 2. Aufl., Bern 1963, S. g4 und 89.

49 Vgl. Karl S. Guthke, Edle Wilde mit Zahnausfall: Albrecht von Hallers Indianerbild, in:
Amerika in der deutschen Literatur. Neue Welt — Nordamerika — USA, hrsg. v. Sigrid Bau-
schinger u.a., Stuttgart 1975, S. 28-44. Ein Beispiel fiir die Ambivalenz in Hallers Vorstel-
lung vom edlen/grausamen Wilden: Hirzel, S.68-6q.

40



so Hirzel, S. 319 zuv. 20. Vgl. Hirzel, S. 75, v. 311--346 und dazu die Angaben iiber die frithen
Versionen S.315-316, bes. zu v.g10; ferner Hirzel, S.78, v.g—12 und dazu die Angaben
iiber frithere Versionen S.317. Vgl. auch Hirzel S. 310 zu v. 306.

51 Bodemann, S. 133, 134.

52 Paradoxerweise muss Haller die Willensfreiheit auch dann leugnen, wenn er sich zu einem
religios fundierten Optimismus bekennt: dann ist der Mensch oder auch die Geschichte
eben durch die Gnade Gottes determiniert; vgl. Hirzel, S. 76, 168-169, 179, 181.

53 Hirzel, S.74. Vgl. Karl S. Guthke, Literarisches Leben im achtzehnten Jahrhundert in
Deutschland und in der Schweiz, S. 180-181 ; Friedrich Gaede denkt in diesem Zusammen-
hang sogar an Kant (Humanismus, Barock, Aufklirung, Bern 1971, S.253).

54 So auch Josef Helbling, Albrecht von Haller als Dichter, Bern 1970, S.111. Vgl. Heinz-
mann, I1, 294.

55 Vgl. oben Anm. 36 und Hirzel, S. 129, sowie Bodemann, S.g5. Das christliche Analogon
dieser aufkldrerischen Vorstellung ist der Satz, dass der Mensch nach dem Bilde Gottes ge-
schaffen sei. Dieser Satz steht hinter einer traditionellen philosophischen Denkform, die in
Hallers Zeit ihre Vollendung bei Christian Wolff findet. Vgl. dazu John Dillenberger, Pro-
testant Thought and Natural Science, New York 1960, S. 168.

56 Bodemann, S. 215,

57 Heinzmann, I1I, 253. -

58 Bodemann, S.213.

59 Hirzel, S.LXXXIII, LXXXV, CLIV. Traum: Elementa physiologiae, V, Lausanne
1763, S.623.

00 Bodemann, S. 87. '

61 Hirzel, S. CCCLXV. Uber einen dhnlichen Fall s. Bodemann, S. 162.

62 Schriften und Briefe, hrsg. v. Wolfgang Promies, I, Miinchen 1968, S. 402.

63 Die Verbindung von Unruhe und Dichten, dessen Element die Einbildung ist (vgl. Anm. 15
u. Hirzel, S.378), fillt in die Augen in Zimmermanns Notiz: «Son imagination etoit son
tourment eternel, et 'ennemi le plus acharné de son repos» (Bodemann, S.21g).

64 Leonard P. Wessell, G. E. Lessing’s Theology, Den Haag und Paris 1977, Kap. 3, bes. S. 93.

65 Mess. Hist. Helv., XVIII, 49, Nr. 51, Burgerbibliothek Bern.

66 Bodemann, S. 152 («]Je suis tranquille»).

41



	Hallers Lyrik : Glanz und Krise der Aufklärung

