
Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft.
Wissenschaftlicher und administrativer Teil = Actes de la Société
Helvétique des Sciences Naturelles. Partie scientifique et administrative
= Atti della Società Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

Band: 150 (1970)

Vereinsnachrichten: Sektion für Logik und Philosophie der Wissenschaften

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


12. Sektion für Logik und Philosophie der Wissenschaften

Sitzung der Schweizerischen Gesellschaft
für Logik und Philosophie der Wissenschaften

Samstag, 17. Oktober 1970

Präsident: Prof.Dr.E.J.Walter, Tumbelenstrasse 72, 8330 Pfäffikon
Sekretär: Hans Iklé, Im Rhyner, 8712 Stäfa

1. J.-Claude Piguet (Hochschule für Wirtschafts- und Sozialwissenschaften,

St-Gall) - Le problème des sciences humaines aujourd'hui
Les sciences humaines ont pour objet l'homme, ou plus exactement

l'humain dans l'homme. Elles ont amené historiquement à prendre
conscience d'une nouvelle image de l'homme, qu'on peut caractériser par
trois traits.

1. Le premier trait est celui de la relativité des mesures humaines de
l'homme (Heraclite, Nietzsche), et en particulier la contingence de
l'existence humaine (Sartre) et la mise en situation de la raison (Théve-
naz). En un mot, donc, une révolution copernicienne : si la Terre n'est
plus le centre du monde, les habitants de la Terre ne sont plus non plus la
référence obligée de toutes choses. Il n'y a, tout simplement, plus de
référence obligée. La philosophie contemporaine renonce donc à cette
prétention traditionnelle qui amenait à rechercher l'unité derrière la
multiplicité: elle fait façon de la multiplicité et s'appuie résolument sur un
pluralisme. Il n'y a plus une vérité, parce qu'il n'y a plus une réalité : mais
il y a autant de vérités que de visions de la réalité. C'est dire la dette que
notre temps doit à des philosophes comme Dewey et William James,
pour ne rien dire de Dilthey.

2. Le deuxième trait est celui de la relativité de la nature humaine ainsi
mesurée. L'homme cesse d'être l'homme, dans la mesure où ce substantif
substantifie et évoque une essence stable, permanente. Dès Darwin
l'homme a rompu les dernières attaches qui le liaient à un Dieu créateur
parfait; il cesse d'être le produit achevé de la nature et devient transition:
descendant du singe, il annonce une nouvelle espèce. Le surhomme, mythe
nitzschéen, se fait prophétie et amorce une futurologie : les mutations
biologiques sont déjà en médecine, sinon contrôlées, du moins susceptibles
d'être déclenchées (substances cancérigènes, effets de la thal im on ide. etc.).
II en va de même des mutations spirituelles (neuro-chirurgie, LSD, etc.).
L'homme y perd son essence : il ne devient rien d'autre que l'idée qu'il se
fait de lui-même, et cette idée contribue à le faire autre qu'il n'est.

Ces deux premiers traits, pris ensemble, bouleversent notre conception du temps et
de l'histoire. Jadis le temps s'opposait à l'éternité comme la Terre au Ciel: ici-bas,

203



tout passe, mais là-haut, tout demeure immobile, sacré, immuable. Chaque philosophie
se faisait platonicienne, assignant à la Terre le modèle du Ciel, au temps l'étalon de

l'éternité, et à la mort de l'individu la promesse de l'immortalité. Aujourd'hui les
doctrines de l'évolution chez un Teilhard de Chardin ainsi que les philosophies
dialectiques de l'histoire transfèrent à l'espèce humaine ce que la philosophie classique
disait de l'individu seul, et au cosmos entier ce qu'elle affirmait de la Terre : la mort de

l'homme n'est plus le non-sens radical qu'est encore pour Sartre la mort de l'individu
(ma propre mort) et la temporalité ne s'oppose plus à l'éternité, mais se glorifie elle-
même comme temporalité. Prédiquant ainsi la mort de l'homme, Foucault abolit
toute condition individuelle pour affirmer l'identité de la nature humaine et de la
conscience collective que nous en prenons, dans une finitude absolue. Tout se passe
comme si en refusant d'être le jouet aveugle d'un déterminisme auquel il ne croit plus,
mais qui venait du passé, l'homme contemporain abolisse le passé pour chercher à

diriger sa propre évolution par la futurologie et la planification - ouvrant ainsi la

porte à la manipulation de l'homme par l'homme et à la dévalorisation des valeurs
personnelles. Il y a davantage : l'évolution technique propre à, notre temps est en train
de transformer radicalement les cadres mêmes de notre activité pratique, à savoir le

temps conjointement à l'espace. D'une part, la course à l'espace, qui anéantit les

distances, qui nous transfère de Paris à New York en quelques heures et de la Terre à

la Lune en quelques jours, se heurte dès qu'il s'agit de planètes éloignées et a fortiori
d'étoiles proches, à la dimension temporelle: le temps (mesuré en années lumières)
qui nous sépare des astres passe toute durée humaine. Et d'autre part - fait plus important

encore - ce qui était jadis temporel devient simultané et notre monde s'organise
selon les lois non plus de la succession, mais de l'ubiquité: par la télévision et les

moyens d'information, le monde devient présent à chacun en même temps, et ce présent,
dans son actualité, abolit aussitôt tout passé. La conscience historique fait les frais de

l'opération, et en même temps qu'elle, la conscience d'être enraciné géographiquement
et existentiellement non seulement dans un certain pays ou un certain continent, mais
tout bonnement, sur la Terre et non pas ailleurs.

3. Enfin, troisième trait caractéristique, la raison humaine cesse d'être
le lieu où se nouent tous les fils que l'homme tend autour de lui : l'image
de l'araignée, chère à Diderot, n'a plus cours. La raison, comme on dit
aujourd'hui, se «décentre». Elle était jadis, chez un Leibniz, le lieu où
convergeaient tous les énoncés et tous les faits de l'univers devenus
intelligibles; elle n'est plus aujourd'hui, comme l'a dit Breton, je crois, que
cette pauvre petite chose qui flotte à la surface de nous-même. Et nous-
même sommes ce que nous ne sommes pas conscients d'être-voyez Freud.

Sur ce troisième point, il faut encore souligner le paradoxe de notre époque. Nous
reconnaissons l'irrationnel en nous, mais dans cette reconnaissance même, nous mettons

toute la rationalité que nous chassons de son objet. Le déclin des philosophies de

l'absurde à la Sartre se mesure à la nouvelle prétention de rationaliser l'absurde.
Les courants analytiques, Popper en tête, ou aussi leurs adversaires acharnés que sont
les tenants de la Frankfurter Schule (pour ne rien dire des structuralistes français)
étouffent le scandale de l'irrationalité humaine en la plaçant au terme d'un système
explicatif de plus en plus formalisé.

La connaissance rigoureuse, qui s'était toujours défiée des jeux gratuits de l'arbitraire

esthétique, intègre en elle le principe des libres combinaisons et des choix
arbitraires, et inversement le royaume de l'imagination et du plaisir esthétique, qui
s'était toujours défié des constructions rationnelles scientifiques, se formalise en inté-

204



grant en lui la rigueur des mathématiques. Notre époque fait donc jouer Freud contre
le rationalisme de 1'Aufklärung, mais elle fait jouer aussi ce rationalisme contre le
romantisme freudien et marxien.

Il faut encore ajouter à ce tableau sommaire l'image nouvelle que la
sociologie nous apporte. A l'idée d'une vie sociale définie par l'interaction
concertée d'individus conscients et organisés (pensez à la Cité de Dieu
chez Augustin, et aux innombrables utopies, profanes ou sacrées, qui
découlent du platonisme), succède en sociologie contemporaine la vue
d'une société primordiale, antérieure aux individus, définie par des traits
dont les membres de cette société ne sont pas conscients, car ils la subissent
comme une contrainte. Tantôt cette contrainte prend le nom d'exploita-
tation capitaliste de la classe des travailleurs (Marx), tantôt celui de
l'oppression engendrée par les tabous sexuels (Reich), tantôt encore celui
de l'oppression par la classe dirigeante de la société de consommation
(Habermas, Marcuse), tantôt enfin par la conjonction de deux de ces
traits ou des trois ensemble.

Ce décentrement sociologique condense peut-être en un les trois dé-
centrements précédents. A l'homme qui cherchait dès Descartes à être
maître de lui-même afin de devenir le maître de la nature, succède un
homme asservi dès sa naissance par son conditionnement social et
économique; à l'homme orgueilleux qui, dès Aristote, sait qu'il est le
produit le plus achevé de la création naturelle, succède l'idée, rétrospective,

d'un primate évolué, ou celle, prospective, d'un robot en voie de
développement. Et la raison humaine elle-même, siège traditionnel de
toute rationalité, s'irrationalise du côté de la chose à expliquer et se
superrationalise du côté de l'explication.

Telle est en gros la nouvelle vision de l'homme que proposent les
sciences humaines. Ces dernières toutefois ne font pas que la proposer:
elles prétendent la justifier scientifiquement. Elles ont pour but de l'étudier
et de la fonder. Et c'est avec cette prétention que commencent les
difficultés.

Essayons de formuler cette difficulté, en remontant au romantisme dont
nous sommes restés les héritiers. Le romantisme avait mis une barrière
infranchissable entre l'activité scientifique d'une part, et les activités
artistiques et métaphysiques d'autre part. C'est cette barrière que notre
époque veut abolir. En cela elle tire de Kant une leçon qu'avait déjà tirée
l'idéalisme post-kantien et Hegel en particulier; pour Kant en effet seul
le phénomène est objet de connaissance scientifique, tandis que l'humain
en général relève de l'ordre nouménal et échappe aux prises de la science.

Le romantisme, l'idéalisme post-kantien, Hegel et les hégéliens et
toute notre philosophie contemporaine sont donc tous d'accord sur ceci,
qu'il faut dépasser le dualisme kantien et réconcilier la science et l'humain.
Toutefois ils ne voient guère que Kant, dans sa doctrine, n'affirmait pas
l'irrécutibilité du scientifique et de l'humain au niveau des objets considérés,

mais d'abord et surtout au niveau des principes de la connaissance.
Plus exactement, il a considéré que l'opposition entre le phénoménal et

205

\



le nouménal découle de la manière de connaître. Le vrai dépassement de

Kant devrait ainsi concerner les activités humaines prises à leur source,
et non pas leur seul cheminement ni les seuls résultats qu'elles engendrent.

Or ni le XIXe siècle, ni le nôtre, n'ont encore posé en toute clarté le problème de la
différence entre la connaissance de la nature et la connaissance de l'humain, au niveau
des connaissances elles-mêmes et indépendamment des objets à connaître. Pour nous
comme pour nos prédécesseurs, il n'y a connaissance que selon le modèle des sciences
de la nature, et les sciences humaines considèrent comme allant de soi le fait que la
connaissance des faits humains se situe dans le prolongement spontané de la connaissance

des faits naturels. Ce faisant, nous replongeons en une pensée pré-critique : c'est

pour Leibniz en effet que la connaissance empirique se prolonge en connaissance
scientifique, et la connaissance scientifique en connaissance métaphysique, et c'est

précisément ce que Kant reproche à Leibniz. Car pour Kant la connaissance scientifique

est une activité humaine qui se connecte non pas en série, mais en parallèle avec
d'autres activités, morales ou esthétiques. Elle n'est ni supérieure ni inférieure aux
autres, elle est simplement différente. Et en cela, Kant reprenait une idée répandue
dans les milieux empiristes anglais, à savoir que les cinq sens contribuent ensemble aux
progrès de la connaissance exacte, mais qu'à côté d'eux, et distinct d'eux, il y a un
sixième sens dévolu à d'autres fonctions. Faire de la science, pour Kant, ce n'est donc

pas prendre pour objet «quelque chose» qui soit incompatible avec autre chose, mais
c'est exercer une activité spécifique dont les conditions ne sont pas compatibles de fait
avec celles qui dirigent une autre activité humaine, du moins avant qu'on ait posé de

droit la question critique de la possibilité de ces conditions.
Dans l'expression «faire de la science», pour Kant, ce n'est pas le substantif

«science» qui limite la portée de cette activité, mais c'est le verbe «faire».

C'est précisément ce refus kantien de la syncrèse qui est oublié de nos
jours. Elle est oubliée des savants, et de ceux qui ne le sont pas. Artistes
et philosophes, par exemple, veulent à tout prix entrer dans la grande
ronde de la recherche scientifique. Ils accordent au prédicat «scientifique »

une vertu magique, et tendent à rendre scientifique de force ce qui ne l'est
pas de nature. Un musicien qui cherche sa voie, c'est aux yeux de l'opinion
régnante un amateur; mais s'il trouve le moyen d'émarger au budget de la
recherche scientifique pour s'adonner à la musicologie expérimentale, il
passe au rang de professionnel. Xénakis compose à l'aide d'un computer,
et les philosophes renouvellent, vis-à-vis de l'ethnologie, de la linguistique,
de l'archéologie, les complexes qu'ils avaient manifestés jadis devant la
théorie de la relativité.

Ce tabou du scientifique réintroduit donc l'illusion que dénonçait déjà
Kant : celle de la continuité obligée des sciences naturelles et des sciences
humaines. A la suite des théories de l'évolution et de la croissance, je
suppose, et aussi à la suite du progrès réellement continu des sciences de
la nature, chacun est au fond intimément persuadé, aujourd'hui, que les
sciences humaines ne peuvent pas ne pas se situer dans le prolongement
des sciences de la nature. Comment une activité qui a si bien réussi en
astronomie pourrait-elle échouer à propos de l'homme Ce n'est pas là
exactement du scientisme, mais c'est de la paresse intellectuelle. L'idée de

planification qui est nôtre ajoute encore à cette croyance: plus rien ne

206



saurait arriver sur notre planète, pense-t-on, qui n'ait été judicieusement
préparé, minuté, compté, planifié: notre temps chasse l'imprévu et
l'aventure par tous les pores de sa peau.

Or c'est oublier combien, dans l'histoire, les grands tournants de la pensée furent
réellement imprévus, et imprévisibles; combien les grandes découvertes de notre
civilisation occidentale ont eu lieu presque toujours non pas en accord avec l'esprit du
siècle, mais en rébellion contre lui. Il a fallu, même à Alexandrie au IIIe siècle avant
notre ère, qu'Erasistrate enfreigne de sérieux tabous sociaux pour faire progresser la
médecine et pour fonder l'anatomo-pathologie en disséquant des cadavres. Et il a fallu
quels efforts pour que les mathématiciens du XIVe et du XVe siècle s'émancipent
totalement de la logique scolastique, qui bouchait leurs yeux aux possibilités des
mathématiques nominalistes, à la richesse du nombre zéro, aux nombres négatifs et aux
nombres imaginaires.

Notre époque rêve de fonder la science de l'humain: mais si elle ne fait
que transposer, même en les adaptant, les méthodes et surtout l'esprit qui
ont cours dans les sciences de la nature, elle ne parvient à aucun résultat
autre que celui auquel parvenait Descartes lui-même, quand il traduisait
sa propre pensée dans le langage de la scolastique. C'est donc un préjugé
de croire que les sciences humaines aient à se situer dans le prolongement
des sciences naturelles, surtout en ce qui concerne leurs méthodes. Je crois
au contraire qu'il faut aux sciences humaines une révolution épistémo-
logique qui dégage entièrement la pensée des cadres naturalistes que nous
avons acquis dès Platon, et surtout dès Aristote.

Ceci dit, j'aimerais poser une question fondamentale concernant la
possibilité même qu'ont les sciences humaines de se constituer. Et pour
cela, il me faut fixer une certaine terminologie, que j'emprunterai
simultanément aux tenants du positivisme anglo-saxon et aux cercles de la
philosophie européenne de tendance herméneutique et dialectique.

Voici ce vocabulaire. J'aimerais distinguer d'abord, conformément à la
logique anglo-saxonne, le meaning d'un énoncé et son réfèrent. Le meanings

c'est la signification de l'énoncé telle qu'elle ressort de l'examen même
de sa teneur effective. Le 17e jour du 10e mois de la mil-neuf-cent-soixante-
dixième année de notre ère chrétienne est une désignation dont le meaning
renvoie avec clarté, quoique avec lourdeur, au jour d'aujourd'hui. Et ce
jour même, que je vis maintenant, auquel j'ai beaucoup songé, et qui
s'accomplit sous nos yeux, est le réfèrent que visait l'énoncé.

Pour ne pas abuser des termes anglais, j'appellerai dans mon langage
signification le meaning ainsi défini, et chose signifiée, ou chose tout court,
son réfèrent.

Ceci posé, faisons appel à un terme qui a cours essentiellement (mais
pas uniquement) dans les cercles de la philosophie européenne : le terme
de sens. La logique connaît aussi le terme de « sense », qu'elle oppose à
«non-sense». Mais pour elle le « sense» est une propriété du meaning,
donc de l'énoncé. On ne peut en bonne logique positive poser la question
du sense ou du non-sense que par rapport à un énoncé déjà constitué. Par

207



exemple, on peut débattre longtemps, et on a longtemps débattu à Oxford,
sur le « sense » d'un énoncé comme celui-ci : « Le roi de France est chauve. »

Que cet énoncé soit sense ou non-sense, en tout cas il a fallu qu'il y ait eu
énoncé pour qu'on pose la question.

La philosophie européenne de son côté ne rapporte pas nécessairement
le sens aux énoncés et à leurs significations : elle le rapporte également aux
choses sur lesquelles il peut ou il ne peut pas y avoir énoncé. Elle parlera
par exemple du sens d'un coucher de soleil, entendant par là que le
coucher de soleil lui-même, dans sa réalité perceptive (et non pas l'énoncé
tenu sur lui), est sens, ou a un sens. Elle parlera également du sens de
l'amour en l'opposant aux significations des phrases tenues sur l'amour,
ou à propos de lui. A cet égard toute la philosophie de Heidegger est une
tentative de saisir le sens en dehors des énoncés qui portent, ou qui
porteraient, sur lui : ce faisant Heidegger se réfère à Hegel, dont la logique
monnaie en énoncés un sens antérieur qui est celui des aventures mêmes
de l'esprit qui le recherche.

On voit ainsi, grâce à ces précautions, se préciser une certaine terminologie

qui me permettra de poser le problème central des sciences humaines.
J'ai opéré en effet deux coupures : celle qui sépare les énoncés d'une part
(ainsi que le meaning qui leur est inhérent) des choses mêmes dont ils
prétendent être la signification intelligible. Et celle qui sépare le sens (propre
aux choses mêmes) et les significations (propres aux énoncés seulement).
Il y a donc d'un côté les énoncés, et ces énoncés ont ou n'ont pas une
signification. Il y a de l'autre côté les choses réelles, auxquelles peuvent se

rapporter les énoncés comme à leur réfèrent, et ces choses réelles ont un
sens, ou sont un sens.

Ceci dit, j'aimerais maintenant énoncer la thèse principale de ma
communication. Une science humaine, ce devrait être d'un côté une
science, c'est-à-dire un ensemble d'énoncés pourvus de signification; et
d'un autre côté une science humaine, c'est-à-dire qui porte sur des faits
humains, choisis comme référents au détriment des choses naturelles, et
pourvus d'un sens. Une science humaine doit donc expliciter, au moyen
d'énoncés, des réalités humaines pourvues de leur sens.

Tout le problème épistémologique des sciences humaines tient pour
moi en ceci, de savoir comment le sens du réfèrent, c'est-à-dire le sens
des faits humains comme tel, peut entrer en rapport avec les significations
des énoncés théoriques tenus à leur propos.

La solution de ce problème dépend fondamentalement de la réponse
qu'on donnera à cette question : Quand on rapporte le sens des choses aux
significations des énoncés, faut-il le faire en rapportant les choses aux
énoncés, ou les énoncés aux choses? Si on part du sens de la chose, on
entre déjà dans les cercles herméneutiques et dialectiques de la philosophie
européenne et on tourne le dos à la philosophie anglo-saxonne ; si en
revanche on part des énoncés du langage et de leur signification, on
s'interdit de comprendre l'herméneutique. Cette alternative, qu'a admirablement

formulée Karl Otto Apel, me paraît engager tout l'avenir de la
philosophie et des sciences humaines.

208



Mais moi, je ne veux pas entrer dans l'un ou l'autre des courants
philosophiques existants: je veux tenter de poser une question critique sur les
possibilités et leurs conditions.

Deux réponses doivent être exclues au principe. Je les formule de façon sommaire,
mais aussi claire que possible. La première réponse est, en gros, celle de Ayer: il n'y a
de sens qu'à l'intérieur des énoncés scientifiques, structurés clairement selon leur ordre
sémantique et syntactique. Tout le reste est non-sense. On peut naturellement ne pas
suivre Ayer dans ses exclusives, mais il faut bien dire que même Popper le suit dans ce
qu'il affirme : la falsification est un principe épistémologique qui repose fondamentalement

sur le principe de non-contradiction, donc sur une propriété des énoncés, et non
pas des choses à propos desquelles on énonce quelque chose.

La seconde réponse qu'il faut exclure est l'inverse de la première: il n'y a de sens
qu'à l'intérieur d'un monde qui n'est pas engendré ni défini par la connaissance scientifique,

car cette dernière aboutit, au point de vue du sens, à un nihilisme radical.
Meyerson déjà disait que toute science aboutit à une tautologie aussi vide qu'un désert,
et les affirmations de la science se réduisent, pour Nietzsche et surtout pour
Heidegger, au néant.

Je dirais qu'il faut refuser ces deux positions parce que, en vérité, si le sens des
choses réelles échappe aux méthodes de la connaissance scientifique, dûment éprouvées
par plus de 2000 ans d'histoire, c'est que ces dernières sont inadéquates à l'objet qu'on
veut leur imposer. Et si la connaissance scientifique façonnée par l'étude de la nature
échoue à saisir l'humain, c'est qu'elle n'est pas faite pour lui. Il y a donc bien incompatibilité

entre ces deux termes : scientifique et humain, mais justement, il s'agit de lever
cette incompatibilité et de transformer une antinomie en méthode.

Le problème rebondit alors sous la forme suivante: quelles sont les
conditions qui permettraient à la connaissance humaine de se rendre
adéquate à cet objet qu'est le sens des phénomènes humains

J'y vois pour ma part trois conditions, lesquelles sont toutes suspendues
à cette condition première que j'ai esquissée, à savoir l'égal refus du
dogmatisme scientifique et du scepticisme littéraire ou esthétique.

Voici la première des conditions. Elle apporte de l'eau au moulin du
positivisme. Si les sciences humaines veulent être des sciences, il faut
qu'elles visent la connaissance des phénomènes humains. Elles doivent
mettre d'un côté les faits humains qu'elles désirent étudier, et d'un autre
côté les règles de la connaissance de ces faits. Il n'y a pas, de façon générale,

de connaissance humaine en général sans ce présupposé du dualisme
épistémologique.

Cette première condition revient en d'autres termes à exiger le caractère
nécessairement théorique de toute connaissance : cela ne signifie pas que
la connaissance doive récuser toute fin pratique; mais la seule praxis ne
définit pas encore la connaissance.

Contre cette exigence, les sciences humaines font valoir à leur décharge, surtout si
elles sont structurées selon les lois de la dialectique, que la connaissance n'est pas
théorique, mais théorético-pratique. Cela signifie que la connaissance n'aurait pas
pour but d'enregistrer un phénomène, de le traduire dans le langage de l'entendement,
puis de le vérifier au contact de l'expérience. La connaissance serait au contraire théo-

209



rético-pratique, c'est-à-dire que, en connaissant ainsi, elle modifierait l'état des choses
étudiées en même temps que cet état des choses la modifierait elle-même. Par exemple,
én sociologie ou en économie, planifier, cela signifie en même temps prévoir (c'est
l'aspect théorique) et diriger (c'est l'aspect pratique).

Je dirais ici que cet abandon du caractère purement théorique de la science a
indiscutablement sa raison d'être, surtout quand il s'agit du futur. Aristote avait déjà
remarqué que le futur est contingent et n'autorise aucun savoir actuel. Toutefois cela
ne signifie pas que la science doive renoncer à son idéal qui est celui du savoir. Or un
savoir est défini d'abord selon l'ordre théorique, et non par l'utilité empirique qui en
peut résulter. Et c'est précisément ce qui manque à notre époque : ce sens du savoir,
l'existence de vérités dont le sens soit indépendant ; le sens, si vous voulez, des valeurs,
dans la mesure où elles demeurent transcendantes par rapport au fait de leur apparition.
Et concernant l'humain, nous souffrons de ne pas savoir ce qu'est l'homme, et de ne
pas pouvoir transmettre ce savoir au cas où nous le saurions. C'est pourquoi c'est un
service que les sciences humaines pourraient nous rendre que de permettre l'acquisition
d'un savoir sur l'homme. Et pour cela, il faut qu'elles se constituent aussi en une
connaissance théorique, et qu'elles cherchent aussi, en pleine conscience, à inscrire
dans leurs énoncés le sens des choses sur lesquelles elles font porter leur attention.

Voici maintenant la seconde condition. Si l'on m'accorde le dualisme
épistémologique dont j'ai parlé, ainsi que cette nécessaire vection de la
connaissance vers le savoir, alors il faut, pour permettre aux sciences
humaines de se développer, accorder encore un renversement sémantique
que je veux définir.

Tant que la connaissance scientifique, en effet, lit, dans son usage
ordinaire, le sens des choses au travers des significations que portent ses
énoncés, elle s'interdit de saisir les choses elles-mêmes et n'atteint que
leur présence au sein du langage qu'elle tient. Dans les sciences de la
nature, en effet, c'est la formulation des choses qui révèle le sens des
choses: pour savoir en mécanique classique ce qu'est la masse, je dois
consulter une équation qui me livre, dûment formulée, la masse comme
constante dans une fonction qui lie la force et l'accélération. Le dire des
choses, en sciences naturelles, est la clef qui ouvre aux choses mêmes.

Or l'existence du plus petit des faits humains met en question de façon
radicale ce nominalisme sous-jacent aux sciences de la nature. Car un fait
humain est d'abord humain avant que d'avoir été dit comme tel: le

courage est d'abord un comportement concret, dans une situation
particulière, avant que d'être l'exemplification particulière d'une loi générale
formulée. Qu'est-ce que le courage demandait Socrate. Eh bien, on n'a
jamais répondu à cette question, parce qu'on n'a jamais pu y répondre.
Sitôt que vous définissez le courage ou que vous en formulez la loi générale,

l'acte de courage perd de sa valeur, perd de son sens, et devient
l'application mécanique d'une recette. Un phénomène humain est donc
toujours transcendant, dans son sens, par rapport à sa formulation, ou, si

vous voulez et pour parler un autre langage, une valeur humaine est
toujours transcendante, comme valeur, par rapport au fait de son
apparition. Il faut répéter ici cette distinction capitale entre la valeur et le fait de
la valeur: les faits peuvent être saisis dans la formulation qu'on en donne,
tandis que la valeur, elle, résiste à cette formulation. Elle ne résiste pas,

210



comme on le dit trop souvent, à toute formulation, mais elle ne se confond
pas, comme valeur, avec l'énoncé du fait qui la manifeste.

Le renversement sémantique que je pose comme condition de possibilité
pour une science humaine tient donc en ceci, qu'il faut prendre pour point
de départ le sens des choses et non pas les significations du langage tenu
sur lui, et que, à partir de là, il faut étudier les conditions qu'offre le
langage d'être à même de rendre compte de ce sens. A qui veut faire de
l'esthétique musicale, il faut dire ceci: Partez du sens même de la
symphonie tel que vous l'éprouvez dans votre conscience, et cherchez à quelles
conditions un langage peut être amené à répondre, dans ses significations,
à ce sens. Qu'il y réponde, cela ne fait aucun doute: si je dis que la Ve
symphonie de Beethoven est «pastorale», tandis que la VIe exprime le «destin»,

je dis une ânerie, ou bien alors je confonds les œuvres. Mais je
rétablirai alors la vérité en pliant le langage à la chose même à laquelle il se

réfère, et non pas du tout en partant des énoncés : Bergson déjà disait que
l'ensemble des énoncés tenus sur un fait humain était incapable, par
simple addition, de rendre l'infinie complexité de ce fait. A plus forte raison

quand il s'agit d'une valeur.
Le renversement sémantique demandé consiste donc à instaurer un

langage dont les significations se plient au sens même des choses au lieu
de dire le sens des choses dans les significations acquises par un langage
donné. Le langage de la connaissance cesse alors d'être le lieu où la
pensée se place afin de réduire à des énoncés tout le reste du monde, mais
il devient l'objet critique et thématique propre de la pensée, qui se situe
elle-même dans la chose sur laquelle elle aimerait prononcer des phrases
adéquates.

Ce renversement sémantique apparaîtra avec plus de technicité dans la
troisième condition de possibilité des sciences humaines à laquelle j'en
arrive maintenant. Le renversement sémantique en effet n'a pas qu'une
fonction épistémologique, en liant ainsi la connaissance humaine à ce
dont il doit y avoir connaissance. Il a aussi une fonction logique, à l'intérieur

même de la connaissance désirée des faits humains.
Toute connaissance en effet, dans sa formulation, lie deux plans

distincts : le plan sémantique et le plan syntactique. Le plan sémantique,
c'est l'ensemble des significations que porte un énoncé, et le plan syntactique,

c'est la structure verbale de cet énoncé et l'ordre dans lequel il
apparaît au sein d'un discours.

Or la connaissance ordinaire considère le plan sémantique comme une
suite du plan syntactique : je veux dire que l'ordre, dans les énoncés, y est
gros des significations. Cela est particulièrement visible en mathématiques:

dans la numération arabe, l'ordre des chiffres est cela qui donne
une signification au chiffre inscrit. Chez Aristote déjà, la logique est une
logique de l'ordre; la conclusion suit, et par cela même a valeur sémantique

de conclusion. En géométrie, l'axiome précède, et par cela même a
valeur d'axiome. Le support des significations accordées par la pensée à
des énoncés, c'est donc l'ordre des signes, et non pas la chose dont elles
sont signe.

211



Or si les faits humains doivent être appréhendés par les sciences
humaines dans le sens qu'ils manifestent comme réalité, la réduction de toute
signification du langage à un ordre syntactique exclut qu'on trouve, dans
les énoncés, autre chose que le reflet d'un ordre des signes. En d'autres
termes, le préjugé qu'il faut ici lever est celui-ci : il n'est pas du tout certain
que le sens des faits humains soit réductible à priori à un ordre de signes.
Il n'est pas certain, pour le dire encore autrement, que la valeur du courage

soit réductible aux propriétés syntactiques des énoncés qui portent
sur lui.

Par conséquent il faut au moins rêver d'une logique qui ne dérive plus
le plan sémantique du plan syntactique, mais qui au contraire plie l'ordre
des significations au sens des choses mêmes.

Permettez-moi d'illustrer cette dernière demande à l'aide d'un exemple
emprunté au domaine de la linguistique. Je dirais, en m'appuyant sur des
textes de Benveniste, que toute la logique a toujours été écrite comme une
logique de la troisième personne. Elle est une logique du pronom «il».
Cela signifie que le pronom IL est un signe, que l'on peut manipuler, et
dont la signification tient tout entière à la structure de la phrase où il
paraît. La valeur sémantique du pronom de la troisième personne dépend
uniquement de la fonction qu'il occupe au sein d'un discours. IL peut
désigner Pierre, Jacques ou Jean, cela dépend de la phrase.

En revanche, note Benveniste, les pronoms de la deuxième et surtout
de la première personne acquièrent une signification précise d'une façon
tout autre. Quand je dis JE, il faut que cela soit moi qui aie prononcé ce
mot, devant vous : alors vous savez de qui je parle. Ce n'est pas la phrase
que je formule qui vous renseigne, mais c'est ma présence comme locuteur.

Le sens de ce pronom ne vient pas de la phrase ni du langage, mais
d'ailleurs.

Il y a donc des mots, dans les langues, qui ont un sens indépendamment
de toute structure syntactique. Leur signification est purement sémantique,
et ne dépend pas de l'ordre des énoncés. Benveniste note des cas
analogues. Voici un exemple. Considérons une date quelconque du calendrier :

le 17 octobre 1970. Eh bien, le sens de cette indication est donné pleinement

par un ordre sous-jacent: le 17 octobre 1970, c'est le 17e jour dans
une série de 31, situé lui-même dans le 10e mois d'une autre série, le tout
commençant, théoriquement, avec la naissance de Jésus-Christ.

L'ordre syntactique est encore plus apparent si je vous parle maintenant
du lendemain, ou de la veille de la Séance de la Société de logique à Bâle.
Là, les termes «le lendemain», ou «la veille» n'ont de sens réellement que
par rapport syntactique à un événement lui-même daté.

Mais voici maintenant que, tout simplement, je vous dis : demain je
serai chez moi. Tout change dès l'instant de cette indication. Là, aucun
ordre syntactique n'est relevant: il faut que vous m'ayez entendu, moi-
même, dans une circonstance précise, pour conférer à ce terme un sens.
Sinon vous tombez dans l'antinomie redoutable du barbier qui rase gratis.

Le propre de ces termes, c'est ainsi de prendre une signification non pas
dans et par le langage, mais par référence à une situation extra-linguis-

212



tique qui possède un sens. Cette situation extra-linguistique est ici, dans
le cas particulier, le locuteur et son existence concrète dans une circonstance

concrète. Cela pourrait être autre chose. L'essentiel est que cette
possibilité existe, que le langage reçoive une signification d'ailleurs que de
lui-même. C'est une telle possibilité que ma troisième demande vise à
développer : car il n'existe en fait aucune logique de ces sortes d'indicateurs,
il faudra bien un jour qu'elle soit écrite.

Mesdames et Messieurs, une bonne communication est une communication

courte. Celle-ci a déjà été trop longue; elle se termine par une
ouverture vers un avenir dont personne ne mesure l'éloignement ni la
proximité. Il a fallu deux mille ans d'histoire pour que les sciences
exactes deviennent, de Platon à Gödel, pratiquement parfaites. Il a
fallu cinq cents ans d'histoire pour amener la mécanique à son état
contemporain. Combien d'années faudra-t-il, malgré la fameuse
accélération de l'histoire (qui marque surtout un certain ralentissement de la
pensée créatrice) pour amener les sciences humaines sur le chemin de leur
constitution Nul ne le sait, mais cette ignorance ne doit pas devenir un
aveu d'impuissance.

2. Adrian H. Gnehm (J. R. Geigy AG, Basel) - Ziele und Methoden der
Zukunftsforschung

Zukunftsforschung - eine Modeerscheinung?

Zukunftsforschung stösst heute in der Öffentlichkeit auf ein rasch
wachsendes Interesse. Futurologenkongresse werden veranstaltet,
Perspektivkonferenzen und -Symposien ziehen die Aufmerksamkeit auf sich.
Institute zur Erforschung der Zukunft werden gegründet; all dies zeigt
die fast modeartig zunehmende Attraktion der Zukunftsforschung, wie
sie in den fünfziger Jahren etwa die Soziologie erlebte. Wie bei jeder neuen
Forschungsdisziplin bleibt auch die Kritik nicht aus, die zur Hauptsache
methodologisch orientiert ist und in ihrer extremen Formulierung die
Zukunftsforschung rundweg in den Bereich der Spekulation, Astrologie oder
Hellseherei verweist. Noch in einem weiteren Punkt teilt die Zukunftsforschung

das Schicksal der Soziologie. Das gesellschaftspolitische
Engagement vieler Zukunftsforscher lässt die Grenze zwischen wissenschaftlichen

Aussagen und persönlichen Präferenzen öfters unklar erscheinen
mit der Folge der Identifikation der wissenschaftlichen Disziplin mit
bestimmten politischen Auffassungen. Angesichts dieser ungefestigten
wissenschaftsmethodischen Fundierung kann ein Überblick über die
Zukunftsforschung notwendigerweise nur provisorischen Charakter haben.
Das Hauptaugenmerk liegt bei diesem Referat auf der Umschreibung der
Fragestellungen der Zukunftsforschung, nicht in der Prognose
irgendwelcher Entwicklungen in der Zukunft.

Ausgangspunkt der Überlegungen zur Zukunftsforschung bildet die
Frage, weshalb sich heute die Öffentlichkeit in steigendem Masse für die
Zukunftsforschung interessiert.

213



Die Aktualität der Zukunftsforschung ist zu verstehen als eine
Folgewirkung

- des raschen wirtschaftlichen Wachstums in den Industrieländern seit
dem Ende des Zweiten Weltkriegs

- des beschleunigten technischen Wandels mit seinen sozialen
Folgewirkungen

- der zunehmenden, durch Sachzwänge bedingten Entscheidungsabhängigkeit

zwischen Wissenschaft, Wirtschaft und Politik, die ausserdem

vermehrt transnationalen Charakter trägt

- eines weitverbreiteten Gefühls der Ohnmacht diesen Trends gegenüber
infolge überholter Arbeitsmethoden in Regierung, Verwaltung und
Parlamenten

Diese Entwicklungslinien

- führen zu einer «Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen», Altes und
Neues prallen unvermittelt aufeinander ; viele neue Konflikte entstehen

- verändern Form und Qualität vieler politischer und sozialer Institutionen

- schärfen das Problembewusstsein vieler gesellschaftlicher Gruppen und
Bürger mit der Folge, dass die soziale Nachfrage nach Information,
Kommunikation und Bildung stürmisch ansteigt und weiter ansteigen
wird

- verlangen rasch verfügbare Problemlösungs-Kapazitäten, die jedenfalls
die öffentliche Hand heute nicht zu mobilisieren vermag

Die beispiellose Dimension der neuen Probleme und Konfliktsherde
ist so beträchtlich, dass wir von einer bewussten Gestaltung der Zukunft
nicht mehr Umgang nehmen können. Zukunftsbewältigung ist deshalb
heute ohne Zukunftsplanung schlechterdings nicht mehr denkbar. Dies
gilt für die Gesamtheit der politischen und militärischen Planung zur
Verhütung militärischer Konflikte, für die Verantwortung der Regierungen zur
Steuerung der Konjunktur, für die Modernisierung des Bildungswesens,
den Ausbau der Verkehrswege usw.

Zukunftsforschung und Planung

Die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit der Zukunft steht somit
in engstem Zusammenhang mit der Planungsbedürftigkeit wichtigster
Bereiche in Staat, Wirtschaft und Gesellschaft.

Was ist Planung? Eine der zahlreichen möglichen Definitionen
umschreibt den Begriff Planung folgendermassen :

214



Planung ist der Prozess, der alle wesentlichen Faktoren zusammenfasst,
die eine Beziehung zu dem zur Diskussion stehenden Problem haben,
gefolgt von einer ins einzelne gehenden. Analyse der Fakten, mit dem Ziel,
solche Alternativlösungen zu finden, die mit hoher Wahrscheinlichkeit auf
kostenwirksamem Wege die erstrebten Zielsetzungen zu erreichen
versprechen. Durch Anwendung geeigneter Auswahlkriterien trifft dann der
Entscheidungsträger seine Wahl und leitet die Aktion ein (H.H.Koelle:
Gedanken eines Systemingenieurs zur Regierungs- und Verwaltungsreform).

Planung ist immer zukunftsbezogen. Voraussagen gehören deshalb zu
den wichtigsten Informationen in der Planung.

Im Wirtschaftsleben, in der Verwaltung und in der Öffentlichkeit spielen

Prognosen heute eine immer bedeutendere Rolle.
Je komplexer der Sachverhalt, je grösser die Zahl der Einflussfaktoren,

um so schwieriger werden natürlich Prognosen. Dies gilt in ganz besonderem

Masse für die Vorausschätzung der Wechselwirkungen zwischen
technologischen und gesellschaftlichen Veränderungen, die heute die
Grundlage für die meisten langfristigen Planungen in Unternehmungen,
in zivilen und militärischen Verwaltungsstellen usw. bilden.

Zur Analyse dieser Wechselwirkungen hat nun die Zukunftsforschung
einen spezifisch neuartigen Beitrag geleistet, indem sie der Erkenntnis zum
Durchbruch verhalf, dass Systemdenken auch im Bereich der Wirtschaft,
der Gesellschaft und der Politik möglich, ja erforderlich ist und dass die
Kombination gesellschaftlicher mit technischen Systemen eine neue
Perspektive der Erfassung der FolgeWirkungen technologischer Veränderungen

eröffnet.

Zukunftsforschung ist angewandte Systemwissenschaft

Wichtigstes Ergebnis der methodischen Überlegungen zur Zukunftsforschung

ist die Einsicht, dass die bisherigen wissenschaftlichen Arbeitsformen

- hauptsächlich zur Beschreibung von Fakten oder Hypothesen
über Zusammenhänge zwischen Fakten - nicht ausreichen, um auch nur
die Fragestellung der Zukunftsforschung zu formulieren. Verschiedene
Disziplinen, grosse Gruppen von Spezialisten und häufig auch ein grosser
technischer Aufwand sind erforderlich, um z.B. das System «Stadt der
Zukunft» oder «Bildungssystem der Zukunft» mit allen Untersystemen
und Abhängigkeiten zwischen einzelnen Systemteilen darzustellen.

Zukunftsforschung ist angewandte Systemwissenschaft. Sie sucht in möglichst
umfassender Weise Gesamtzusammenhänge aufzuzeigen, d.h. Beziehungen zwischen
Systemteilen und Faktoren darzustellen (stets auch in ihren möglichen Veränderungen).
Zugleich beobachtet sie Trends mit allen ihren sozialen, politischen und wirtschaftlichen

Konsequenzen und legt zu diesem Zweck Datenbanken an, die ein ständiges
Verfolgen allerAuswirkungen technischerNeuerungen ermöglichen. Zukunftsforschung
vermittelt insofern den Änderungshorizont und Entscheidungsspielraum für die
Übertragung technischen Wissens bestimmter Wertvorstellungen oder politischer Ziele in
wirtschaftliche, soziale und politische Wirklichkeit. Sie hat u.a. auch die Aufgabe,

215



bewusstzumachen, was geschehen würde, wenn in bestimmten Fällen keine Entscheidungen

getroffen werden, d.h. keine Überlegungen zu den möglichen Folgewirkungen
bestimmter Ist-Zustände angestellt werden. (Aus der Grundsatzerklärung der Gesellschaft

für Zukunftsfragen.)

In der breiten Öffentlichkeit wird demgegenüber Zukunftsforsehung
fast ausschliesslich mit Zukunftsvoraussagen in Verbindung gebracht und
der Wert der Zukunftsforschung nach ihrer diesbezüglichen Leistungsfähigkeit

beurteilt. Diese Auffassung verkennt das eigentliche Anliegen
dieser Disziplin, und ich vermute, dass der allergrösste Teil der Kritik auf
dieses Missverständnis zurückzuführen ist.

Prognosen bilden zwar ein wesentliches Teilgebiet der Zukunftsforschung,

doch erhalten sie ihre Bedeutung erst im grösseren Rahmen der
gesamten Aufgabenstellung der Zukunftsforschung. Nicht die Voraussage

einzelner Teilgrössen ist das Entscheidende, sondern die Beurteilung
der einzelnen Zukunftswerte im Gesamtzusammenhang, d.h. innerhalb
des betreffenden Systems. Ein solches System kann beispielsweise der
Grossstadtverkehr sein, das Bildungswesen eines Landes oder das
militärische Abschreckungspotential eines Staates usw.

Aufgabe der Zukunftsforschung ist es,

- Grunddaten über einzelne technische, wirtschaftliche und gesellschaftliche

Tatbestände bereitzuhalten, sie ständig auf den letzten Stand zu
bringen und in einer Form verfügbar zu halten, die verschiedenartige
Auswertung und Anwendung möglich macht

- die Entwicklung solcher Grunddaten in der Zukunft vorauszuschätzen

- die Abhängigkeiten und Beziehungen zwischen verschiedenen Systemteilen

oder Systemen (Ablauf zwischen Basis- und Folgesystem)
darzustellen

- Modelle möglicher oder wünschbarer Zukünfte zu entwerfen oder in
ihren wahrscheinlichen Folgen zu analysieren oder zu simulieren

- Entscheidungstechniken zu erarbeiten, die die bestmögliche Verwertung

aller Informationen über die Zukunftsentwicklung ermöglichen

Methoden der Zukunftsforschung

Entsprechend der Natur der vorhin aufgezählten Aufgabenbereiche
werden in der Zukunftsforschung eine Vielzahl von teilweise sehr
verschiedenartigen Methoden verwendet. Eine Unterscheidung nach
Hauptarbeitsgebieten oder Teildisziplinen der Zukunftsforschung könnte in der
folgenden Weise vorgenommen werden:

- Methoden und Techniken der Vorausschau

- Methoden der gewichteten Zukunftsbeschreibung

- Techniken zur Zukunftsgestaltung

216



Die Methoden der ersten Gruppe (Prognosetechniken) lassen sich
bekanntlich nach einer Vielzahl von Ordnungskriterien gliedern. Eine der
zahlreichen möglichen Einteilungen unterscheidet

- die intuitive Vorausschau, in der sich Erfahrung und Sachinformation,
vermischt mit möglichst genialer Phantasie, zur Projektion oder
Prognose verdichtet. Beispiele für intuitive Methoden sind etwa das
Brainstorming, die Delphi-Methode, die Science Fiction und Science
Creation

- die explorative Vorausschau, die - ausgehend vom Niveau gesicherten
Wissens - erforschend die weitere Entwicklung unter bestimmten
verschiedenen Voraussetzungen sichtbar macht. Hierzu gehören
Zeitreihen- und Trendextrapolationen, Morphologiestudien, Szenarios,
Querschnittsanalysen, Input-Output-Analysen usw.

- die projektive Vorausschau, die - ausgehend von einer bestimmten
Zielvorstellung - rückwärts bis zur Gegenwart die erforderlichen
Voraussetzungen und Strategien ermittelt. Hierzu gehören Entscheidungsmodelle,

Präferenzanalysen, Relevanzbäume, Optimierungsverfahren,
Netzplantechnik usw.

- die rekursive Vorausschau, die intuitiv, explorativ oder auch projektiv
angelegt sein kann, deren Besonderheit es jedoch ist, dass die durch
Iterationsverfahren erreichten Ergebnisse zur Korrektur der Strategien
herangezogen werden

Als Methoden eigener Art müsste man sodann die Ressourcenanalyse
und die Simulationsmodelle erwähnen.

Bei der gewichteten Zukunftsbeschreibung geht es darum, die verschiedenen

Prognosetechniken auf konkrete Fälle anzuwenden, d. h. Modelle
alternativer Zukünfte darzustellen. Als Beispiel möchte ich einige
Gedankenmodelle herausgreifen, die Herman Kahn entwickelt hat. Er
unterscheidet in seinem Buch «The Year 2000» drei verschiedene Hauptformen
der «Standardwelt».

- eher « integriert » : Eine relativ friedliche, wohlhabende, rüstungskontrol-
lierte Welt mit relativ guter politischer Verständigung, Koordination,
vielleicht sogar Integration zwischen den grösseren und kleineren
Mächten

- eher «introspektiv»: Eine ähnlich friedliche, wohlhabende Welt, aber
mit geringer Rüstungskontrolle oder Zusammenarbeit

- eher «desintegriert »: Ein Welt der Unruhe und der Gewalt, aber ohne
Weltkriege

Daraus leitet er acht sogenannte kanonische Variationen ab.

217



- eher «integriert »

1. stabilitätsorientiert

2. entwicklungsorientiert

- eher «introspektiv »

3. mit einer Zersetzung der kommunistischen Bewegung

4. mit einer Zersetzung der demokratischen Moral und merkbarer
kommunistischer Dynamik

5. mit einem dynamischen Europa und/oder Japan

- eher «desintegriert »

6. mit der Zersetzung der kommunistischen Bewegung

7. mit einer dynamischen kommunistischen Bewegung und leichtem
Abbau der demokratischen Moral

8. mit einem dynamischen Europa und/oder Japan

Die leidenschaftlichen Diskussionen (z. B. in Brasilien) über die
Modellentwürfe H.Kahns zeigen, welche aussergewöhnlichen Möglichkeiten
der gedanklichen Auseinandersetzung mit alternativen Zukünften damit
erschlossen werden.

Die Beschreibung von Entscheidungsverfahren und Abläufen, die
erforderlich sind, um wichtige Zukunftsentwürfe zu verwirklichen, ist die
Aufgabe des Arbeitsgebiets Zukunftsmanagement und -gestaltung. Unter
anderem ist zu prüfen, wie mögliche soziale, politische oder psychobio-
logische Folgen bestimmter technischer Entwicklungen in allen
Planungsüberlegungen rechtzeitiger und systematischer als bisher einbezogen werden

können. Dies zu erreichen ist eine der wichtigsten und dringlichsten
Aufgaben der Zukunftsforschung. Planung der Zukunft muss aber auch
verstanden werden im Lichte der Beziehungen und Konsequenzen, die
jede Planungsentscheidung für den einzelnen Bürger und soziale Gruppen

hat oder haben wird. In vielen Fällen wird es daher notwendig sein,
Planungen auf vielen Ebenen vorzubereiten, um einer möglichst grosse
Beteiligung aller Bürger an Planungsprozessen und an der Auswahl
wünschbarer Zukünfte möglich zu machen.

Zukunftsvoraussage, Zukunftsbewertung und Zukunftsgestalten bilden
eine innere Einheit. Zukunftsvoraussagen oder Zukunftsentwürfe sind
deshalb nur von geringem Wert, wenn nicht gleichzeitig erkärt wird, wie
die Gegenwart im Blick auf diese Zukunft gestaltet werden kann.

218



Fragestellungen der Zukunftsforschung

Wahrscheinliche Zukünfte

Durch die morphologische Methode
erfassbar, explizite nicht zu beschreiben

Bewertung an Hand einer «Future Data Bank »

und einer globalen Nutzwertanalyse

Denkrahmen mit grösstmöglicher Freiheit

Einführung globaler Restriktionen

Diese Zukünfte sind technisch-soziologisch bei
Einsatz entsprechender Mittel machbar,
allerdings nicht gleichzeitig und nicht auf Abruf

Einführung von Leitbildern und Normen,
demokratisches Abwägen der verschiedenen
wünschbaren Alternativen

Arsenal der wünschbaren Zukünfte

Einführen von wirtschaftlichen Restriktionen
(Geld, Risiko, konkurrierende Ziele)

Entscheid, Abstimmung zur endgültigen Wahl
der Alternative

Realisation in der Gegenwart
(Darstellung nach P.Dubach)

Insofern ist jene Kritik an der Zukunftsforschung berechtigt, die sich
darauf bezieht, dass die Zukunftsforschung sich bisher hauptsächlich auf
das Hervorbringen von Utopien beschränkt habe unter weitgehendem
Verzicht auf den Bezug zur Gegenwart.

Was leistet Zukunftsforschung heute?

Zukunftsforschung muss sich m.E. stetsfort Rechenschaft darüber
geben, welche ihrer Ansätze sich für die Lösung anstehender Probleme als
erfolgversprechend erwiesen haben. Mit andern Worten: Die Zukunftsforschung

müsste folgende Fragen beantworten können :

- Welchen Beitrag leistet die Zukunftsforschung zur Verbesserung
unserer Information über mögliche Zukunftsentwicklungen

-Was kann Zukunftsforschung beitragen zur Klärung der Folge
Wirkungen gesellschaftlicher Wertsysteme für die Bewältigung unserer
Zukunft?

- Welche Entscheidungshilfen im Sinne von Problemlösungskonzepten
kann die Zukunftsforschung den Entscheidungsträgern in Politik,

219



Wirtschaft und Gesellschaft zur Lösung komplexer Zukunftsfragen
bereitstellen

Überblickt man die in den letzten Jahren stark angeschwollene
futurologische Literatur, so könnte ein gewisser Optimismus hinsichtlich der
Vertiefung unseres Wissens über Zukunftsentwicklungen gerechtfertigt
erscheinen. Nun sind rein oberflächlichen, jede sachliche Analyse
entbehrenden Spekulationen auf diesem Gebiet natürlich keine Grenzen
gesetzt, so dass ein guter Teil dieser Literatur von fragwürdigem Wert ist.
Die seriöse Forschungsarbeit, die sich abseits des Rampenlichts vollzieht,
ist immerhin im Wachsen begriffen. Auch in der Schweiz sind in den letzten

Jahren mehrere wissenschaftliche Untersuchungen über die Zukunft
der Schweiz eingeleitet worden, vor allem auf wirtschaftlichem Gebiet.
So hat der Bundesrat vor zwei Jahren eine Studiengruppe unter der
Oberleitung von Prof. Kneschaurek eingesetzt zur Abklärung der wichtigsten
Entwicklungstrends der schweizerischen Volkswirtschaft in den nächsten
30 Jahren. Die Resultate der Untersuchungen stellen weder eine Prophe-
zeihung dar im Sinne dessen, was sein wird, noch sind sie als Leitbilder
aufzufassen im Sinne dessen, was sein sollte oder nicht sein sollte. Die
aufgezeigten Entwicklungstrends zeigen lediglich an, was auf Grund
gewisser Annahmen und Erwartungen wahrscheinlich sein könnte. Erste
Resultate dieser Studie zeigt Tabelle I.

Tabelle I
Entwicklungsperspektiven der schweizerischen Volkswirtschaft bis zum Jahre 2000

(Arbeitsgruppe Kneschaurek)

Voraussichtliche jährliche Zuwachsraten
1970-2000 (1950-1967)

Bevölkerung 0,7% 1,5%
Arbeitspotential 0,4-0,5 % 1,9%
Arbeitsproduktivität 2,5-3,0% 2,7%
Bruttosozialprodukt real 3,0-3,5% 4,6%
Gesamtnachfrage (BSP nominell) 7,0-8,0% 7,6%
Teuerung 4,0-4,5% 3,0%

Folgerungen

- Noch drastischere Verknappung der Arbeitskräfte

- Verstärkte Inflation

- Strukturelle Wandlungen in der Produktionsstruktur

- Kapitalknappheit

Am Beispiel der in der Zukunft zu erwartenden jährlichen Rate der
Geldentwertung zeigt sich, welchen Sinn eine solche Perspektive Prognose
haben kann. Auf Grund bestimmter autonomer Entwicklungstrends
sowie bestimmter Annahmen über die wirtschaftspolitische Aktivität der
Behörden gelangte die Studiengruppe zum Ergebnis, dass wir in Zukunft

220



im Vergleich zu den fünfziger und sechziger Jahren mit einer tendentiell
rascheren Geldentwertung zu rechnen haben. Gerade diese Prognose der
steigenden Geldentwertung könnte die Behörden veranlassen, in Zukunft
dem Problem der Inflationsbekämpfung grössere Aufmerksamkeit zu
schenken und Massnahmen zu treffen, die eine geringere Inflationsrate als
die von der Studiengruppe Kneschaurek prognostizierte zur Folge haben
könnte. Somit dürfte auch klar sein, dass für den Fall einer relativ
langsameren Geldentwertung die Prognose der Studiengruppe nicht einfach
falsch war, sondern auf bestimmten Annahmen basierte, die im heutigen
Zeitpunkt freilich als zutreffend taxiert werden müssen.

Nicht einfach ist die Beantwortung der Frage nach dem Beitrag der
Zukunftsforschung zur Klärung der FolgeWirkungen gesellschaftlicher
Wertsysteme für die Bewältigung unserer Zukunft, und zwar deswegen, weil die
Beurteilung der Zukunftseignung bestimmter Wertsysteme nur auf dem
Hintergrund bestimmter Vorstellungen über die Zukunftsentwicklung
erfolgen kann. Die Frage, was wir wollen, d.h. die Zielanalyse, ist in
einer pluralistischen Industriegesellschaft ja äusserst komplex.
Zielerkennung, Zieldefinition sowie das Erkennen von Zielkonflikten bleiben

- mindestens was die Schweiz betrifft - vorrangig. Erst die aus der
Zielgewichtung sich ergebenden Leitbilder können jedoch die Grundlage für
die Erarbeitung wirkungsvoller Entscheidungshilfen für Behörden,
Unternehmungen, Parteien usw. schaffen.

Ein grossangelegter Versuch zur Erarbeitung von Leitbildern ist in den
letzten Jahren vom Institut für Orts-, Regional- und Landesplanung an
der ETH unternommen worden. Im Rahmen des Bundesgesetzes über
Massnahmen zur Förderung des Wohnungsbaues wird die Aufstellung
von Richtlinien für die Durchführung von Regional- und Ortsplanungen
postuliert. Hierzu sind schweizerische Siedlungskonzepte mit Leitbildern
auszuarbeiten, die dem jeweiligen Stand der tatsächlichen Entwicklung
Rechnung tragen. Vor kurzem ist der erste Zwischenbericht erschienen,
der inhaltlich wie methodisch äusserst interessante Einblicke in ein
Teilgebiet der Zukunftsforschung vermittelt.

Entscheidungshilfen im Sinne von Problemlösungskonzepten, die die
Zukunftsforschung den Entscheidungsträgern in Politik, Wirtschaft und
Gesellschaft zur Lösung komplexer Zukunftsaufgaben bereitstellt, stützen
sich auf die Anwendung der Systemtechnik. Ihre Entwicklung basiert auf
der beträchtlichen Leistungssteigerung der elektronischen Datenverarbeitung

in den vergangenen Jahren, denn nur mit Hilfe dieser Anlagen
konnten experimentelle Arbeitsmethoden auf mathematischer Grundlage
bei der Lösung komplexer Planungsprobleme eingeführt werden.
Beispiele solcher Simulationsmodelle sind vor allem aus dem Bereich der
militärischen Strategie bekannt geworden, etwa durch die Arbeiten der
RAND-Corporation. Simulationsmodelle werden heute in wachsendem
Masse auch auf Planungsprobleme im privatwirtschaftlichen wie auch im
öffentlichen Bereich angewendet, z.B. im Verkehrssektor, im Bildungswesen,

in .der Forschungsplanung usw. Das folgende Beispiel zeigt eine
Anwendungsmöglichkeit aus dem Bildungswesen.

221



Das Bildungswesen eines Landes oder einer Region, z.B. eines Kantons,

lässt sich als ein System interdependenter Prozesse darstellen, und
zwar in Form einer Input-Output-Matrix. Die Kinder treten in der ersten
Primarklasse in das System ein, durchwandern das System und treten
schliesslich mit oder ohne Abschlusszeugnis irgendwelcher Art aus. Die
einzelnen Schüler durchlaufen dabei das System auf unterschiedliche Art.
Klassen werden repetiert, Schüler wechseln auf eine höhere Schulstufe,
vorzeitige Abgänge aus den verschiedensten Gründen treten ein, schliesslich

haben nach einer bestimmten Anzahl Jahre sämtliche Schüler eines
bestimmten Jahrgangs das Bildungssystem des betreffenden Kantons
verlassen.

Für bildungspolitische Entscheide sind nun vor allem die Übergangsquoten,

d.h. der Anteil der Schüler, die auf reguläre Weise auf die höheren
Schulstufen hinüberwechseln, von grosser Bedeutung, ferner auf den
höchsten Schulstufen die Abgangsquote erfolgreich abgeschlossener
Bildungsgänge. Geht man von der Annahme aus, dass auf kürzere Frist die
Übergangsquoten eine gewisse Konstanz aufweisen, so lassen sich mit
Hilfe dieses Modells beispielsweise die folgenden Fragen untersuchen :

- Falls die Zahl der erfolgreichen Absolventen der höchsten Schulstufe,
z.B. Maturanden, gesteigert werden soll, in welchem Ausmass müssen
dann die vorgelagerten Schulstufen ausgebaut werden

- Welche Konsequenzen ergeben sich daraus für den Lehrerbedarf auf
den einzelnen Schulstufen - man muss z.B. rechtzeitig an die Ausbildung

der zusätzlich benötigten Mittelschullehrer denken -, für den
Raumbedarf, für die Standortsplanung usw.

- Welche Folgen ergeben sich beispielsweise aus einer bestimmten
angenommenen Bevölkerungsentwicklung einer Region für das betreffende
Schulsystem

Vor solche Fragestellungen sehen sich heute die für das Bildungswesen
verantwortlichen Behörden immer häufiger gestellt. In der Schweiz stekken

die diesbezüglichen Forschungsarbeiten allerdings erst in den
Anfängen. Grundlagenarbeiten sind von der Basler Arbeitsgruppe für Bil-
dungs- und Arbeitsmarktforschung im Rahmen der bereits erwähnten
Perspektivstudie Kneschaurek geleistet worden. Praktische Resultate
liegen jedoch bereits u.a. aus Deutschland vor.

Zukunftsforschung soll bessere Entscheidungen ermöglichen

Bei der Beschäftigung mit komplexen Planungsproblemen im Bereich
der öffentlichen Hand schält sich heute immer deutlicher ein Problem
besonderer Art heraus, das für eine Demokratie von entscheidender
Wichtigkeit ist. Die Frage lautet, auf eine verkürzte Formel gebracht : Wie kann
der Bürger an komplexen Entscheidungsabläufen mit erheblicher
Zukunftsrelevanz beteiligt werden? Oder anders ausgedrückt: Wo, in
welchem Zeitpunkt und wie intensiv können demokratische Entscheidungs-

222



regeln in moderne Planungsverfahren eingebaut werden Vereinzelte
Vertreter der Zukunftsforschung sehen in dieser Aufgabe sogar das
Hauptanliegen der Zukunftsforschung. Ihrer Auffassung nach handeln
Regierungen und Verwaltungen unter dem Druck wirtschaftlicher Gruppen
häufig dem Allgemeininteresse zuwider, was die Schaffung eines
Gegengewichtes in Form einer neutralen Instanz zur Klärung von
Zukunftsproblemen erforderlich mache. Die Einseitigkeit dieser Auffassung ist
nicht zu übersehen und zeigt sich übrigens schon darin, dass der Zukunftsforschung

von anderer Seite vorgeworfen wird, sie trage zur Verfestigung
der gegenwärtigen gesellschaftlichen Strukturen bei, indem sie den
herrschenden Schichten einen entscheidenden Informationsvorsprung sichere.
Die Gefahr von Missverständnissen über die Zukunftsforschung infolge
Missbrauchs für Partikularinteressen ist indessen offensichtlich.

Um so dringlicher ist es, die wesentlichen Grundanliegen der Zukunftsforschung

nochmals hervorzuheben. Prof. Karl Steinbuch, einer der
führenden Zukunftsforscher Deutschlands, Direktor des Instituts für
Nachrichtentechnik in Karlsruhe, Autor des bekannten Buchs «Falsch
programmiert», hat neulich die folgenden Thesen formuliert, die durch
ihre sachlich-nüchterne Tonart auffallen:

- Zukunftsforschung soll bessere Entscheidungen ermöglichen

- Voraussetzung sind
- interdisziplinäre Analyse des Ist-Zustandes
- Entdeckung der Probleme in der Zukunft
- Analyse der Gesetzmässigkeiten von Veränderungen
- Klärung der Wertsysteme

- Zukunftsforschung muss
- den AuswählVorgang zwischen verschiedenen Verhaltensalternativen

fördern
- praktisches Handeln gedanklich vorbereiten
- Wert legen auf Kommunikation und effektive Partizipation

- Die Resultate der Zukunftsforschung müssen fortwährend an der Realität

gemessen werden

Zukunftsforschung ist keine unverantwortliche intellektuelle Tagträumerei,

sie muss fortwährend ihre früheren Prognosen, Bewertungen,
Entwürfe und sonstige Aktivitäten überprüfen und - wenn erforderlich - ihre
Methoden verändern. Sie muss sich der öffentlichen Kritik stellen und sich
rechtfertigen: Was kann sie zur besseren Lösung anstehender Probleme
beitragen

LITERATUR

Entsprechend dem Charakter des Manuskripts als Vortrag ist nachstehend nur jene
Literatur angeführt, auf die im Vortrag direkt Bezug genommen wurde

1. Arbeitsgruppe Perspektivstudien (Oberleitung Prof. Kneschaurek) :

Entwicklungsperspektiven der Schweizerischen Volkswirtschaft bis zum Jahre 2000, Teil II :

Gesamtwirtschaftliche Entwicklungsperspektiven, St. Gallen 1970 (vervielfältigt).

223



2. ASOS (Hg.): Das Schweizer Unternehmen in der Welt von morgen, Zürich 1969;
sowie: Sondernummer, Industrielle Organisation 39: 3 (März 1970).

3. Busch, Heinz: Planung, langfristige Zielvorstellungen und Zukunftsforschung,
in: Analysen und Prognosen, hg. vom Zentrum Berlin für Zukunftsforschung,
Heft 11, September 1970.

4. Gesellschaft für Zukunftsfragen : Grundsatzerklärung (bearb. von Peter Menke-
Glückert). Hamburg 1969.

5. Hohenstein, Götz (Hg.): Management-Perspektiven der 70er Jahre. München
1970.

6. Jantsch, Erich: Technological Forecasting in Perspective. OECD, Paris 1967.

7. Jermann, Matthias (u.a.): Bildungswesen, Arbeitsmarkt und Wirtschaftswachstum.

Basler Arbeitsgruppe für Bildungs- und Arbeitsmarktforschung, Basel 1969

(vervielfältigt).
8. Kahn, Herman / Wiener, Anthony J. : The Year 2000, A Framework for Speculation

on the Next Thirty-Three Years. New York 1967 (deutsche Übersetzung:
Ihr werdet es erleben. Wien/München/Zürich 1968).

9. Klages, Helmut / Lenk Hans: Wissenschaftstheorie und Zukunftsforschung.
Futurum, Zeitschrift für Zukunftsforschung. 3: 1 (1970).

10. Koelle, H.H.: Gedanken eines Systemingenieurs zur Regierungs- und Verwal¬

tungsreform. Analysen und Prognosen, Heft 8, März 1970.

11. Rotach, Martin (u.a.): Landesplanerische Leitbilder der Schweiz. Erster Zwi¬
schenbericht : Zielsetzungen und Konflikte, ORL-Institut an der ETH, Zürich 1969.

12. Steinbuch, Karl: Zukunftsforschung - keine intellektuelle Tagträumerei. Volks¬

wirt, Nr. 36 vom 4.9.1970.
13. Widmaier, Hans Peter: Infrastructure Planning for the Decades Ahead (with

Special Reference to Investment in Education and Health). Analysen und
Prognosen, Heft 6, November 1969.

3. Emil J.Walter (Pfäffikon) - Wissenschaftstheorie und das Ende der
Philosophie

Im Laufe der Jahrhunderte hat sich seit der Antike das Verhältnis von
Philosophie und Wissenschaft mehrfach stark gewandelt. War ursprünglich

bei den Griechen die Philosophie mehr oder weniger identisch mit
jenem Zweig des menschlichen Wissens, den man heute als Wissenschaft
bezeichnet, so ist gegenwärtig im Lehrbetrieb der Universitäten die
Philosophie zu einem Teilgebiet unter vielen anderen Einzeldisziplinen geworden

und bedeutet in der Gegenwart ein Philosophiestudium weniger ein
Studium philosophischer Grundlagenprobleme als die Beschäftigung mit
der Philosophiegeschichte bzw. der Geschichte der verschiedenen nationalen

philosophischen Schulen und Weltanschauungssysteme.
Im Zusammenhang mit der stürmischen Revolution des wissenschaftlichen

Denkens im gegenwärtigen Jahrhundert und der als
Verwissenschaftlichung von Technik und Wirtschaft zu deutenden industriellen
Revolution der Gegenwart werden die sachlichen Themen, mit denen sich
die Philosophie als eigenständige Disziplin beschäftigen kann, immer
geringfügiger. Die Lehren des logischen Positivismus bzw. des sogenannten
Wiener Kreises haben als analytische Philosophie das philosophische
Denken des Abendlandes tiefgehend umgestaltet. Der Anspruch der
Philosophie, die grundlegende Wissenschaft aller Wissenschaften zu sein

224



und deren gedankliche Begründung zu bilden, kann nicht mehr anerkannt
werden. Nicht mehr Philosophen, sondern empirisch forschende
Realwissenschafter und konstruktiv arbeitende FormalWissenschafter bestimmen

den wissenschaftlichen Fortschritt der Gegenwart. Diese Entwicklung

setzte sich im Laufe des zwanzigsten Jahrhunderts durch. Zunächst
auf dem Gebiete der Naturwissenschaften.

Die Philosophie eines Immanuel Kant wie auch Hegels waren
Versuche zu ihrer Zeit, das religiöse, politische und wissenschaftliche Weltbild

von zentralen Gesichtspunkten aus zu erfassen und begrifflich zu
rekonstruieren. Als aber seit dem Jahre 1900 in der Physik durch Quantentheorie

und spezielle und allgemeine Relativitätstheorie ein theoretischer
Vereinheitlichungsprozess der modernen Physik eingeleitet und ganz neue
wissenschaftstheoretische Gesichtspunkte freigelegt wurden, zeigte es
sich, dass die Führung auch auf naturphilosophischem Gebiete an
Naturforscher, Mathematiker und Logiker wie Max Planck, Albert
Einstein, Niels Bohr, Rutherford, Erwin Schrödinger, Fermi, Otto
Hahn, Werner Heisenberg, Whitehead und Bertrand Rüssel, um nur
einige der wichtigsten Namen zu nennen, übergegangen war. Kants
transzendentale Ästhetik als der zentrale Abschnitt seiner «Kritik der
reinen Vernunft » war durch die Entdeckung der nichteuklidischen
Geometrie und die Notwendigkeit ihres Einbaus in die Kosmologie im Rahmen

der allgemeinen Relativitätstheorie zur Stufe in der Entwicklung des
wissenschaftlichen Denkens geworden. Die Wiener Schule unter Moritz
Schlick, Rudolf Carnap, Philipp Frank und Hans Reichenbach zog
aus diesen Tatsachen die Konsequenzen. Sie bekannte sich zur These der
Einheitswissenschaft im Sinne einer grundsätzlichen empirischen
Methodik aller Realwissenschaften, ergänzte die Lehrmeinungen des
überlieferten philosophischen Empirismus durch Übernahme der Resultate
der neuesten Forschung auf dem Gebiete der Logik und Logistik zum
logischen Positivismus bzw. der offenen Philosophie oder nach
angelsächsischem Sprachgebrauch der analytischen Philosophie.

Bis zum Zweiten Weltkrieg wandte sich das Interesse der analytischen
Naturphilosophen in erster Linie Prolemen der Logik und der
Naturphilosophie zu. Das geschah auch in der nach dem Zweiten Weltkrieg

durch Prof. Ferdinand Gonseth gegründeten Schweizerischen
Gesellschaft für Logik und Philosophie der Wissenschaften. Es waren in
erster Linie Logiker, Mathematiker und Physiker, die sich wie Gonseth,
Karl Dürr, Bernays, Lorenzen, Bochenski u. a. der Beschäftigung der
Fragen der Wissenschaftstheorie zugewendet haben, sich mit den
Problemen der Axiomatik der Mathematik, der Geschichte der Logik, den
Fragen des Raumes und der Zeit auseinandersetzten. Relativ klein war
die Zahl der Arbeiten, welche sich mit geisteswissenschaftlichen, besser
ausgedrückt sozialwissenschaftlichen Problemen im allgemeinsten Sinne
des Wortes beschäftigten. Im Wiener Kreis ist es in erster Linie Otto
Neurath gewesen, der noch vor dem Zweiten Weltkrieg diese Lücke in
sachlich unzulänglicher Weise mit einer Studie über «Empirische Soziologie

» zu füllen versuchte.

225



Erst nach der Emigration des Wiener Kreises nach Grossbritannien
und den Vereinigten Staaten und dem durch den Zweiten Weltkrieg
ausgelösten tiefen Schock des philosophischen Denkens wandte sich das
Interesse der analytischen Philosophen in verstärktem Masse den
Grundlagenproblemen der sozialwissenschaftlichen R.ealwissenschaften zu. Wir
verweisen vor allem auf die Diskussionen, welche Popper ausgelöst hat,
greifen aber aus der entsprechenden Literatur zwei grundsätzliche
Arbeiten heraus, die gerade heute besondere Beachtung verdienen. Auf der
einen Seite eine der wichtigsten philosophischen Studien der Gegenwart,
nämlich das Werk von Prof.Dr.E.Topitsch «Vom Ursprung und Ende
der Metaphysik» sowie die interessante Frankfurter Dissertation von
Emil H.Walter «Soziologie und das Ende der Geschichtsphilosophie».
Wir haben absichtlich den Titel unseres Vortrages nach dem Titel dieser
Frankfurter Dissertation benannt, weil sie u.E. die grundsätzliche heutige

Lage der Philosophie im Rahmen des modernen Systems der
Wissenschaften schlagwortartig und zutreffend umreisst.

Der Prozess der sachlichen Aushöhlung der überlieferten philosophischen

Problemstellungen ist irreversibel. Ebenso irreversibel wie die
Entwurzelung der überlieferten theologischen Dogmen durch die Ergebnisse
der modernen Naturwissenschaften, vor allem der Physik und Astronomie
wie auch der biologischen Entwicklungslehre mit ihrer Entdeckung der
ungeheuren Weite der Dimensionen des Kosmos sowohl in räumlicher als
auch in zeitlicher Sicht. Lehren wie jene von Teilhard de Chardin, die
zwar immer noch von der Kirche abgelehnt werden, sind lediglich
Symptome für die Tatsache, dass die theologische Überlieferung sich auf dem
Rückzüge befindet. Das Zeitalter der Mythen, Religionen und Ideologien
neigt sich seinem Ende zu. In theoretischer Sicht. Die Aufgaben und
Spekulationen der Naturphilosophie sind auf die Naturwissenschaften
übergegangen, auf Versuche der Kosmologie oder Kosmogonie und der
Kosmobiologie, die «Entstehung» oder Entwicklung des Weltalls und des
Lebens auf Grund mehr oder weniger gesicherter empirischer Erkenntnisse

einsichtig zu machen.
Analoge Verhältnisse liegen auf dem Gebiete der Sozialphilosophie vor.

Nachdem Ernst Topitsch gezeigt hat, dass die Lehren der Metaphysik
auf einem allgemeingültigen sozialpsychologischen Mechanismus beruhen,

wonach die Deutung der Welt auf der vorwissenschaftlichen Stufe
auf einer Projektion unmittelbarer alltäglicher Erfahrung der Menschen
auf das Ganze des Kosmos beruht und diese metaphysischen Lehren in
umgekehrter Richtung dazu dienen, irdische Herrschafts- und
Sozialstrukturen auf Grund eines angeblich göttlichen Ursprunges zu verfestigen

und sozial abzusichern, ist den so allzu zahlreichen metaphysischen
religiösen und philosophischen Systemen die sachliche Basis entzogen
worden. Es lässt sich zeigen, dass inhaltlich die Metaphysik ihre Bildung
technomorphen, soziomorphen, biomorphen oder psychomorphen Modellen
oder einer Mischung dieser Modelle ihren Ursprung verdankt, Modelle,
deren Denkansatz in der alltäglichen Erfahrung der vorwissenschaftlichen
Gesellschaft wurzelt. Nämlich der Technik, der Gesellschaftsstruktur,

226



den beobachteten Lebensvorgängen von der Geburt bis zum Tode oder
psychologischen Erlebnissen, welche in Form von Halluzinationen, Träumen

oder anderen Erscheinungen den Begriff einer vom Körper
unabhängig existierenden Seele möglich gemacht haben. Ernst Topitsch
darf als einer der bedeutendsten Philosophen der Gegenwart bezeichnet
werden, vor allem, weil es ihm gelungen ist, die effektive soziologische
Rolle der metaphysischen Systeme in der bisherigen geschichtlichen
Entwicklung verständlich zu machen. Im Zusammenhang mit der kurz
erwähnten Studie über «Soziologie und das Ende der Geschichtsphilosophie»

zeigt es sich, dass von dem ursprünglichen Sachbezug der
Philosophie weder Natur- noch Geschichts- und Sozialphilosophie als Bestandteile

selbständiger philosophischer Forschung übriggeblieben sind. Ihre
Aufgaben konnten durchweg von eigenständigen wissenschaftlichen
empirischen Disziplinen übernommen werden. Grundsätzlich hat die
Philosophie ihre geschichtliche Aufgabe vollendet. Übriggeblieben ist die
Beschäftigung mit der Geschichte der Philosophie als einer Geschichte von
ideologischen Systemen zur Deutung der Welt, die Logik und die Methodologie

der wissenschaftlichen Arbeit, was man kurzerhand auch als
Philosophie der Wissenschaften bezeichnen kann. Das Zeitalter der zweiten

industriellen bzw. vierten technischen Revolution ist zugleich das
Zeitalter der Verwissenschaftlichung von Wirtschaft und Kultur und
damit der Beginn einer neuen Epoche der Geschichte der Menschheit, wo
sich die Frage entscheidet, ob es ihr gelingen wird, auf Grund der
wissenschaftlichen Vernunft erträgliche Zukunftsbedingungen und den Weltfrieden

zu sichern.

227


	Sektion für Logik und Philosophie der Wissenschaften

