
Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft.
Wissenschaftlicher und administrativer Teil = Actes de la Société
Helvétique des Sciences Naturelles. Partie scientifique et administrative
= Atti della Società Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

Band: 140 (1960)

Vereinsnachrichten: Sektion für Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


13. Sektion für Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften

Sitzung der Schweizerischen Gesellschaft für Geschichte der Medizin
und der Naturwissenschaften

Samstag, den 24. September I960

Präsident: Prof. Dr. W. H. Schopfer (Bern)
Sekretär: Prof. Dr. H. Fischer (Zollikon)

1. H. Jenzer (Bern). - Der Arzt in den späten Schriften Piatos.

In den Platonischen Schriften der Spätperiode wird erstmals im
Gegensatz zum frühen und mittleren Plato der wissenschaftlich gebildete
Arzt erwähnt und dem Routinearzt sophistischer Prägung gegenübergestellt.

Es darf daraus gefolgert werden, daß sich Plato wenigstens in
dieser Periode eindeutig zur wissenschaftlichen Medizin bekannte, wie sie
von Hippokrates begründet worden war. Daran darf festgehalten werden,
auch wenn Plato im «Timaeus» medizinische Spekulationen zum
Ausdruck bringt, die hier aber einem ganz bestimmten Zweck dienen, nämlich

der Erklärung des Wesens der Seele.
Ziehen wir zum Vergleich die Dialoge der Frühzeit heran, so sehen wir,

daß dort der Arzt und die ärztliche Tätigkeit noch ganz im Handwerklichen

liegen. Das führte zu der falschen Behauptung, Plato habe im Arzt
nur einen Handwerker sehen wollen. Schon beim mittleren Plato ändert
sich das Arztbild : Hier wird der Arzt zunächst zusammen mit dem
Gymnastiklehrer erwähnt ; beide sind die Erhalter der Gesundheit und stehen
damit rangmäßig schon weit über dem Handwerker. Öfters finden sich
aber auch schon Vergleiche mit dem Schiffskapitän oder dem Heerführer,
womit die gemeinsame Verantwortung für anvertraute Menschenleben
unterstrichen wird. In den Spätdialogen schließlich, namentlich in den
Gesetzen, wird der Arzt dem Gesetzgeber, dem Staatsmann gleichgesetzt.
Es wird ihm also eine sehr hohe Rangstufe zugeordnet, er ist der denkende,
der schöpferische Mensch, der schon in nächster Nähe des Philosophen
steht. Dieser Arzttypus hat nichts mehr zu tun mit dem Priesterarzt der
früheren Epochen.

Im siebenten Brief finden wir eine merkwürdige Stelle, die auch in
den Gesetzen ihren Niederschlag findet. Hier wird nämlich gefordert, daß



— 146 —

bei der Behandlung eines Kranken der Arzt sich erst mit diesem unterreden

müsse, um ihn wenn nötig zu einer bessern Lebensweise zu bekehren,

da diese erst die richtige Grundlage für eine erfolgversprechende
Behandlung sei. Und wenn der Kranke uneinsichtig bleibe und auf seiner
schlechten Lebensweise beharre, so sei es Pflicht des Arztes, auf die
Behandlung zu verzichten ; nur wenn er das tue, sei er ein guter Arzt und ein
wackerer Mensch. Ein Arzt aber, der sich eine solche Demütigung durch
den Kranken gefallen lasse, sei ein schlechter Arzt und ein Feigling. Wir
geben offen zu, daß diese Äußerung Piatos unserer Auffassung von der
unbedingten Erfüllung des ärztlichen Auftrages zuwiderläuft. Sie mutet
uns fremd an und kann nur im Zusammenhang mit der gesamten
Platonischen Spätphilosophie und aus dem Gesichtswinkel des antiken
Menschen verstanden werden.

2- A.Virieux (Rolle). - Quelques remarques à propos de la psychologie

dans VAntiquité grecque.
Ceux qui ont présente à la mémoire la réflexion de Bergson selon

laquelle la psychologie date d'hier seront surpris d'une quête visant à

retrouver ce que fut cette discipline dans l'Antiquité grecque. Et pourtant,
s'il n'y eut pas, semble-t-il, de véritables traités de psychologie, on trouve,
en dehors des considérations métaphysiques sur la nature de l'âme et sa
destinée, une ample moisson de faits et de réflexions appartenant à une
psychologie objective.

Les problèmes essentiels qui semblent avoir retenu leur attention
sont les suivants : où situer le centre de la pensée et de la sensation Il y
eut hésitation entre le cœur, le sang et le cerveau (quand le cœur cesse de
battre, la pensée et les sensations s'arrêtent. Un homme qui perd beaucoup

de sang ne peut plus ni penser, ni sentir. Quant au cerveau, il semble
que ce soit plutôt pour des raisons étrangères à la stricte observation des
faits qu'on l'ait situé dans la tête : la tête est une sphère, qui est la figure
géométrique la plus parfaite, c'est donc en elle que doit se situer le centre
de la pensée).

Quelles sont les réactions entre la constitution physiologique et le
comportement psychologique Les médecins hippocratiques et Aristote
s'en sont particulièrement préoccupés (par exemple, dans le traité sur la
cause de l'épilepsie, Hippocrate note que les modifications du sang modifie
l'intelligence. Aristote, de son côté, signale le fait que la folie qui semble
une maladie purement mentale peut, pourtant, être guérie par certains
médicaments qui agissent d'abord sur le corps puis sur le comportement
mental).

Enfin l'un des problèmes qui a le plus retenu leur attention est celui
de la nature de la sensation : Théophraste nous a conservé les opinions des
philosophes grecs dans un long fragment qui se trouve traduit par Tannery

: Pour Vhistoire de la science hellène p. 340 sq.



— 147 —

Sans pouvoir, dans ce bref résumé, signaler toutes les solutions qui
furent offertes par les Grecs à ces problèmes, j'en signalerai quelques
étapes importantes.

Homère et les lyriques décrivent et commencent à distinguer les
diverses notions, mais chez eux un même terme désigne simultanément
une partie du corps, un agent et un acte psychologiques ainsi que le
résultat de cet acte. Chez les tragiques, on ne trouvera pas non plus d'exposé

systématique sur un problème psychologique, mais leur rôle est loin
d'être négligeable car ils précisent et nuancent le vocabulaire psychologique.

(Pour plus de détails, cf. Webster Some psychological terms in
Greek tragedy (Journal of hellenic studies, vol. LXXVII, part. I, 1957).
Chez Eschyle notamment, le vocabulaire de la crainte est spécialement
varié et les sentiments sont généralement décrits par la manifestation
physiologique correspondante (cf. Mme de Romilly La crainte et Vangoisse
dans le théâtre d'Eschyle, Paris Belles-Lettres 1958).

Le problème de la perception est traité par la plupart des philosophes
grecs, d'une manière particulièrement intéressante parAlcméon, qui est le
premier à avoir fait du cerveau l'organe de la pensée et des sensations
qu'il distingue d'ailleurs soigneusement. Il est également le premier à
avoir fait de la sensation un phénomène complexe exigeant une impression
venue de l'extérieur sur les sens et un transport de ces impressions par des
conduits jusqu'au cerveau qui élabore l'impression en sensation (cf. Diels
Vorsokratiker I Alkmaion et Rivaud Hist. phil. I. p. 48 sq), par Leu-
cippe Démocrite qui font de la sensation la résultante d'un choc d'un
ensemble d'atomes détachés de l'objet appréhendé de cette manière sur
l'organe sensoriel également formé d'atomes : nous disons doux ou amer
quand en réalité il n'y a que des combinaisons d'atomes.

Platon, dans Le Théététe, a très justement noté que, dans toute
perception, il y avait un jugement et que donc il ne pouvait pas y avoir
de sensation pure; il a développé, dans Le Timêe, une très intéressante
théorie de la vision en opérant une synthèse entre l'opinion de ceux qui
admettaient une impression venue du dehors frapper l'œil et ceux qui
croyaient qu'un courant venait de l'œil appréhender l'image. Il y a double
émission et rencontre des deux courants à mi-chemin, ceci probablement,
pour expliquer que nous voyons les objets tels qu'ils sont et non inversés,
ce qui serait le cas s'il n'y avait qu'un seul courant transportant l'image.
Platon semble donner une explication de ce genre à propos du fait que
nous voyons à droite ce qui est à droite et non à gauche.

La même explication serait valable pour nous faire voir les objets
verticaux non inversés. Tout le passage est d'ailleurs difficile à interpréter
(45b-46d).

Les dernières étapes importantes sont représentées par Aristote dont
l'œuvre psychologique est importante et a été étudiée tout récemment
entre autres dans les travaux suivants : Nuyens : L'évolution de la psychologie

d'Aristote. André Yoelke: Le problème d'autrui dans la pensée
aristotélicienne (Revue de théologie et de philosophie 1954, IV, p. 267 sq).



— 148 —

Aubenque : La définition aristotélicienne de la colère, Revue philosophique
1957, IV, p. 267 sq). Des analyses de détail très fines se trouvent dans ses

travaux et de plus, on y voit se dessiner une psychologie comparée entre
l'homme et les animaux.

Les stoïciens se sont appliqués à distinguer et analyser les divers
types de passions. Chez Plotin, à côté de textes métaphysiques, on trouve
une distinction qui fait prévoir celle de Bergson entre deux types de
mémoires, l'une proprement spirituelle et l'autre liée au corps et qui se
confond avec l'imagination.

Ce trop bref résumé suffit à indiquer la richesse de l'héritage reçu des
Grecs dans le domaine de la psychologie.

3. Albert Schübiger (Luzern). - Wendepunkte der Elementenlehre.

Während die Geschichte der Beziehungen des Menschen zum Weltall
umfassend dargestellt wurde (P. Duhem : «Système du monde», Anneliese
Meyer, E. Dijksterhuis: «Die Mechanisierung des Weltbildes» u.a.),
entbehrt die Entwicklung des Wissens vom Allerkleinsten einer gleichartigen

Bearbeitung. - Die Erforschung des letzteren fordert fortgeschrittenere
Hilfsmittel; so ist es begreiflich daß Lavoisier für die Chemie erst

100 Jahre später vollbringen konnte, was Newton für die Physik getan
hatte. Die Beschäftigung mit dem Problem des Urstoffes steht mit Thaies
und den übrigen griechischen Naturphilosophen am Anfang der
abendländischen Wissenschaft. Ihre erstaunlich intensive spekulative Bearbeitung

des Problems zeigt den Übergang von Monismen zum Pluralismus.
Aristoteles blieb über anderthalb Jahrtausend maßgebend, seine Lehre
von «hylé» und «eidos» ermutigte die Versuche der Alchemisten. Die
Platonische Hypothese vom fünften Element trug zur Auflockerung des
starren Vierersystems bei. Die Araber, Katalanen und Paracelsisten
arbeiteten experimentell, doch erst der «sceptical chymist» Robert Boyle
definierte den Elementarbegriff im modernen Sinne. Die exakten
Untersuchungen Lavoisiers machten die Krücke der Phlogiston-Hypothese
überflüssig und leiteten die Zeit der quantitativ-analytischen Chemie des
19. Jahrhunderts ein. Mit Henry Becquerels Entdeckung der natürlichen
Radioaktivität begann der Vorstoß ins Innere des Atoms. Anhand einer
Zeittafel wird die Entwicklung geschildert ; die unrealistische 5-Elemen-
ten-Lehre der Chinesen und die kosmogonisch-mythischen (indischen
u.a.) Anschauungen werden sich kaum in diese Entwicklungsfolge
einfügen lassen, so interessant sie als Vergleichssysteme sind. Unter den
zahlreichen Versuchs- und stichwortweise angeführten Wendepunkten
ragen drei hervor : die Epoche des Thaies als Übergang vom Mythos zum
Logos, die Zeit Antoine Lavoisiers als Wende vom qualitativen zum
quantitativen Erfassen der Wirklichkeit und die neuen Erkenntnisse um
die letzte Jahrhundertwende: Materieteilchen gleich Energieteilchen, die
wiederum Ausgangspunkt wurden zu den reichen Forschungsergebnissen
unseres Jahrhunderts.



Zeittafel zur Geschichte der abendländischen Elementenlehren

Typische Begriffe Autor
betreffend Urstoff, Elemente, Elementarteile

Beseelte Naturkräfte

Wasser (arché)

Apeiron
Luft (pneuma)
Zahl

Erde

Feuer

4 Elemente (rhizomata)
4 Säfte

Atome

Äther (pempté usia)
5 Elemente (stoicheia)

Schwefel, Quecksilber
Quinta essentia

Tria prima, Arcanum
Chaos Luftgemisch

Thaies

Anaximander
Anaximenes

Pythagoras

Pherekydes
Xenophanes
Heraklit

Empedokles
Hippokrates

Leukipp
Demokrit
Plato
Aristoteles

Jabir ibn Hajan (Geber)
Johannes de Rupescissa

Paracelsus

Zeit Ort
t

Vorwiegende Denk- und
Arbeitsweise

jederzeit überall Magie, Mythos
v. Chr.
624 548 Milet, Ionien Logos, naturphilosophische

Spekulation
610 545 Milet, Ionien orphisch

528 Milet, Ionien realistisch-kosmisch
570 497 Croton, S.-Italien mathematisch-musikalisch-

zahlenmystisch
6. Jh. Syros, Colophon, chthonisch
6.-5. Jh. Elea paläontologisch
Anfang 5. Jh. Ephesos, Ionien «alles im Fluß» (Kreislauf

des Werdens)
490 435 Agrigent dualistisch
460 377 Cos, Larissa,

Thessalien humoral, klinisch
5. Jh. Milet geometrisch-mechanistisch

460 370 Abdera, Thrazien geometrisch-mechanistisch
428 348 Athen geometrisch-hylozoistisch
384 322 Stagira, Athen finalistisch, hylomorph
n. Chr.

um 720 800 Kufa, Irak
um 1356 Katalonien,

Frankreich

alchemistisch

iatrochemisch, visionär

1493 1541 Europa spagyrisch



Zeittafel zur Geschichte der abendländischen Elementenlehren

Typische Begriffe Autor
betreffend Urstoffe, Elemente, Elementarteile

Element nicht zusammengesetzter
Körper 1661 Robert Boyle
Phlogiston 1669 Joh. Joach. Becher

Georg Ernst Stahl
Kinetische Gasteile Daniel Bernoulli
Aer vitriolicus (Sauerstoff), Chlor Carl Wilh. Scheele

Dephlogisticated air (Sauerstoff) Jos. Priestley
23 substances simples A.L.Lavoisier
Bestimmte Proportionen, Atome Jos. Louis Proust
Multiple Proportionen John Dalton
Molecole integranti ed elementari
(Atome) 1811 Amedeo Avogadro
Wasserstoff Urstoff William Prout
Triaden 1839 J. W. Döbereiner
Periodisches System 1869 D.I. Mendeleyev

L.Meyer
Radioaktive Elemente U 1896 Henry Becquerel

Ra Po Marie Curie
Elektron (Name 1890) Johnston Stonie
Proton 1911 Rutherford
Energie Materie 1905 A. Einstein
Plurale Elementarteilchen 1932 diverse
Spaltbare Kerne 1939 Hahn, Straßmann
Transurane 1934 Fermi u. a.
Antimaterie 195. diverse

Zeit
t

Ort Vorwiegende Denk- und
Arbeitsweise

1627 1691 Oxford, London
1635 1682 Höfe Europas
1660 1734 Jena, Halle
1700 1782 Basel, Petersburg
1742 1786 Köping
1733 1804 England
1743 1794 Paris
1754 1826 Madrid
1766 1844 England

1776 1856 Vercelli
1785 1850 England
1780 1849 Jena
1834 1907 Rußland
1830 1895 Deutschland
1852 1908 Paris
1859 1906 Paris
1826 1911 England
1871 1937 Cambridge
1879 1954 Bern

USA, Europa
1879 Deutschland
1901 Italien, USA

diverse

«sceptical chymist»
barock
barock
mathematisch
experimentell-phlogistisch
experimentell-phlogistisch
quantitativ-analytisch i

quantitativ-analytisch
quantitativ-analytisch

Ôl
o

quantitativ-analytisch
quantitativ-analytisch j

systematisch
systematisch
systematisch
Photographie
physikalisch
physikalisch
physikalisch, dualistisch
relativ
pluralistisch
physikalisch
physikalisch
dualistisch



— 151 —

4. Dieter Kerner (Mainz). -Das Rosenkreutzer-Porträt Hohenheims.

Die Vermutung, daß der große Schweizer Arzt Theophrast von
Hohenheim im Jahre 1541 von seinen Widersachern ums Leben gebracht
worden sei, ist nicht neu. Diesbezügliche Gerüchte tauchten schon bald
nach dem Ende des Paracelsus auf und fanden neue Nahrung durch die
Untersuchungen des Anatomen Sömmerring, welcher im Jahre 1818 an
dem zu Salzburg aufbewahrten Schädel eine breite Fissur des linken
Schläfenbeines entdeckte, die bis in das Felsenbein zu verfolgen war und
auch von anderen Beobachtern als Folge einer intra vitam eingetretenen
Verletzung gedeutet wurde. Im Jahre 1662 äußerte sich der württembergische

Pfarrer E.J.Heßling in der Schrift «Theophrastus redivivus»
folgendermaßen: «Paracelsus war neben anderen Doktoribus nebst seinen
heimlichen Widersachern auf einem Gastgebot gewesen, daselbst ward er
von der Doktoren Diener und andern auf ihn bestellten Sicariis ergriffen,
von einer Höhe abgestürzt und ihm also der Hals gebrochen worden ; denn
aufkeine andere Weise hat man ihm sonst beikommen können.» Selbst die
Tatsache, daß Paracelsus noch drei Tage vor dem Tode seinen letzten
Willen niederlegte, schließt ein sub- oder epidurales Hämatom als Folge
eines Schädeltraumas in der vorbeschriebenen Art nicht aus. Daß diese
biographische Version Eingang in die Paracelsus-Denkschrift des Zürcher

Arztes H. Locher und in die Medizingeschichte von H.Haeser (1881)
fand, ist besonders bemerkenswert.

Zeitlebens gab es um den Magus von Einsiedeln erwiesenermaßen
viele Feinde, deren Zahl sich auch nach dessen frühem Tode nicht
verringerte. Sein introvertiertes, abweisendes Wesen, das Wissen um die
Geheimsymbole und Lebenselixiere der Alchemie und nicht zuletzt
außenseiterische Züge, die ihn mit der Zeit in Gegensatz zum Papsttum und
sicher auch zu den Reformierten brachten, haben der erfolgreichen
Ausbreitung seiner Gedanken in Wort und Schrift zweifelsohne erhebliche
Schwierigkeiten in den Weg gelegt. Ob Paracelsus darüber hinaus
Mitglied mittelalterlicher Mysterienbünde, z.B. der Rosenkreutzer, gewesen
ist, läßt sich nur vermuten, aber nicht eindeutig beweisen. Wahrscheinlich

hat er der Vereinigung jener Gleichgesinnten, die sich unter dem
Zeichen der Rose, «sub Rosa», verstanden, indirekt angehört, denn in
einer der ältesten Rosenkreutzer-Schriften, der «Chymischen Hochzeit
Christiani Rosencreutz» aus dem Jahre 1616 wird Paracelsus erwähnt,
und obwohl es an anderer Stelle von ihm heißt « gleichwol er in unsere
Fraternitet nicht getretten», sollen seine Schriften der Sage nach doch im
Grabe des Gründers jener Vereinigung, des Christianus Rosencreutz,
gefunden worden sein.

Über den letzten Lebensabschnitt des Paracelsus vermag das weiter
hinten wiedergegebene sogenannte Rosenkreutzer-Porträt Hohenheims
wesentliche Aufschlüsse zu geben, die nur aus der Symbolik des Mittelalters

herzuleiten sind. Das Bild selbst gründet sich auf die bekannte
Seitenansicht des Kupferstechers A. Hirschvogel von 1540, umrahmt wird
es von drei Sinnsprüchen (Laus Deo, pax vivis, requies aeterna sepultis.



— 152 —

Alterius non sit, qui suus esse potest. Omne donum perfectum a Deo,
imperfectum a diabolo) und der Namensunterschritt. Erstmalig tauchte
jene Paracelsus-Darstellung (die auch noch das um 8 Kreuze erweiterte
Wappen der Bombaste von Hohenheim aufweist) um das Jahr 1567 als
Titelbild einer Ausgabe der «Philpsophia magna» auf, welche von dem
Verleger A.Byrckman in Köln herausgegeben wurde.

Besonders die beiden oberen. Randvignetten des Holzschnittes
verdienen unsere Aufmerksamkeit. Dieselben sind sogar einem Werk des
Paracelsus entnommen, welches 1536 zu Augsburg gedruckt wurde (also
noch zu Lebzeiten Hohenheims) und den Titel «Prognostikation auf 24
zukünftige Jahre» (wiedergegeben in der Gesamtausgabe der medizinischen,

naturwissenschaftlichen und philosophischen Schriften, Bd. X,
S. 579 ff., herausgegeben von K. Sudhoff) trägt. Dieses mantische Opus
umfaßt 32 hervorragende Holzschnitte, deren Beschriftung Paracelsus
noch selbst verfaßte. Text und Bilder sind, wie Sudhoff treffend bemerkt,
religionspolitisch-philosophisch gehalten und nehmen scharf ihre Stellung.

Die linke obere Darstellung entspricht der 16. Figur und stellt die
Geburt des Menschen zum Lumen naturale, zum natürlichen Licht unseres

Erdplaneten, dar. Bezeichnend ist, daß der neugeborene Adept zuerst
seine Augen wie ein Kind auf die heiligen Bücher und auf jene Schriftrollen

richtet, welche die Embleme der Rosenkreutzer RX zeigen, bevor er
als neuer Mensch in die Reihen der Eingeweihten aufrückt. Das rechte
obere Bild - die 25. Figur - zeigt die «Wiedergeburt» des Adepten zum
Lumen supranaturale oder «Astrallicht». Nur das rechte Auge ist nach
außen hin geöffnet, das linke blickt meditierend nach innen und bleibt
folglich geschlossen. Der zurückgeschlagene Vorhang läßt im Hintergrund
die Jakobsleiter erkennen, welche zur astralen Hochebene der Erkenntnis
führt, wenn man die drei Kardinaltugenden der Rosenkreutzer (pietas,
modus, cognosce teipsum!) erfüllt hat.

Was nun bei diesem Porträt, welches dem Holzschneider Franz
Hoghenberg zugeschrieben wird, überrascht, sind keineswegs die
geringfügigen Varianten gegenüber dem Erstdruck von 1536, sondern die
dazugehörigen Bildlegenden. Überprüft man dieselben genauer, dann fällt auf,
wie maligne die Prophezeiungen sind: «Darumb wird in dich fallen ein
hant, die dich zerreißen wird wie ein fezen», steht unter der linken
Darstellung, «das du aber unrecht hattest und das nit wärest, das du in dir
vermeintest, wird dir ein eilenden tot geben», liest man rechterhand. Dabei

ist der Inhalt der übrigen 30 Texte, von einer Ausnahme abgesehen,
durchweg belehrend und mahnend, jedoch nicht apokalyptisch-drohend,
die dazugehörigen Abbildungen hätten postmortal viel besser auf das
Bild des großen Arztes gepaßt.

Somit bietet das Rosenkreutzer-Porträt Hohenheims, welches erst
nach dem Zweiten Weltkrieg von der Paracelsus-Forschung neu entdeckt
wurde, wichtige biographische Hinweise auf den letzten Lebensabschnitt
jenes Mannes, dessen Züge hier scheinbar im Mittelpunkt stehen und
dessen Schicksal dabei unzweideutig am Rande beschrieben wird. Ganz
unbewußt dürfte Paracelsus bei der Niederschrift im Text zu den beiden



— 153 —

obigen Seitenbildern sein eigenes künftiges Ende vorweg genommen
haben, aber auch in der dazugehörigen «Beschlußred des D.Paracelsi», in
welcher es heißt : «Mancher meint es treffe in nit an und wird in vieleicht
antreffen.»

'AL'fERIWJW .Vf ECLVI.VW.S E.V5EPOTEST.

AVREQ1JV5 PHILIPPVaV THEOFH

AV. PH-TH.PA RACES.SVS, AE TAT. Î VAE 47'

Das sogenannte Rosenkreutzer-Porträt Hohenheims (Länge 12 cm,
Höhe 14 cm) aus der « Philosophia magna» des Paracelsus, Köln 1567.

5. Ch.Salzmann (Zürich). - Die Editio princeps des Marc Aurel
durch Conrad Geßner 1-559.

Conrad Geßner verdanken wir neben einer ansehnlichen Reihe von
hebräischen, griechischen und lateinischen Erstausgaben und Neudruk-
ken aus der Antike die Editio princeps des Marc Aurel, «Selbstbetrachtungen»,

als wertvollste Gabe. Diese Erstausgabe aber wird in allen
nachfolgenden Ausgaben Wilhelm Holzmann (alias Xylander) aus Augsburg



— 154 —

zuerkannt, weil den späteren Herausgebern nur die Editio secunda des

Xylander, Basel 1568, ihnen vorlag. Noch 1959 nennt Wilamowitz in
seiner Geschichte der Philologie als ersten Herausgeber Xylander. In
dem Briefe Geßners an den englischen Arzt William Turner 1562, der
gedruckt vorliegt, berichtet Geßner ausführlich; er habe den Codex «Pa-
latinus» (einen Originaltext des Marc Aurel) aus der Bibliothek des Fürsten

Otto Heinrich von der Pfalz erhalten durch den ehemaligen Lateinlehrer

von Brugg (1549-1550), Michael Schütz (genannt Toxites). Geßner,
überrascht von dem Fund, schrieb ihn sorgfältig ab und gab das Manuskript

seinem Vetter Andreas Geßner zum Druck in griechischen Typen.
In der Überschrift zur Dedikation zeichnet Geßner mit seinem vollen
Namen und schließt ab mit den Worten : «Aus der Stadt der Tiguriner der
Ersten unter den Heivetern im Jahre des Heils 1559 des Monats Februar
Hälfte», was seine Erstausgabe belegt. In seiner selbstlosen Art anvertraute

Geßner dem jungen Humanisten Xylander die Lateinübertragung,

die laut Dedikation schon im Oktober 1558 in der Offizin des
Andreas Geßner erschien. Für Geßner war Marc Aurel kein
unbekannter Autor aus der römischen Geschichte, denn schon 1545 führt er
ihn an in der «Bibliotheca universalis». Recht unklar dagegen erscheinen
die Umstände, unter denen Michael Schütz den Codex «Palatinus»
Geßner vermittelte ; handelte dieser im Auftrage des Herzogs, Otto Heinrich

oder bewogen ihn andere Gründe Um die kritische Textlegung aus
dem Manuskript tat Geßner allein sein Bestes, daher sollte man Hie Editio
princeps des Marc Aurel TQN EIS EAYTON «Gesneriana» benennen,
weil alle ihr folgenden Ausgaben (etwa 25) auf diesem vollständigen Texte
beruhen, nach dem Verlust des Codex «Palatinus».

Für diese Erstausgabe der «Selbstbetrachtungen» von Marc Aurel in
Griechisch gebührt Conrad Geßner die «Laus perennis».

6. M.Koelbling (Riehen BS). - Arzttypen des 16. Jahrhunderts:
Conrad Geßner, Jean Fernel, Ambroise Paré, Pierre Franco. - Kein Manuskript

erhalten.

7. R. C. H. Tanner (Londres). - W.H.Young et la méthode des

suites monotones.

Les signes et — (plus, minus), désignant l'excédant ou le défaut
quantitatif dans les problèmes sur la mesure des marchandises de la
première algèbre imprimée (Widman 1486), donnent naissance aux
notions qualitatives dénotées par les signes > et < (plusquam, minusquam,
Harriot posthume 1631), et de là aux notions de pure croissance et de pure
décroissance (monotonie) dans les considérations sur les suites de nombres,

de prime importance avec l'avènement du calcul différentiel et
intégral (Newton-Leibnitz vers 1700, Biemann vers 1850), de la théorie des
limites et de la continuité (Cauchy vers 1820), et finalement de
l'intégration généralisée et de la classification des fonctions discontinues
(Darboux 1875, Baire 1899).



— 155 —

Le rôle de la monotonie restait relativement inaperçu, lorsque
l'anglais W.H. Young (né à Londres 1863, mort à Lausanne 1942) le
souligna et commença à l'exploiter systématiquement par sa méthode des
suites monotones (1903-1904). Pour symboliser de façon concrète son principe,

on compare trois moyens de saisir un objet: avec une tige pointue,
une pince simple, ou une pince en croix. Avant d'arriver au but, la pointe
de la tige peut osciller de part et d'autre (suites convergentes quelconques),
celles d'une pince se meuvent de façon monotone en visant l'objet l'une
d'un côté, l'autre du côté opposé. Avec la pince simple, l'approche à
gauche est guidée du côté gauche, l'approche à droite du côté droit (principe

des intervalles emboîtés1). Le perfectionnement final se symbolise par
le croisement des branches, l'approche de chaque côté étant guidée à partir

du côté opposé (emploi de suites doublement monotones fonctions). La
pince en croix, imaginée à extrémités élargies et flexibles dans le sens de
la largeur, englobe le plus intimement possible l'objet saisi.

La découverte de Young se rattache à l'emploi qu'il en fit pour trouver

l'ultime généralisation de l'intégrale de Riemann, sans savoir que, par
une tout autre voie, moins naturelle et moins simple, le français Henri
Lebesgue y était déjà parvenu (1902). Ce célèbre résultat anticipé n'est
qu'une faible partie du rendement de la méthode et en ignore l'intérêt
principiel et didactique. Young néanmoins - déjà reconnu didacte hors
ligne, mais, comme originateur, au début même de sa carrière - dut
souffrir pratiquement de cette malchance, grâde au mépris de la
méthodologie, au culte du résultat (héritage sportif?) en Angleterre. Au moral, il
plia sans rompre, se faisant même le protagoniste de la théorie lebesgui-
enne en parallèle à la sienne, soutenu à distance par la participation sans
égale de sa jeune épouse, aiguillonné par les besoins de sa famille grandissante.

C'est ainsi que l'accident accéléra encore sa productivité si remarquable,

qui lui apporta les plus hauts honneurs mathématiques dans tous
les pays, mais jamais de situation à sa taille.

8. P. Röthlisberger (Bern). - Daniel Le Clerc (1652-1728) und
seine «Histoire de la Médecine».

9. E. Ackerknecht (Zürich). - Die Chirurgie in Paris 1795-1840.

1 Intervallenschachtelung Q.g. Knopp, Unendliche Reihen, l.Aufl. 1921.


	Sektion für Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften

