
Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft.
Wissenschaftlicher und administrativer Teil = Actes de la Société
Helvétique des Sciences Naturelles. Partie scientifique et administrative
= Atti della Società Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

Band: 140 (1960)

Rubrik: Eröffnungsrede des Jahrespräsidenten der SNG und Hauptvorträge

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anläßlich der Jahresversammlung
*

der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft im Aargau 1960

wurden die Hauptvortrage zum erstenmal unter einem allgemeinen
Thema gehalten, und zwar:

1. Dr. K. Baeschlin, Jahrespräsident (Aarau) :

Eröffnungsansprache und einleitender Vortrag zum Thema.

2. Prof. Dr. M. Waldmeier (Zürich) :

Die Beziehung Mensch -Weltall.

3. Prof. Dr. L.Emberger (Montpellier) :

La relation homme-nature, dans le sens géographique.
*

4. Prof. Dr. O.Koehler (Freiburg i.Br.) :

Die Beziehung Mensch-Tier.

*

5. Prof. Dr. med. W.Löffler (Zürich) :

Die Beziehung Mensch-Mensch.



Leere Seite
Blank page
Page vide



Eröffnungsansprache
und einleitender Vortrag zum Thema

Von Dr. K.Baeschlin, Jahrespräsident (Aarau)

Nach 35 Jahren ist es möglich geworden, die Jahresversammlung der
Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft wieder einmal im Aargau
durchzuführen. Wir freuen uns darob, und ich erlaube mir, Sie alle im
Namen des Jahresvorstandes und der Aargauischen Naturforschenden
Gesellschaft herzlich in unserem Kanton zu begrüßen. Sie erwarten von
dieser Tagung ernste Arbeit und Förderung Ihrer beruflichen Tätigkeit,
aber auch Geselligkeit und persönliche Kontaktnahme unter Gleichgesinnten.

Wir hoffen sehr, daß unser Programm die Ausgeglichenheit
besitzt, um die Erwartungen eines jeden von Ihnen zu erfüllen.

Das Hauptthema, das wir unserer Tagung zu Grunde legten, berührt
die Frage der Beziehungen des Menschen zu seiner Umwelt. Ich gestatte
mir, Ihnen einige allgemeine Gesichtspunkte zu diesem Thema zu
unterbreiten. Ich werde meine Ausführungen bewußt nach der historischen
Seite hin ausweiten, um den vier Hauptreferenten nach Möglichkeit nicht
ins Gehege zu kommen und ihnen volle Freiheit für ihre Darlegungen zu
geben. Erschrecken Sie deshalb nicht, wenn ich kurz auf die Umwelt der
alten Kulturvölker unserer Erde zurückkomme.

In Babylon, Ägypten und zum Teil noch in Griechenland, so berichten

uns Geschichtsforscher, wurde unsere Erde mit einer Muschel
verglichen, von Wasser getragen und von der Himmelskugel überwölbt. Das
obere Wasser, welches das Himmelsgewölbe überdeckte, sickerte in Form
von Regen auf die Erde nieder, während das untere Wasser als Quellen
und Springbrunnen aus den Gesteinen herausbrach. Die Fixsterne waren
Leuchten, welche an der Wölbung hingen oder von Gottheiten getragen
wurden, während die Planeten in Booten ihre eigenen Wege zogen.

Vor etwa 6000 Jahren standen chaldäische Priester auf ihren Wacht-
türmen, beobachteten die Sterne und schufen Zeittafeln und Kalender.
Nach diesen richtete sich das Gemeinschaftsleben der Völker, aber auch
z. B. die Aussaat des Getreides. Wenn man die Länge jener Jahre mit
unseren Messungen vergleicht, dann kann man mit Erstaunen feststellen,
daß sich nur Abweichungen von etwa 0,001 Prozent ergeben. Diese Priester

leisteten also exakte wissenschaftliche Arbeit. Ihre Ergebnisse aber
waren eingebettet in eine reiche mythologische Vorstellungswelt.
Verglichen mit einer solchen doppelsichtigen Umweltsdeutung, steht unsere
heutige Auswertung der Beobachtungen in krassem Gegensatz, und es
erhebt sich die Frage, wann und wo unsere Art des Denkens ihren Ur-



— 10 —

sprung nahm. Auf das babylonische und ägyptische Denken folgte der
griechische Kulturkreis. Die griechische Mythologie bewegte sich
anfänglich, wenn wir an die Dichtungen Homers denken, noch ziemlich in
den gleichen Bahnen weiter. Doch in Ionien, an der Küste der Ägäis,
bahnte sich eine neue Entwicklung an. Das 6. vorchristliche Jahrhundert
bedeutete eine Wende für den Menschen. In der ionischen Philosophenschule

tauchte aus der mythologischen Traumwelt das rationale Denken
empor. Das war der Anfang des großen Abenteuers, in das wir alle
eingespannt sind, der Beginn des prometheischen Suchens nach natürlichen
Erklärungen und vernunftsmäßigen Begründungen, das die Menschen der
folgenden 2500 Jahre stärker wandelte, als es all die vorangehenden
Tausende von Jahren tun konnten.

In der ionischen Philosophenschule, gewöhnlich unter dem Namen
der Milesischen Schule zusammengefaßt, wirkten als tragende
Persönlichkeiten Thaies von Milet, Anaximander und Anaximenes. Alle traten,
von uns aus beurteilt, mit einer ausgesprochen naturwissenschaftlichen
Einstellung und Zielsetzung an die Probleme heran und mit einer
ausdrücklichen Betonung der Sinneswahrnehmung als Mittel der Deutung
unserer Umwelt. Wenig später trat in Süditalien Pythagoras mit seiner
Schule in Erscheinung. Auch sein Denken war stark naturwissenschaftlich

orientiert, zugleich aber erfüllt von einer ausgesprochenen Vorliebe,
das Gebäude der Natur aus der reinen Vernunft abzuleiten. Sie alle wissen,

daß bei den Pythagoräern die Zahl eine dominierende Bedeutung
erhielt. Soweit sie mit Zahlen mathematische Überlegungen anstellten,
haben sie Großes und bis auf den heutigen Tag noch immer Gültiges
entdeckt. Sobald es aber darum ging, und das war den Pythagoräern ein
wesentliches Anliegen, mit Zahlen Charakter, Seele und Gerechtigkeit
und Ähnliches auszudrücken, ist dabei, entschuldigen Sie die
Formulierung, viel Unsinn entstanden. Um Pythagoras bildete sich eine Art
religiöser Bruderschaft, welche ihren Meister mit unbegrenzter Verehrung
als Autorität betrachteten. Es ist erstaunlich, daß die Pythagoräer mit
all ihren Vorurteilen und vorgefaßten Meinungen über Schönheit und
Einfachheit des Weltgefüges im Erkennen bestimmter Zusammenhänge
besser vorankamen als die nüchteren Ionier oder deren geistige Nachfolger,

die Atomisten.
Die Pythagoräer glaubten, nicht als erste, an eine Drehung der Erde

um ein Zentralfeuer, welches sie nicht als mit der Sonne identisch
annahmen, während die Ionier und selbst Demokrit an einer flachen tam-
bourinartigen Erde festhielten.

Wir fragen uns: was ist das Neue und Große, das sich damals in
Griechenland, besonders für die Entwicklung der Naturwissenschaften
vollzog Um diese Frage zu beantworten, müssen wir nochmals bei den
Vorstellungen der Ionier Rückschau halten, denn nur dort finden wir
nach allgemeinem Urteil die Anfänge naturwissenschaftlichen Denkens,
das in unsere Zeit hinüberführt.

Bei Thaies und seinen Nachfolgern war erstmals die alles
beherrschende Meinung erkennbar, daß die Welt und die Erde, auf der wir leben,



— 11 —

verstanden werden kann. Thaies lehnte es ab, die Erde zum Tummelplatz
von Göttern, Geistern und Dämonen mit all ihren Leidenschaften Verden
zu lassen. Er betrachtete die Welt und das Geschehen auf der Erde als
recht komplizierte Mechanismen, welche ewigen, ihnen innewohnenden
Gesetzen gehorchen. Die Ionier waren begierig, diese zu finden. Das ist im
Grunde noch heute die Einstellung der Naturwissenschafter. Uns ist sie
in Fleisch und Blut übergegangen, und wir vergessen leicht, daß diese
Forschungsmethode irgendeinmal erworben werden mußte. Wenn ich mir
nochmals gestatte, auf mein einleitendes Bild der babylonischen
Weltvorstellung hinzuweisen, dann hebt sich die Einstellung der Ionier sehr
deutlich davon ab.

Zum zweiten tritt ebenfalls bei Thaies das Suchen nach einem Ur-
stoff für alle Materie, für Erde und Weltall, in Erscheinung. Es tut wenig
zur Sache, daß Thaies das Wasser, das heißt ein flüssiges, alles zeugendes,
nährendes, erhaltendes Weltelement, seine Nachfolger einen sogenannten
Äther als diesen Urstoff betrachteten.

Erwin Schrödinger hat kürzlich darauf hingewiesen, daß bei den
Ioniern erstmals auch der Gedanke der Verdichtung und Verdünnung der
Materie nachweisbar sei, was bedeutet, daß jeder Stoff unter geeigneten
Bedingungen in den festen, flüssigen oder gasförmigen Zustand übergeführt

werden könne.
Die fortschrittlichste erkenntnistheoretische Einstellung ist sicher

am deutlichsten bei einem der geistigen Nachfolger der Ionier, bei
Demokrit, nachweisbar. Er war von der Zweckmäßigkeit einer materiellen

Weltanschauung überzeugt. Für ihn löst sich die Materie in starre,
unveränderliche, kleinste Korpuskeln auf, welche sich im leeren Baum
geradlinig bewegen, zusammenstoßen, abprallen und all die unÜberblick -
bare Mannigfaltigkeit hervorzaubern. Mit dem Kunstgriff der Objektivierung

der Umwelt, d.h. der Herausnahme des beobachtenden Subjektes
aus dieser Welt, schuf er ein kahles, nüchternes, vom Verstand geleitetes
Weltbild, das anstelle subjektiv empfundener Dinge mit Licht und Farbe,
Klang und Duft, Süße, Bitterkeit und Schönheit trat.

Demokrit war sich dieser Zwiespältigkeit wohl bewußt. Davon zeugt
der berühmte Dialog zwischen dem Verstand und den Sinnen, welcher
wohl in prägnantester Art die ganze Situation erfaßt :

«Verstand: Scheinbar ist Farbe, scheinbar Süßigkeit, scheinbar
Bitterkeit. Wirklich sind nur Atome und Leeres.

Die Sinne: Du armer Verstand. Von uns nimmst du deine Beweis¬
stücke und willst uns damit besiegen Dein Sieg ist
dein Fall.»

Es ist viel darüber geschrieben worden, in welchem Maße die Atom-
lehre Demokrits mit unseren heutigen Anschauungen vergleichbar sei.
Sicher haben Dalton und Descartes als Begründer der modernen Atomistik

die Schriften Epikurs, welcher das Werk Demokrits fortführte, sehr
eingehend studiert. Man darf sicher festhalten, daß die wesentlichen
Gesichtspunkte der antiken Lehre in unseren heutigen Betrachtungen
fortbestehen.



— 12 —

Erwin Schrödinger stellt die Frage : «Haben die antiken Denker durch
einen Glücksfall erraten, was sich später als richtig erwies, oder gründete
sich die fragliche Hypothese nicht so ausschließlich, wie die modernen
Denker annehmen, auf das jüngst entdeckte Beweismaterial, sondern auf
das Zusammenwirken viel einfacherer, schon früher bekannter Tatsachen
und auf eine natürliche Veranlagung des menschlichen Intellekts?»
Schrödinger ist überzeugt, daß für Demokrit die Atomlehre ein Mittel war,
die Kluft zwischen den wirklichen physikalischen Körpern und den
idealisierten geometrischen Gestalten der reinen Mathematik zu überbrücken.
Die Atomistik hat während ihrer ganzen langen Geschichte die Aufgabe
erfüllt, unser Nachdenken über greifbare Körper zu erleichtern. Wenn
wir uns fragen, was beim Zusammentreffen von Wasserstoff und Chlor
geschieht, dann läßt sich dies modellmäßig viel leichter erklären, wenn
wir von der Annahme von kleinsten Partikelchen ausgehen, als wenn wir
uns vorstellen, die Materie sei eine lückenlose unstrukturierte Masse. Für
Schrödinger ist es klar, daß Demokrit seine Atomlehre nicht zufällig
gefunden, sondern in voller Bewußtheit entdeckt hat.

Das Denken in Atomen gehört wohl zu den erstaunlichsten Kapiteln
der Geistesgeschichte. Der Anfang liegt faßbar bei den Ioniern, und von
dort führt eine Leitlinie bis in unsere Tage. Unseren bisherigen
Darlegungen haben wir Werke von Schrödinger, Jeans, Eddington u. a.
zugrunde gelegt. Es geht darum, Ihnen darzulegen, wie mit diesem
geschilderten Gedankengut Denker und Wissenschafter versuchten, unsere
Umwelt zu erfassen, sei es die weitere mit Fixsternen und Planeten, sei es
die nähere mit Gesteinen, Pflanzen und Tieren.

Ich gestatte mir, in der Folge noch auf ein bestimmtes, mit meinen
bisherigen Ausführungen in Zusammenhang stehendes Problem der
Biologie einzutreten. Es gibt eine Reihe von Naturwissenschaftern mit
berühmten Namen, welche derAnsicht sind, daß sich die verschiedenen
naturwissenschaftlichen Zweige doch zuletzt nur als Vor- und Nebenarbeiten
einer einzigen Wissenschaft, der Physik, erweisen werden. Mit den
Entdeckungen der modernen Physik sei es möglich geworden, sagen sie, die
Chemie der Physik einzuverleiben, und damit dürfte man mit der
Möglichkeit rechnen, auch die Biologie in die Physik einzugliedern. Gegenwärtig

erhält diese Meinung wieder starken Auftrieb, seit es gelungen ist,
aus einem Gemisch einfacher anorganischer Gase, aus Wasserstoff,
Methan, Ammoniak und Wasserdampf unter bestimmten physikalischen
Bedingungen Aminosäuren, d.h. Bausteine für die die Lebensfunktionen
tragenden Eiweiße, herzustellen.

Demokrit hat schon unter seinen Zeitgenossen und direkten
Nachfahren nicht ungeteilte Zustimmung erfahren. Sicher war der Umstand
mitbestimmend, daß er auch der Seele eine Struktur in Atomen zuwies.
So ist es verständlich, daß gerade ein Aristoteles, den wir gerne als den
Vater der Biologie bezeichnen, ganz andere Wege ging.

Wenn Aristoteles sagt: «In jedem Geschöpf steckt ein Wunder»,
oder wenn wir aus seinen Schriften festhalten: «Wenn wir das wahre
Wesen eines lebenden Organismus erfassen wollen, dann kann dies nur



— 13 —

durch einen Ausblick auf dessen Wesenszweck, die Entelechie, d.h. den
ihm innewohnenden Sinn erfolgen», so spüren wir die ganz andere
Einstellung zu diesen Fragen. «Nicht blinder Zufall, sondern Sinn, vor allem
Sinn, liegt in den Werken der Natur», sagt Aristoteles an anderer Stelle.
Solche Formulierungen heben sich deutlich vom Materialismus eines De-
mokrit ab. Aristoteles blieb der tragende Naturwissenschafter durch das

ganze Mittelalter bis zur Renaissance. Wenn auch viele seiner Aussagen
etwas phantastisch anmuten, so klingen doch manche seiner Leitsätze
und Formulierungen heute wieder an. Prof. Steinmann, ehemals Lehrer
an der Aargauischen Kantonsschule und Jahrespräsident der letzten
Tagung der SNG im Aargau, hat seiner letzten Schulansprache den Titel
gegeben: «Aristoteles redivivus.»

Damit aber erhält die Einstellung zu unserer Umwelt aus der
Blickrichtung des Biologen ein ganz anderes Gesicht. Jakob von Uexküll hat
uns gelehrt, daß jedes Lebewesen seine eigene Umwelt besitze, welche es
sich auf Grund seiner Sinnesorgane selbst entwirft. Ein Tier mit
hochentwickelten und differenzierten Sinneswerkzeugen erlebt eine viel reicher
gegliederte Umwelt, während ein Tier, das nur über primitive Sinnesorgane

verfügt, sich in einer einfacheren Welt einrichtet.
Dabei dürfen wir festhalten, daß die Umwelt für jeden Organismus,

auch für uns Menschen, immer reicher an Reizgebilden ist, als wir sie durch
unsere Sinnesorgane erfassen können. Es ist uns nicht möglich, alles und
jedes an Licht-, Schall-, Duft- und Geschmacksreizen zu vermerken. Jeder
Organismus trifft entsprechend seinen Sinnesorganen eine Auslese.

Um die Umwelt eines Tieres kennenzulernen, genügt es nicht, die
Beschaffenheit der Sinneswerkzeuge festzustellen und daraus die möglichen

Sinnesempfindungen abzuleiten. Es gilt auch herauszufinden, in
welcher Art die verschiedenen Sinnesreize mit den Objekten der Umwelt
in Verbindung stehen, ob z.B. als Beutetier oder als Geschlechtspartner.
Uexküll schuf den Begriff der «Bedeutung» und meint damit, daß z.B.
ein Hund ein Beutetier nicht nur mit Gesichts-, Geruch- und Geschmacksinn

erfasse, sondern daß mit den Sinnesfunktionen auch die Bedeutung
eben als «Beutetier» vermittelt werde und damit das ganze Freßverhalten
des Hundes bestimmt wird.

Solche Ausweitungen sind physikalisch-chemisch nicht mehr faßbar,
sie greifen eindeutig in einen ganz anderen Bereich über, und damit
überschreiten wir eine Grenze. Die moderne Verhaltensforschung arbeitet
seit Jahren sehr entscheidend an diesen Fragen, und ich glaube kaum,
daß sie alle diese Verhaltens- und Spielregeln als reine physikalischchemische

Mechanismen gelten lassen will. Sie werden am Sonntag durch
den Vortrag von Prof. Koehler in diese Zusammenhänge eingeführt werden.

Unser Handeln und Wahrnehmen sind wirklich, allerdings in einer
nichtphysikalischen Art ; sie sind Voraussetzung für das Zustandekommen

physikalischer Erscheinungen. So ist z.B. die Wärmeempfihdung
Voraussetzung für die Aufstellung einer physikalischen Wärmelehre, das
Sehen die Voraussetzung für die Optik. Die Wärmeempfindung und das



— 14 —

Sehen gehören in ihrer Bedeutung aber nicht in den physikalischen
Bereich.

Wir wiesen schon bei früherer Gelegenheit darauf hin, daß Physik
und Chemie allein nur ein nüchternes Bild von uns selbst und unserer Umwelt

zu schaffen vermögen. Der Physiker oder Chemiker ist im allgemeinen

geneigt, es dabei bewenden zu lassen, und er vertritt möglicherweise
die Meinung, daß es nicht Aufgabe der Naturwissenschaften sei, darüber
hinaus Aussagen zu machen. Es erhebt sich die Frage, ob auch der Biologe

gewillt ist, diesen Sachverhalt hinzunehmen. Ich darf daran erinnern,
daß mit der tierischen Verhaltensforschung eine Bewegung eingesetzt hat,
welche der Biologie eine bestimmte Eigenständigkeit zuordnen will. Ich
weise auf die Arbeiten eines Jakob und Thure von Uexküll, Konrad
Lorenz und meines verehrten Lehrers, Prof. Portmann, hin. Diese
Forschungsrichtung setzt sich zum Ziele, die Ganzheit eines Organismus zu
erfassen. Damit wird im weiteren Sinne auch die Umwelt eines Organismus

berührt. Aus diesem Bestreben heraus hat Th. v. Uexküll folgende
Gliederung vorgeschlagen :

1. Der Wirklichkeitsbereich der Physik und Chemie. Dieser Bereich
ist begrenzt. Das bedeutet, daß auch Wirklichkeitsbereiche außerhalb
dieser Vorgänge bestehen.

2. Der Wirklichkeitsbereich der Biologie, des Lebendigen. Dazu
sind Chemie und Physik unbedingt notwendige Hilfwissenschatten. Die
Biologie beschäftigt sich mit handelnden Wesen, und diese Sachverhalte
stehen außerhalb einer rein physikalisch-chemischen Erklärungsmöglichkeit.

3. Der Wirklichkeitsbereich des Psychischen, wobei sowohl Physik
und Chemie wie Biologie die Rolle von Hilfswissenschaften haben.

Als Beispiel zur Verdeutlichung dieser Beziehungen sei das Phänomen

Licht gewählt. Im Staate der Physik kann Licht als Materieschwingung

charakterisiert werden, mit einer bestimmten Wellenlänge und
damit mit einer genauen Einordnung innerhalb der Physik. In der Biologie
ergibt Licht eine biologische Funktion, eine Reizwirkung, welche für den
Organismus eine genau feststellbare Bedeutung erhält. Wenn wir ferner
festhalten, daß Licht zu einer bestimmten Empfindung führe, dann ist
dieser Sachverhalt der Psychologie zuzuordnen.

Ich muß es mir versagen, auf diese Beziehungen näher einzutreten
und möchte mich mit diesen - ich bin mir dessen bewußt - sehr rudimentären

Hinweisen begnügen. Es ging mir einzig darum, damit anzudeuten,
daß offensichtlich Physik und Chemie allein den beobachtbaren
Wirklichkeitsbereich nicht voll zu erfassen vermögen. Darüber sind sich auch
namhafte Physiker, wie Schrödinger, Weizsäcker, Gerlach, einig.

Solche Versuche, die Wirklichkeit voll zu erfassen, stammen auch
von Denkern, welche außerhalb der Naturwissenschaften stehen. So
versuchte Nicolai Hartmann die reale Welt mit einer sogenannten Schichtenlehre

einzufangen. Er unterscheidet die Stufen des Anorganischen, des
Organischen, des Seelischen und des Geistigen. Diese Gruppierung deckt
sich nicht mit der Stufenfolge der Naturwissenschaften, welche vom An-



— 15 —

organischen zur Pflanze, zum Tier und zum Menschen aufsteigt. So ist
z.B. die Kategorie «Seelisches» nicht einfach dem Gesamtbild Tier
gleichzusetzen, sondern eher dem bei höheren Tieren und Menschen auftretenden

Psychischen. Erst recht ist die Stufe des Geistigen nicht einfach der
Stufe «Mensch» gleichzustellen. Denn der Mensch ist, wie Hartmann
bemerkt, nicht nur Geist, sondern hat auch geistloses Seelenleben, ist auch
Organismus, ja sogar ein dinglich-materielles Gebilde; er reagiert auf
gewisse Reize unwillkürlich wie ein Tier. Damit ist auch angedeutet, wie
sich Hartmann diese Verlagerung der verschiedenen Seinsschichten denkt.
Die höheren Schichten können nur im Ausruhen auf den unteren bestehen.

Nikolai Hartmann hat seine entscheidende Anregung für seine
Schichtenlehre durch das Studium der Werke Aristoteles'erhalten. Auch
in der Antike kennt man bei Aristoteles, vor allem bei Plotin, die Versuche

der Gliederung der Realität in Schichten oder Sphären. Damit stoßen
wir wieder auf die Tatsache, daß, ähnlich wie in der Atomistik, ein
Problem der Biologie, wollen wir es Schichtenlehre oder gestufte
Wirklichkeitsbereiche nennen, bereits in der Antike - gleichsam im status
nascendi - nachweisbar ist. Es tut wenig zur Sache, daß der antike Denker
gelegentlich weit über das Ziel hinausschießt und zu für uns häufig schwer
verständlichen Resultaten kommt. Wesentlich scheint mir, daß das
Problem als solches bereits erkannt wurde. Wenn wir von uns als von
Naturwissenschaftern des 20. Jahrhunderts sprechen, dann will das nicht
heißen, daß unser Denken einzig dem 20. Jahrhundert entstamme.
Selbstverständlich konnte die unüberblickbare Vielheit an Detailproblemen,
mit denen sich die Naturwissenschaften von heute im ganzen beschäftigen,

den antiken Denkern nicht bekannt sein. Für einzelne grundlegende
Probleme läßt sich aber immer wieder zeigen, daß die Fragestellung und
die ersten Deutungsversuche in der Antike wurzeln. Die Vielheit an
markanten Persönlichkeiten in der Antike schuf gleichzeitig die Möglichkeit,
daß ein bestimmtes Problem von allem Anfang an von ganz verschiedenen
Seiten angepackt wurde und damit ein Spannungsbereich der Deutungsversuche

vorliegt, wie er heute nicht größer sein kann.
Meine Damen und Herren, die Naturwissenschaften beschäftigen

sich meist nur mit aktuellen Problemen. Es war mir ein Anliegen, unser
Hauptthema mit einem Blick nach rückwärts einzuleiten, und ich danke
Ihnen für Ihre Aufmerksamkeit.



Mensch und Weltall

M. Waldmeiek, Zürich

Wende dich, du Meiner Stern,
Erde wo ich lebe,

Daß mein Aug\ der Sonne fern,
Sternenwärts sich hebe

Mit diesen Worten Gottfried Kellers wollen wir, meine sehr verehrten

Zuhörer, den Blick wegwenden von allem Irdischen, hinaus und
hinauf in die unendliche Welt der sich ewig weitenden Horizonte. Am
Tage sehen wir die Erde, nachts die Welt. Wir fragen, was denkende
Menschen seit Jahrtausenden getan haben: Was sind wir, wo stehen wir
in dieser riesigen Welt, in der wir leben

In fast unübersehbarer Weise ist der Mensch mit der Natur, in
welche er hineingestellt ist, verbunden. Ein nicht geringer Teil
naturwissenschaftlichen Bemühens gilt der Abstraktion, der Eliminierung
menschlichen Einblicks und Eingriffes in die Natur. Wir möchten sie
sehen, wie sie an sich ist, ohne den Menschen, wie sie ein vollkommener
Geist, der sie umwebt, erkennen würde. In keiner Wissenschaft ist die
Trennung zwischen dem beobachtenden Menschen und dem untersuchten
Objekt eine so vollständige wie in der Astronomie. Selbst wenn es in
den nächsten Jahren und Jahrzehnten gelingen wird, unsere allernächste
Umgebung, den Mond und einige Planeten zu erreichen, so sähen wir uns
auf unserer winzigen Welteninsel, dem Sonnensystem, noch durch eine
unübersteigbare Schranke von dem überwältigend großen Kosmos
getrennt. Hier versagt sich dem Menschen die Forschung durch Eingriff
und Experiment, und nur die passive Beobachtung verbleibt ihm, ohne
die subtilste Berührung mit dem Gegenstand seiner Forschung. Hier
nähert sich menschliche Erkenntnis jenem vollkommenen Geist, der
berührungslos und unfaßbar, begreifend, betrachtend und verstehend
das ganze Weltall erfüllt.

Die Entwicklung des astronomischen Weltbildes ist das Abbild der
Entwicklung des menschlichen Geistes. Das Weltbild des Altertums war
dasjenige der unmittelbaren sinnlichen Wahrnehmung. Die Erde
erschien als flache, runde Scheibe, rings umspült von den Fluten des Ozeans.
Über ihr wölbte sich das Firmament, unter sich barg sie den Hades.
Im täglichen Umschwung tauchten Sonne und Mond, Sterne und
Planeten im Westen in den Ozean hinab und stiegen im Osten wieder aus



— 17 —

ihm empor. Stufe um Stufe wandelte sich dieses Bild. Bei Seefahrten
nach dem Süden versanken die bekannten Sternbilder am nördlichen
Horizont, und neue, nie geschaute stiegen über den südlichen empor.
Diese Beobachtung führte schon um 500 v.Chr. zu der Vorstellung einer
kugelförmigen Erde, für die Eudoxos von Knidos und Archytas von
Tarent um 350 v. Chr.' den Umfang zu 54 000 km berechnet haben.
Damit war dem Himmelsgewölbe, welches auf dem Ozean ruhte, die
materielle Stütze entzogen. An seine Stelle trat die volle, die Erde ganz
umschließende Himmelskugel. Sie war der Träger der Sterne und ihre
Umdrehung führte die Gestirne täglich über das Firmament. Da aber
nur die Sterne eine gemeinsame Bewegung besitzen, Sonne, Mond und die
fünf Planeten Merkur, Venus, Mars, Jupiter und Saturn zusätzliche
eigene Bewegungen aufweisen, waren acht ineinandergeschachtelte
Himmelskugeln notwendig, die man sich als vollständig durchsichtige,
kristallene Sphären vorstellte, nämlich sieben für die bewegten Objekte
und eine, die äußerste als Träger der Sterne, die man deshalb als
Fixsterne bezeichnete, im Gegensatz zu den Wandelsternen, den Planeten.

Die Wandlung des astronomischen Weltbildes blieb so lange im
Fluß, als immer neuere und exaktere Beobachtungen der Bewegungen
der Gestirne dazu drängten. Sonne und Mond bewegen sich zwar stets
in der selben Richtung, aber mit veränderlicher Geschwindigkeit. Diese
Ungleichheit hätte noch durch eine exzentrische Stellung der solaren
und lunaren Sphäre zur Erde erklärt werden können. Die Planeten
aber bewegen sich nicht nur nicht gleichförmig, sondern stehen gelegentlich

still und bewegen sich zeitweilig sogar rückläufig. Angesichts dieser
Kompliziertheit mußten die übrigens völlig überflüssigen Sphären fallen
gelassen werden; nunmehr bewegten sich Sonne, Mond und Planeten
als kugelförmige Himmelskörper frei im Raum, Sonne und Mond auf
exzentrischen Kreisen um die Erde, die Planeten auf Kreisen, deren
Mittelpunkt sich seinerseits um die Erde drehte. Diese auf das zweite
vorchristliche Jahrhundert zurückgehende Epizykeltheorie erreichte um
150 n.Chr. in dem «Almagest» des Ptolemäus eine für lange Zeit
abschließende Darstellung. Geblieben war die das Universum begrenzende
Sphäre der Fixsterne und die zentrale Stellung der Erde im Kosmos.
Zwar wurde durch Philolaos der tägliche Umschwung der Fixsternsphäre
von Ost nach West als eine Rotation der Erde in der entgegengesetzten
Richtung gedeutet, aber die Stellung der Erde als Mittelpunkt blieb
unangetastet. Am weitesten in der Rationalisierung des Weltbildes ging
im dritten vorchristlichen Jahrhundert Aristarch von Samos, der lehrte,
daß die Erde trotz ihrer unvorstellbaren Größe - sind doch ihre Gebirge
nur wie Staub auf einem Ball - doch nur ein Pünktchen ist im Verhältnis
zum Weltall, was er durch die Beobachtung bewies, daß stets gerade die
Hälfte des Tierkreises über dem Horizont liegt. Archimedes berichtet
weiter in einem Brief an Gelon, den Sohn Hieros II. von Syrakus, über
die Vorstellung des Aristarch, «daß die Fixsterne und die Sonne unbeweglich

seien, die Erde sich um die Sonne, die in der Mitte der Erdbahn
liege, in einem Kreis bewege», und Plutarch spricht von dem Samier



— 18 —

Aristarch als dem Manne, der «um die Himmelserscheinungen richtig
zu stellen, den Himmel stillstehen, die Erde dagegen sich in einem schiefen
Kreis fortwälzen und zugleich um ihre Achse drehen ließ». So weit
Aristarch zu folgen, vermochten damals nur wenige. Die Zeit für das
heliozentrische Weltbild war nicht reif; noch vor 350 Jahren wurden
Menschen verfolgt, die lehrten, die komplizierten Planetenbewegungen
seien nur vorgetäuscht durch die eigene Bewegung der Erde.

Die Ablehnung des heliozentrischen Weltbildes bei Aristarch war
im Grunde dieselbe wie 1800 Jahre später bei Kopernikus. Nicht daß
die Zeitgenossen diese Lehre nicht hätten verstehen können, die wollten
sie nicht verstehen. Dies war der erste große Zusammenstoß des
Rationalismus mit der Philosophie, oder, wie wir heute sagen würden, mit
der Ideologie. Obgleich weit mehr als die andern Philosophien die
griechische von rationalem Denken durchsetzt war, blieb doch nach Protagoras

der Mensch das Maß aller Dinge, er und mit ihm die Erde das
Zentrum der Welt. Wie ganz anders hätte die Entwicklung des Abendlandes

verlaufen können, wäre nicht in dieser ersten Auseinandersetzung
die Vernunft der Ideologie unterlegen!

Bald breitete sich das Christentum über das Abendland aus. Von
der christlichen Heilslehre wurde die Menschheit erfaßt, und der Ort,
an dem Gott sein Erlösungswerk vollbrachte, das größte Ereignis der
Weltgeschichte, diese Erde konnte nur der Mittelpunkt der Welt sein.
So entstand auf der Grundlage des Aristoteliseh-Ptolemäischen
Weltsystems im Mittelalter besonders durch Thomas von Aquin eine
geschlossene Einheit zwischen kirchlicher Lehre und astronomischem
Weltbild. Jedes Aufleben der Auseinandersetzung zwischen Rationalismus
und Ideologie mußte diese Einheit zerstören. In zwei Punkten war die
kirchliche Lehre empfindlich: wenn die Endlichkeit der Welt in Raum
und Zeit oder wenn die Erde als ruhendes Zentrum angezweifelt wurde.
Giordano Bruno, der die Unendlichkeit der Welt verkündete, mußte
1600 den Scheiterhaufen besteigen, und Galilei wurde durch sein
Bekenntnis zur Kopernikanischen Lehre 1633 vom Tribunal der Inquisition

verurteilt.
Jetzt aber war die Zeit reif, und Galilei selber besaß mehr als nur

die eine Waffe des heliozentrischen Systems, mit denen er das
Aristotelische Weltbild tödlich traf. Dem Bewegungsgesetz des Aristoteles,
«jedes Ding sucht seinen Ort», setzte er seine Fallgesetze entgegen, der
Idee von der Unveränderlichkeit des Sternenhimmels seine Entdeckung
eines neuen Sternes, der Vorstellung von der Makellosigkeit der Sonne
seine Entdeckung der Sonnenflecken, und seine Entdeckung der Jupitermonde

nahm unserem Wohnsitz den bis dahin privilegierten Besitz
eines Trabanten und erhärtete damit die Vorstellung von der Erde als
einem Planeten unter Planeten.

Es wäre naheliegend, aber ein Irrtum, sich vorzustellen, die kirchliche

Reformation hätte mit der Reformation des Weltbildes sympathisiert.

Luther selbst schrieb über Kopernikus, wie sehr er auch die
Astronomie umgestürzt haben mag: «Tarnen ego credo sacrae scripturae,



— 19 —

nam Josua iussit solem stare et non terram»1, und der bedeutendste
Wegbereiter der Kopernikanischen Lehre, der Protestant Kepler, von der
theologischen Fakultät in Tübingen verfolgt, fand Zuflucht bei den Jesuiten.

Das heliozentrische Weltbild hatte naturwissenschaftlich eine
großartige neue Erkenntnis gebracht, philosophisch aber durch den
Zusammenbruch der Aristotelischen Weltanschauung ein Vakuum geschaffen;
dieses Vakuum wog im Inquisitionstribunal schwerer als das neue Weltbild,

der Verlust der Einheit weit mehr als der Gewinn einer
naturwissenschaftlichen Erkenntnis.

Die Kopernikanische Lehre war zunächst nur eine neue, allerdings
einfachere und rationellere Darstellung der Planetenbewegungen als das
Ptolemäische System sie gab. In der Vorrede zu seiner Schrift «De
Revolutionibus» stellte Kopernikus beschwichtigend seine Lehre als eine
solche neue Denkmöglichkeit vor, um Gefahren, die er kommen sah,
zu begegnen und widmete überdies sein Werk dem damaligen Papst
Paul III. Für Kopernikus aber war seine Lehre - darüber kann kein
Zweifel bestehen - nicht bloß eine Denkmöglichkeit, sondern ganz
einfach: die Wahrheit. Aber den Beweis für diese von ihm erschaute
Wahrheit vermochte Kopernikus nicht zu erbringen, und darin bestand
das Vakuum, in welchem sich hundert Jahre lang Vernunft und Ideologie

bekämpften. Wir würden heute sagen, die Kopernikanische Lehre
war damals eine Hypothese, noch keine Theorie.

Noch war manches vom Aristotelischen Weltbild übernommen worden,

von dem das heliozentrische erst befreit werden mußte, so die
Vorstellung der endlichen, das Universum abschließenden Fixsternsphäre
und diejenige der kreisförmigen Planetenbahnen. Der Ausbau der
Kopernikanischen Lehre zu einer vollendeten Theorie war ein langwieriges

und bei den heftigen Angriffen der Ideologie ein gefährliches, ja
lebensgefährliches Unternehmen, aber auch eines der glänzendsten
Kapitel der menschlichen Geistesgeschichte. Er führte über die exakten
Untersuchungen der Planetenbewegungen durch Tycho Brahe, über
die Entdeckung der geometrischen und kinematischen Gesetze der
Planetenbewegungen durch Johannes Kepler, über die Begründung der
Mechanik durch Galileo Galilei, im Jahre 1687 zu der großartigen
Synthese der Gravitationstheorie durch Isaac Newton. Nun war mit
einem Schlage alles klar: Die Planeten fallen nicht vom Himmel und
bewegen sich nicht willkürlich oder zufällig auf scheinbar so komplizierten
Schleifen über das Firmament, sie müssen sich so bewegen und können
nicht anders. Das durch die Kopernikanische Lehre geschaffene Vakuum
war ausgefüllt durch eine der schönsten und vollkommensten Theorien.
Newtons Grabplatte in der Westminster-Abtei trägt die Inschrift: «Sibi
gratulentur mortales tale tantumque exstitisse humanis generis decus»
(mögen sich die Sterblichen rühmen, daß eine solche, eine so große
Zierde des menschlichen Geschlechtes erstanden ist).

1 Hätte nicht die Sonne sich bewegt, sondern die Erde, so hätte er dieser befehlen
müssen, stille zu stehen.



— 20 -
Nach diesem Sieg des Rationalismus, der sich in den folgenden zwei

Jahrhunderten zu einem der glänzendsten weiterentwickelt hat, so
sollte man meinen, hätte die Ideologie als Methode der Naturerforschung
ausgespielt. Sie lebt aber als geistige Untergrundbewegung weiter, jederzeit

bereit, wieder an die Oberfläche zu steigen. Wir erlebten die Ächtung
der Relativitätstheorie, in einem Lande, weil sie nicht arische Physik
war, in einem andern, weil sie der materialistischen Ideologie zu
widersprechen schien. Ungestraft läßt die Wahrheit sich nicht unterdrücken;
realistisch genug, wird auch in der Sowjetunion die Atomphysik auf
relativistischer Grundlage betrieben, und Lyssenko hat der russischen
Biologie weniger geschadet als der amerikanischen Raketenentwicklung.
Der ideologisch ausgerichtete Staat reagiert aber empfindlich, wenn die
Wissenschaft aus der Zweckbestimmung, die ihr dieser Staat auferlegt
und durch intensive Unterstützung erkauft, heraustritt und weltanschauliche

Fragen tangiert. Die letzten dreißig Jahre haben unseren
astronomischen Horizont mehr geweitet als Jahrtausende zuvor. Die großen
amerikanischen Teleskope haben den Kosmos geöffnet, räumlich bis fast
an die Grenzen der beobachtbaren Welt, zeitlich zurück bis fast zu dem
Moment ihrer Entstehung. Gleichzeitig hat die Relativitätstheorie zum
erstenmal ein Rüstzeug geliefert, das tauglich war, das Universum als
ganzes zu behandeln. Dieses Zusammentreffen hat die kosmologische
Forschung im allgemeinen in höchstem Maße angeregt, in einem Land
aber, ironischerweise gerade in dem, welches den richtungsweisenden
Vorsprung der materialistischen Kosmologie besaß, völlig verkümmern
lassen. Der Bann, der auf Übersetzungen westlicher kosmologischer
Bücher lag, war den sowjetischen Astronomen eine deutliche Warnung,
das heiße Gebiet der Kosmologie zu meiden. Heute sehen wir die
ideologischen Schranken, soweit sie die Wissenschaft betreffen, in schnellem
Schwinden. Thesen, die jahrzehntelang unangetastet und unantastbar
waren, kann der Realismus, dessen sich der Kommunismus stets gerühmt
hat, schnellstens in Vergessenheit versinken lassen, wenn sie ihren Dienst
nicht mehr erfüllen.

Das Sonnensystem, mit dem sich die Astronomie des 16. und 17.
Jahrhunderts beschäftigte, ist nur ein winziger Teil des ganzen Universums.
Das riesige Heer der Sterne stand wie zu Kopernikus' Zeit irgendwo
weit draußen im Raum, ungeordnet und ohne Beziehung zum Sonnensystem.

Dieses selber war isoliert und unbekannt seine Stellung in der
größeren Welt. Zufolge der jährlichen Bewegung der Erde um die Sonne
müssen die Sterne in jahreszeitlich veränderlicher Richtung erscheinen.
Diese Richtungsänderung, die Parallaxe, ist um so kleiner, je weiter das
Objekt von uns entfernt ist. Jeder neue Versuch der Bestimmung von
Parallaxen war ein neuer Mißerfolg; immer nur ließ sich eine obere
Grenze für die Parallaxe bzw. eine untere Grenze für die Sterndistanz
angeben. Erst im letzten Jahrhundert gelangen die ersten Bestimmungen
von Sternentfernungen. Selbst die nächsten Sterne haben eine so
ungeheure Entfernung, daß ihr Licht, welches mit der Geschwindigkeit von
300 000 km/s den Raum durcheilt, mehrere Jahre unterwegs ist, ehe es



— 21 —

die Erde erreicht. Wenn die Sterne auch aus so großen Entfernungen
noch als Lichtpünktchen zu sehen sind, müssen sie von gewaltiger
Leuchtkraft sein und würden, falls sie so nahe wären wie die Sonne,
jeder von ihnen ebenso hell erscheinen wie diese. Damit war schlagartig
eine alte Vermutung zur Gewißheit geworden: Jeder Stern-und allein
unser eigenes Sternsystem besitzt deren rund hundert Milliarden - ist
eine Sonne ähnlich der unsrigen : unsere Sonne ist nur ein Stern unter
Sternen. Mit dieser Entthronung der Sonne geriet auch die Koperni-
kanische Vorstellung von ihrer zentralen Stellung ins Wanken. Allerdings
waren noch zu Beginn unseres Jahrhunderts keine Beobachtungen
bekannt, welche die Ansicht, die Sonne sei das Zentrum unseres
Sternsystems und der ganzen, damals bekannten Welt, hätten umstoßen
können. Im Gegenteil, alle die Großstruktur des Universums betreffenden,
damals allerdings noch wenig zahlreichen Beobachtungen schienen die
zentrale Stellung der Sonne nur zu festigen: Der Rand unseres
Sternsystems, den wir als das schimmernde Band der Milchstraße sehen, ist
am Himmel ein Großkreis, unser Standort somit in der Symmetrieebene

unserer Sternenlinse gelegen; die Milchstraße, im einzelnen zwar
von unregelmäßiger Struktur, erscheint in jeder Richtung etwa in
derselben Entfernung, unser Standort somit in ihrem Zentrum; die ersten
stellarstatistischen Untersuchungen über die räumliche Verteilung der
Sterne erbrachten das überraschende Resultat, daß die Sterndichte von
uns aus in jeder Richtung abnimmt, und wiesen damit erneut unserer
Gegend als einer mit maximaler Sterndichte eine zentrale Stellung zu;
schließlich schien die zur Milchstraße symmetrische Verteilung der
übrigen Sternsysteme die Vorstellung der zentralen Lage der Sonne nur
zu bekräftigen.

Seit 1920 hat sich dieses Bild in ungeahnter Weise verändert und
erweitert. Die trigonometrische Entfernungsbestimmung war bei etwa
300 Lichtjahren erschöpft, und man mußte feststellen, daß damit nur
ein sehr kleiner Teil unseres Milchstraßensystems erfaßt worden war,
nur unsere allernächste Umgebung. Astrophysikalische Methoden
überwanden diese Grenze sprunghaft und erlaubten eine Vermessung des
Raumes bis zu 1000, 10 000 und schließlich bis zu 100 000 Lichtjahren.
Diese Methoden beruhen auf der spektroskopischen Untersuchung des
Sternlichtes. Das Aussehen des Spektrums, sein Bestand an Absorptions -
linien und deren Intensitäten verraten die Leuchtkraft des Sterns,
sozusagen seine Wattstärke. Der Unterschied zwischen der riesigen
Ausstrahlung des Sternes, gemessen durch die sogenannte absolute Helligkeit,

und der winzigen Strahlungsmenge, die wir von ihm empfangen,
gemessen durch die sogenannte scheinbare Helligkeit, ist durch die
Verdünnung der Strahlung bedingt, die mit dem Quadrat der Entfernung

zunimmt. Die unmittelbar meßbare scheinbare Helligkeit liefert
bei bekannter absoluter Helligkeit die Entfernung. Nicht nur das Spektrum

verrät die Leuchtkraft des Sternes, auch schon seine Farbe und bei
veränderlichen Sternen auch die Periode des Lichtwechseis. Diese neuen
Methoden waren tragfähig genug, unser ganzes Sternsystem bis zu



— 22 —

seinen Grenzen zu durchloten. Die Aufgabe, von jedem Stern seine
Entfernung und damit seine räumliche Lage zu bestimmen, hätte die
Leistungsfähigkeit aller Sternwarten weit überschritten. Die Gesamtheitsbetrachtung

mußte sich auf Stichproben stützen, welche an markanten
Sterngruppen, Sternhaufen, Sternfeldern, Sternwolken oder an besonders

leuchtkräftigen Einzelsternen erhoben wurden. Trotz enormem
Aufwand auf internationaler Basis vermochten diese stellarstatistischen
Methoden die Form und Größe unseres Sternsystems nur roh, seine
innere Struktur überhaupt nicht aufzuklären. Die Problematik der
Methode wurde deutlich, als sich zeigte, daß das ihr zugrunde liegende
1/Abstand2-Gesetz der Lichtschwächung nicht mehr zutrifft, sobald man
über die nähere Umgebung der Sonne hinausgeht, daß vielmehr zu der
geometrischen Schwächung noch eine physikalische hinzutritt, die
interstellare Absorption, hervorgerufen durch Materie, Staub und Gas, welche
in ungeheurer Verdünnung, höchstens einige Atome pro Kubikzentimeter,
die Räume zwischen den Sternen erfüllt. Die aus dem Abstandsgesetz
erhaltenen Entfernungen lassen sich, wenigstens näherungsweise, bezüglich

der interstellaren Absorption korrigieren. Die Anwendbarkeit der
stellarstatistischen Methode hört aber dann auf, wenn überhaupt kein
Sternlicht mehr die interstellare Materie zu durchdringen vermag. Der
Kern unseres Sternsystems bleibt uns unsichtbar, weil er hinter dichten
Wolken von Sternen und interstellarer Materie verborgen ist. Das große
Hindernis, welches die interstellare Absorption der strukturellen
Aufklärung unseres Sternsystems entgegenstellte, konnte in den letzten
Jahren in ganz unerwarteter und zugleich vollkommener Weise
überwunden werden. Paradoxerweise war es die interstellare Materie selbst,
welche diesen bedeutenden Fortschritt ermöglicht hat.

Sterne und interstellare Materie stehen in einem gewissen Zusammenhang,

indem jene durch Kondensation aus dieser entstanden sind und
heute noch entstehen. Die alten Sterne haben sich in ihrem nach
Milliarden von Jahren zählenden Leben weit von ihrem Geburtsort
entfernt; die jungen Sterne aber - und das sind die sehr hellen und heißen

- finden sich noch ungefähr in dem Gebiet, in welchem sie einst entstanden
waren. Diese heißen Sterne zeigen somit etwa dieselbe räumliche Verteilung

wie die interstellare Materie. Die Untersuchung der Struktur unseres
Sternsystems im großen, bei der uns einzelne Sterne ohnehin nicht
interessieren, kann sich deshalb statt auf die Sterne ebensogut auf die
interstellare. Materie stützen. Das interstellare Gas besteht vorwiegend
aus Wasserstoff, und die übrigen in ihm noch vorhandenen Gase — außer
Helium — spielen nur die Rolle von spurenhaften Verunreinigungen. Dieses

Wasserstoffgas, das in den weiten Räumen zwischen den Sternen eine

Temperatur besitzt, die nur einige zehn Grad über dem absoluten
Nullpunkt liegt, macht sich in dem dem Astronomen zugänglichen optischen
Bereich überhaupt nicht bemerkbar. Es ist vollständig durchsichtig,
weder kann es Licht absorbieren, noch emittieren und entzieht sich dem
optischen Nachweis gänzlich. Im sehr kurzwelligen Ultraviolett dagegen,
bei der Wellenlänge 1216 Â absorbiert der kalte Wasserstoff außerordent-



— 23 —

lieh stark. Diese Strahlung ist aber vom Erdboden aus nicht beobachtbar

; hingegen haben Spektrographen, welche mit Raketen über die
Atmosphäre hinausgetragen wurden, durch diese ultraviolette Absorption

bereits die wenigen Wasserstoffatome, welche sich auf der kurzen
Strecke zwischen Erde und Sonne befinden, nachweisen können. Die
Raumfahrt ist die astronomische Methode der Zukunft; schon ihre
bescheidenen Anfänge haben zu so großartigen Entdeckungen wie den
Strahlengürteln um die Erde, den solaren Röntgenstrahlen oder der
ultravioletten Strahlung des Nachthimmels geführt. Der kalte
interstellare Wasserstoff emittiert aber auch sehr lange Wellen, welche die
Atmosphäre ungehindert durchdringen und vom Erdboden aus erforschbar

sind. Diese Wasserstoffemission liegt bei 21 cm, im Gebiet der ultra-
kurzen Radiowellen. Ein einzelnes Wasserstoffatom emittiert diese
Strahlung durchschnittlich aber nur einmal in zehn Millionen Jahren.
Wenn diese Strahlung trotzdem und trotz der extremen Verdünnung
von nur etwa einem Wasserstoffatom pro Kubikzentimeter überhaupt
nachweisbar ist, so liegt dies an der unvorstellbar großen Ausdehnung
der interstellaren Räume und einer bis zum äußersten gesteigerten
Empfindlichkeit der Beobachtungstechnik. Trotzdem sind die Radio -

signale des kosmischen Wasserstoffs äußerst schwach, und sehr große
Radioteleskope werden benötigt, sie zu untersuchen. Das größte mit
75 Metern Durchmesser befindet sich in England, ein solches von 180
Metern Durchmesser ist in den Vereinigten Staaten unter einem
Kostenaufwand von etwa 500 Millionen Franken im Bau.

Für die Wasserstoffstrahlung ist ebensowenig wie die Atmosphäre
die interstellare Materie ein Hindernis. Zum erstenmal konnte nun der
ganze Raum unseres Sternsystems mit dem Auge des Radioteleskops
überblickt und sein Kern beobachtet werden. In jeder Richtung liegen
mehrere Wasserstoffwolken hintereinander, die sich im optischen Bild
nicht voneinander trennen ließen. Jede Wolke besitzt aber je nach ihrer
Entfernung eine verschiedene Geschwindigkeit und damit die
Wasserstofflinie jeder einzelnen Wolke eine etwas verschiedene Wellenlänge.
Aus der Verschiebung und der Intensität der Linie folgen Entfernung
und Ausdehnung der Wolke.

Die kartographische Aufnahme dieser Wasserstoffwolken liefert in
ihrer Gesamtheit ein scheibenförmiges Gebilde von rund 100 000
Lichtjahren Durchmesser, aber von nur rund 1000 Lichtjahren Dicke. Die
Sonne, selbst in dieser Scheibe gelegen, befindet sich 27 000 Lichtjahre
von ihrem Zentrum entfernt. Die Wasserstoffwolken sind in dieser
Scheibe zu Bändern aneinandergereiht, welche sich spiralig um einen
sich expandierenden Kern von rund 20 000 Lichtjahren Durchmesser
legen. Damit hat die Radioastronomie in wenigen Jahren in überzeugender

Weise zu einem Ergebnis geführt, das zwar schon lange vermutet
und mit optischen Methoden vielfach angestrebt worden war: unser
Sternsystem, das Milchstraßensystem, unsere Galaxie ist ein Spiralnebel.

Neblige Gebilde mit spiraliger Struktur waren schon im letzten
Jahrhundert zu Tausenden bekannt, und die Zahl der mit den heutigen



— 24 —

Mitteln erfaßbaren geht in die Milliarden, aber noch vor vierzig Jahren
war die Frage, ob es sich dabei um relativ kleine Objekte innerhalb
unseres Sternsystems handle oder um große, aber sehr weit entfernte
Sternsysteme ähnlich dem unsrigen, heiß umstritten. Endgültig wurde
diese Alternative gelöst, als es 1924 gelang, wenigstens die äußeren Teile
des Andromedanebels in einzelne Sterne aufzulösen. Darunter fanden
sich auch veränderliche Sterne, die aus unserem Sternsystem bekannt
sind und deren Lichtwechselperiode ihre absolute Helligkeit verriet.
Zusammen mit der scheinbaren Helligkeit folgte die Entfernung des
Andromedanebels zu rund zwei Millionen Lichtjahren. Damit hatte sich
der erforschte Raum sprunghaft von 100 000 auf einige Millionen Lichtjahre

geweitet. Nur bei wenigen Sternsystemen war eine Auflösung in
Einzelsterne und damit eine direkte Entfernungsbestimmung möglich.
Aber es zeigte sich, daß Sternsysteme von ähnlichem Aussehen auch
hinsichtlich Leuchtkraft und Dimension nicht allzu sehr verschieden
waren. Damit ergab schon ihre scheinbare Helligkeit oder ihr scheinbarer

Durchmesser ein Maß für ihre Entfernung. Es versteht sich unter
diesen Umständen, daß die Entfernungsbestimmung um so unsicherer
wird, je weiter das Objekt von uns absteht.

In welcher Richtung man auch in den Raum vordrang, immer fanden

sich wieder neue, noch fernere Sternsysteme. Aber in keiner Richtung

nahm die Dichte der Sternsysteme systematisch zu oder ab. Wohl
gibt es Gebiete, in welchen diese zu Gruppen oder Haufen zusammengedrängt

sind, im großen gesehen ist aber der heute überblickbare
Raum, der bis zu etwa zwei Milliarden Lichtjahren reicht, ohne Hinweis
auf ein Zentrum nahezu gleichförmig mit Sternsystemen besetzt.

Parallel mit der Erforschung der räumlichen Verteilung der
Sternsysteme ging diejenige ihres Bewegungszustandes. Auch dabei ergab
sich aus äußerst mühsamen Untersuchungen ein unerwartet einfaches
Ergebnis, jedenfalls wenn - was heute allgemein angenommen wird -
die Verschiebungen der Linien in den Spektren der Sternsysteme als

Doppler-Effekte zu deuten sind : alle Sternsysteme bewegen sich von
uns weg mit um so höherer Geschwindigkeit, je weiter das Objekt
entfernt ist. Nach einer zweitausendjährigen Entwicklung, die den
Menschen und seine Erde immer weiter aus dem Mittelpunkt der Welt
entrückte und schließlich zu der Erkenntnis führte, daß es einen solchen
geometrischen Mittelpunkt überhaupt gar nicht gibt, sehen wir uns
unvermittelt im kinematischen Mittelpunkt des Universums. Dies ist
aber nur scheinbar eine Vorzugsstellung unseres Beobachtungsortes.
Jeder Beobachter auf irgendeinem andern Sternsystem würde genau
dasselbe Bild eines sich expandierenden Universums erhalten. Damit ist
nun endgültig die Mittelpunktsvorstellung durch die Äquivalenz
sämtlicher Sternsysteme im räumlichen wie im kinematischen Sinne abgelöst.

Mit diesen Vorstellungen treten wir in die aktuelle Forschung ein,
die deshalb so brennend, so ganz anders ist als in früheren Perioden,
weil wir glauben, daß bedeutende Entdeckungen auf kosmologischem
Gebiet unmittelbar bevorstehen, Entdeckungen, die uns bis an den Rand



— 25 —

der zeitlichen und räumlichen Erforschbarkeit des Universums führen
und uns damit erstmals Erkenntnisse über Entwicklung und Entstehung
des Weltalls offenbaren werden.

Das Alter der uns umgebenden kosmischen Objekte ist erstaunlich
einheitlich. Gleichgültig, ob wir das Alter der Uranatome oder der ältesten

Gesteine der Erde oder der vom Himmel gefallenen Meteoriten
oder der Sonne bestimmen, stets erhalten wir Werte von etwa vier
bis acht Milliarden Jahren. Ein Alter von derselben Größenordnung
ist auch charakteristisch für das sich expandierende Universum. Die
Proportionalität zwischen Fluchtgeschwindigkeit und Entfernung
besagt, daß der Quotient Entfernung : Geschwindigkeit, nämlich die Zeit,
während welcher die Expansion gewirkt hat, für sämtliche Sternsysteme
gleich groß ist, und zwar etwa fünfzehn, vielleicht sogar zwanzig Milliarden

Jahre beträgt. Vor dieser Zeit hat die Expansion begonnen, als
sämtliche Materie des Universums auf kleinstem Raum zusammengedrängt

war. Es ist nicht unwahrscheinlich, daß das explosionsartige
Auseinanderfliegen des Universums in dem Moment begonnen hat, als
die Materie in Erscheinung trat ; in diesem Sinne können wir jene zwanzig
Milliarden Jahre als das Alter der Welt bezeichnen.

Was ich entworfen habe, ist ein Momentbild des Universums, indem
die Jahrzehnte oder selbst Jahrhunderte, in denen es aufgebaut wurde,
sehr kurz sind, verglichen mit den nach Millionen oder Milliarden von
Jahren zählenden Entwicklungszeiten der kosmischen Objekte. Dieses
Bild ist aber veraltet, um so mehr, auf je entferntere Objekte es sich
bezieht. Die nächsten Sterne sehen wir so, wie sie vor einigen Jahren
ausgesehen haben, den Andromedanebel, wie er vor zwei Millionen
Jahren war, die fernsten Sternsysteme aber, von denen das Licht mehrere
Milliarden Jahre unterwegs war, sehen wir im Stadium ihrer frühesten
Entwicklung. Sternsysteme verschiedener Entfernungen zeigen uns ihre
Entwicklungsstufen zu verschiedenen Zeiten. Eine materielle Geschwindigkeit

kann die Lichtgeschwindigkeit nur asymptotisch erreichen'
niemals überschreiten. Ein Sternsystem, das seit der Urexplosion praktisch

mit Lichtgeschwindigkeit enteilt wäre, würden wir in einer
Entfernung von etwa acht Milliarden Lichtjahren sehen, so wie es vor etwa
acht Milliarden Jahren ausgesehen hat. Diese Entfernung wäre die Grenze
des überhaupt beobachtbaren Raumes. Mit den rund zwei Milliarden
Lichtjahren, in welchen das größte Teleskop normale Sternsysteme noch
zu erfassen vermag, sind wir jener Grenze schon aufregend nahe gekommen.

Die kosmologischen Beobachtungen, welche wir von der nahen
Zukunft erwarten, bedeuten nicht bloß eine nochmalige Weitung des
astronomischen Horizontes, sondern einen Abschluß, indem dann die
räumlichen und zeitlichen Informationsmöglichkeiten erschöpft sein
werden.

Das größte Teleskop, der 5-Meter-Spiegel auf Mt. Palomar,
vermag zwar bis nahe an jene Grenze vorzudringen, muß aber noch vor
ihrer Erreichung haltmachen. Selbst ein wesentlich größeres Teleskop -
wenn ein solches technisch einmal realisierbar wäre - würde an dem



— 26 —

Sachverhalt nichts ändern, denn schon mit dem 5-Meter-Teleskop ist
die durch die irdische Atmosphäre gesetzte Beobachtungsgrenze
erreicht. Erst mit einem Teleskop auf dem Mond oder einer künstlichen
Raumstation wird der entscheidende Fortschritt möglich sein. Wo die
optische Astronomie durch die Atmosphäre behindert wird, kann die
Radioastronomie ergänzend einspringen. Die Radiowellen werden nicht
nur durch den kosmischen Staub nicht behindert, sondern auch nicht
durch Wolken und unsere Atmosphäre. Die kosmische Radiostrahlung
fällt aus allen Richtungen, wenn auch mit sehr verschiedener Intensität,
auf die Erde ein. Schon vor zehn Jahren bestand die Vermutung, daß
diese Strahlung, wenigstens zum Teil von einzelnen kosmischen Objekten,
die man damals hypothetischerweise Radiosterne nannte, ausgehe, die
man nur deshalb nicht einzeln sehe, weil das Auflösungsvermögen der
Radioteleskope zu gering sei, ähnlich wie das unbewaffnete Auge das
Lichtband der Milchstraße nicht in einzelne Sterne aufzulösen vermag.
Heute sind einige tausend Radiosterne oder - wie wir besser sagen würden

- Radionebel bekannt. Nur eine bescheidene Zahl unter ihnen ließ sich
mit längst bekannten optischen Erscheinungen identifizieren. Die
überwiegende Zahl der Radiosterne steht jedoch an Stellen des Himmels,
die auch auf lange belichteten Aufnahmen kein verdächtiges Objekt
zeigen. Die Radiosterne sind somit Objekte, bei denen die
Radioemission relativ zur optischen Strahlung ungeheuer viel größer ist als
bei gewöhnlichen Sternen. Nach langem Suchen konnten einige der
stärksten Radioquellen mit sehr lichtschwachen turbulenten Gasnebeln
oder mit sehr schwachen, d. h. sehr entfernten Sternsystemen identifiziert

werden. Selbst wenn diese Objekte so weit entfernt wären, daß
sie sich dem optischen Nachweis entzögen, so wären sie radioastronomisch

noch immer leicht beobachtbar. Dies führt zu der Auffassung,
daß die nichtidentifizierten Radioquellen Objekte sind, zu entfernt, um
sie selbst mit den größten optischen Teleskopen zu erfassen. Hier ist
es die Radioastronomie, die in jüngster Zeit noch einmal den
astronomischen Horizont geweitet hat. Eine dieser intensiven Radioquellen,
um deren Identifikation man sich lange vergeblich bemüht hatte, steht
im Sternbild Bootes. Nachdem die Radioastronomen genauere Positionsangaben

machen konnten, ist vor wenigen Monaten mit dem 5-Meter-
Spiegel auf Mt. Palomar die Identifikation gelungen, aber auch nur weil
es sich dabei um ein weit überdurchschnittlich großes und helles
Sternsystem handelt. Seine Fluchtgeschwindigkeit ergab sich zu 46% der
Lichtgeschwindigkeit - weit größer als diejenige irgendeines andern
Sternsystems - und damit seine Entfernung zu rund sechs Milliarden
Lichtjahren. Diese Entfernung bezieht sich auf die Zeit, als das Licht,
das wir heute empfangen,von ihm ausging. In den seither vergangenen
sechs Milliarden Jahren hat sich das Sternsystem um weitere drei
Milliarden Lichtjahre von uns entfernt und dürfte heute somit in einem
Abstand von gegen neun Milliarden Lichtjahren stehen.

Wenn ich nun versuche, diese neuen Beobachtungen zu einem Bild
von der Entstehung der Welt zu formen, bin ich mir dieser Herausforde-



— 27 —

rung bewußt; menschlicher Forscherdrang kann ihr aber nicht
widerstehen. Wenn wir uns an die Irrfahrten der Erklärung der Planeten -

bewegungen erinnern, drängt sich die Frage auf, ob jene neuen
Beobachtungen Realitäten sind, als was alle kosmologischen Theorien sie
nehmen, oder nur Schein, welche Möglichkeit nicht außer acht gelassen
werden sollte, worauf ich schon bei der Interpretation der Rotverschiebung

als Doppler-Effekt angespielt habe. Nehmen wir sie als Realitäten,
so erscheint die Struktur des Universums von unerwarteter Einfachheit :

zu einem Zeitpunkt, der einige zehn Milliarden Jahre zurückliegt und
den wir als die Erschaffung der Welt bezeichnen können, ist die Materie
in Erscheinung getreten und hat sich seither explosionsartig expandiert.
Eine ganze Reihe kosmologischer Theorien stimmen in dieser
Grundhaltung überein, daß das Universum vor endlicher Zeit entstanden ist
und sich bis zur unendlich fernen Zukunft zu unendlicher Größe
entwickeln wird. In diesen Kosmologien hat die alte Frage, ob die Erde
der Mittelpunkt sei oder, wenn nicht, was dann sonst, ihre Bedeutung
verloren, indem es einen solchen Mittelpunkt gar nicht gibt, alle Raumpunkte

äquivalent sind, indem, wie ich schon ausgeführt habe, von
jedem Sternsystem aus sich dasselbe Bild des sich expandierenden
Universums zeigt. In bezug auf die Zeit dagegen besteht keine solche
Äquivalenz, indem das Universum in ständiger Entwicklung begriffen
ist, kleiner war in vergangenen Zeiten als in zukünftigen. So sehr diese
Entwicklungstheorien von einem theologischen Standpunkt aus
annehmbar erscheinen können, kann von einem kosmologischen Standpunkt

aus die ungleiche Rolle von Raum und Zeit störend empfunden
werden. Wir wollen deshalb das vollständige kosmologische Prinzip
formulieren, wonach das Universum im großen immer gleich aussehen soll,
von welchem Standort aus und zu welcher Zeit wir es auch betrachten.
Dies kann aber, da die Sternsysteme sich dauernd voneinander entfernen

und damit die mittlere Dichte abnimmt, nur der Fall sein, wenn
zwischen den Sternsystemen ständig neue Materie entsteht, welche die
über unseren Horizont hinaus entflohenen Sternsysteme ersetzt. In dieser
Vorstellung von der kontinuierlichen Entstehung der Materie gibt es
weder Anfang noch Ende. Die Entstehung der Materie war nicht ein
einmaliger Akt, sondern hat immer stattgefunden und wird dauernd
weitergehen. Drehen wir das Rad der Zeit zurück, so erscheinen am
Horizont neue Sternsysteme, die uns heute längst entflohen sind, während

sich die benachbarten bei weiterer Annäherung allmählich
auflösen. Expansion und kontinuierliche Entstehung der Materie kompensieren

sich in der Weise, daß das Universum heute so aussieht, wie es

von jeher ausgesehen hat und wie es in aller Zukunft aussehen wird.
Eine beobachtungsmäßige Entscheidung zwischen der, ich möchte

sagen materialistischen Theorie der kontinuierlichen Entstehung und
der Evolutionstheorie scheint schon in allernächster Zukunft möglich
zu sein. Allerdings ist die jährliche Rate der Neuschöpfung von Materie
im Betrage von einigen wenigen Wasserstoffatomen pro Kubikkilo-
meter für einen Nachweis nicht geeignet, hingegen müßte die mittlere



— 28 —

Massendichte nach der Evolutionstheorie vor einigen Milliarden Jahren
viel größer, nach der Theorie der kontinuierlichen Entstehung dagegen
gleich groß gewesen sein wie heute. Jene archaischen Zustände sehen
wir heute in den Sternsystemen jenseits der Entfernung von einer
Milliarde Lichtjahren. Ihre Statistik wird zeigen, ob die Evolutionstheorie

oder die Theorie der kontinuierlichen Erzeugung oder keine von
beiden die richtige ist.

Wir haben uns weit, sehr weit von unserem Wohnsitz entfernt.
Von außen kommend, hätten wir wohl Mühe, unter den Milliarden von
Sternsystemen unsere Milchstraße zu finden und, wenn dies gelungen
wäre, nicht weniger Mühe, in einem seiner entlegensten Winkel unter
hundert Milliarden Sternen unsere Sonne aufzuspüren, um welche ein
winziges Stäubchen seine Kreislein zieht. Die Vorstellung von der
zentralen Stellung unseres Wohnsitzes ist gründlich und endgültig
zerschlagen. Aus dieser räumlichen Bescheidung in einer toten Welt, die
den ehernen Gesetzen der Physik unterworfen ist, hebt sich der menschliche

Geist, erkennt, versteht und beherrscht sie. Zu den passiven Kräften

der toten Natur schafft das Leben die aktiven des Willens, der
Zweckbestimmung und der Selbsterhaltung. Räumlich entthront, ist
geistig der Mensch noch immer das Zentrum der Welt. Man muß sich
allerdings fragen, ob der Vielheit der Welten nicht auch eine Vielheit
des Lebens entspreche, ob nicht unter den Milliarden von Sternen wenigstens

einige dieselbe Entwicklung genommen haben wie unsere Sonne,
Planeten gebildet haben, die ihrerseits die Szenerie schufen, auf der sich
Leben entwickeln konnte. Diese, ich möchte wieder sagen, materialistische

Vorstellung läßt sich heute weder beweisen noch widerlegen.
Wir wollen wissenschaftliche Fragen nicht ideologisch beantworten,
sondern durch Beobachtung und Erfahrung. Es gibt Anzeichen für eine
spärliche Flora auf dem Mars, und kürzlich haben kalifornische Forscher
in einem vom Himmel gefallenen Meteoriten Zytosin gefunden, einen
Baustein der Nukleinsäure.

Mehr als in andern Naturwissenschaften tritt in der Astronomie,
die sich mit weltfernen Dingen beschäftigt, der Sinn der Wissenschaft
hervor als das Verstehen der fundamentalen Funktionen der Natur.
Jede Naturwissenschaft führt zu Erkenntnissen, die für das praktische
Leben nützlich und der Technologie förderlich sind. Die Technologie
ihrerseits gibt der Wissenschaft das ihr unentbehrliche apparative und
methodische Rüstzeug, ja der Fortschritt der Wissenschaft wird
entscheidend durch die Methoden gelenkt. Wissenschaft und Technologie
erscheinen so als verschiedene, untrennbar miteinander verbundene
Aspekte ein und derselben Forschung. Es wäre marxistisches Denken,
nur den technologischen Aspekt, die Ausnützung der Natur und ihre
Unterwerfung unter die menschliche Gewalt gelten zu lassen. Die Gefahr,
nur diesen Aspekt zu sehen, ist groß für den Staat, der von der Forschung
größere Erträge der Landwirtschaft, neue Medikamente, neue Transportmittel,

neue Energiequellen oder neue Waffen erwartet.



— 29 —

Vor hundert Jahren war die Forschung die Privatsache einiger
Gelehrter und der Staat ein zwar nicht uninteressierter, aber vorwiegend
passiver Zuschauer. Heute gehört die Pflege der wissenschaftlichen
Forschung zu den vornehmlichsten Aufgaben des Staates. Die Aufgabe ist
groß und wächst mit jedem Jahr. Ein Versagen des Staates vor ihr
würde die Freiheit unserer Forschung aufs empfindlichste gefährden,
aber auch seine eigene. Diese Freiheit ist das Privileg der wissenschaftlichen

vor der technologischen Forschung. Nur kluge Vorausschau kann
den Staat davor bewahren, jene beiden Aspekte zu mißachten, den
materiellen Wohlstand dem geistigen überzuordnen.

Unser Staat besitzt nur eine Hochschule, die Eidgenössische
Technische; sie aber hegt und pflegt er - wie uns bundesrätliche Hedner
immer wieder versichert haben - wie das einzig geliebte Kind. Wenn
aber die Behörden glauben, die Forschungsprojekte dieses anspruchsvoller

gewordenen Kindes nicht einmal zur Hälfte erfüllen zu können, so
kann ich nur mit Besorgnis der Zukunft entgegenblicken. Schon jetzt
stehen wir, mitten in der Überkonjunktur, auf manchen Gebieten hinter
unentwickelten Ländern zurück und müssen uns begnügen, auf
abgeernteten Feldern Ähren zu lesen. Die Förderungen, die unsere Wissenschaft

erwartet, übersteigen nicht die Leistungsfähigkeit des Staates.
Selbst im amerikanischen Staatshaushalt spielen die Aufwendungen für die
Wissenschaft eine bescheidene Holle und das Jahresbudget der «National
Aeronautics and Space Administration», unter der die Raketen- und
Satellitenprojekte laufen, beträgt nur einen Viertel der amerikanischen
Auslandhilfe.

Unser Land hat mit bescheidenen Mitteln, aber nicht ohne Erfolg
an der Entfaltung der Wissenschaft mitgewirkt. Wir sind eingestiegen
in die Forschung, eingestiegen in die verlockende Wand, wir sind mit
von der Seilschaft, in der es keinen Weg zurück gibt, nur die Alternative
zwischen Untergehen und Bestehen.

Mehrfach mußte ich in meinemVortrag neueste Methoden berühren,
die Radioastronomie oder die Raumforschung mit Raketen und Satelliten,

Forschungen, die eine ungewöhnlich breite Basis und einen
ungeheuren Einsatz erfordern. Wir haben keine eigenen Flugzeuge gebaut,
keine eigenen Panzer und werden auch keine Satelliten in den Weltraum

senden. Wenn wir dieser Ohnmacht unseres Kleinstaates bewußt
werden, stehen wir schon im Konflikt mit unserem Willen zur
Selbstbehauptung. Man wende nicht ein, die Raumforschung berühre unser
Leben nicht. Was sich heute am Himmel abspielt, kann schon morgen
auf die Erde herabsteigen. Jene Selbstbehauptung schließt in sich die
SelbstVerantwortung ; die eine existiert nicht ohne die andere. Die
künstlichen Sterne, die heute über den Himmel ziehen, haben nicht
nur eine Bresche geschlagen in unsere Selbstbehauptung, sie haben uns
auch einen Teil der Verantwortung entzogen. Sie wieder zu gewinnen,
verlangt den Verzicht auf unsere staatliche Isolation und die Integration
auf der höheren Ebene einer universellen Völkergemeinschaft.



— 30 —

Literarische Hinweise

F. Hoyle, The Nature of the Universe, Oxford Blackwell 1950.

G. Gamow, The Creation of the Universe, New York, Viking Press 1952.

A.C.B. Lovell, The Individual and the Universe, Oxford University Press 1959.



Les relations Homme—Nature

Par Prof. Dr Louis Emberger (Montpellier)

Il existe au Musée des peintures de Montpellier une petite toile de
Courbet qui représente une Méditerranée calme, bordée d'une plage
monotone et plate ; un petit homme, à gauche et vu de dos, y salue la mer
d'un large geste.

Ce tableau, si petit, est immense. Il produit une impression profonde :

l'Homme y est devant l'infini.
J'ai le sentiment, aujourd'hui, d'être ce petit Homme. Je suis placé

devant une question aussi immense qu'un Océan, celle des relations
Homme-Nature. De plus, mis en présence d'un auditoire aussi averti et
distingué que le vôtre, je fais figure d'un candidat devant un jury d'examen.

Je vais essayer de sortir de ce pas délicat, en comptant sur votre
indulgence dont l'exercice est une prérogative de tout jury.

De toutes manières, je serai très général et très incomplet. Pour faire
un exposé équilibré, il faudrait que je sois aussi physicien, chimiste,
ingénieur, médecin... J'ai dû faire un choix. Ce qui reste est, à lui seul, déjà
très vaste.

Excusez-moi, je ne suis que naturaliste; et soyez remerciés du grand
honneur que vous me faites de vous parler.

L'Homme, comme les animaux et les plantes, est, pour le naturaliste,
un facteur écologique-biotique, et comme tel, il en a les principales
qualités, c'est-à-dire qu'il subit l'influence des autres facteurs et qu'il en
exerce également une sur eux. Son action, théoriquement, se déroule à
l'intérieur des limites déterminées par le jeu de ces deux forces en
présence.

Cependant, l'Homme ne peut être mis sur le même plan que l'animal
ou la plante. Il est un facteur biotique qui se distingue de tous les autres
par les qualités de son intellect. Grâce à celles-ci, l'Homme est capable de
créer et de maintenir volontairement un ordre particulier. A son comportement

instinctif, s'ajoute, en effet, presque toujours, la volonté.
Ces équilibres nouveaux, nous les appelons artificiels; ils représentent
à nos yeux, un état de violence dans lequel la Nature est maintenue.

Ce n'est pas, dit-on, l'ordre naturel, mais, littéralement parlant, du
désordre, même s'il s'agissait du paysage le plus «humanisé».

L'ordre, le vrai, est celui qui s'établit et règne par le jeu des seules
forces extrahumaines : telle est, du moins, Vopinion générale.

Mais, nous devons examiner cette question de plus près.



— 32 —

Dans la Nature, il existe des milieux dans lesquels les facteurs
écologiques, physiques et biotiques, sont harmonieusement associés, comme
dans une forêt intacte. Chez d'autres, l'un, ou plusieurs facteurs, imposent

leur loi, dominant de très haut tous les autres. Il suffit de penser aux
marais, où le facteur eau règle tout, aux dunes, où c'est le vent et le sable,

aux «garrigues» ou aux savanes, où c'est le troupeau d'ovins et le feu.
Enlevez ou réduisez l'eau, ou supprimez le vent, le troupeau ou le feu,
tout change.

Or, nos paysages profondément transformés par l'Homme sont
comparables à ces milieux sur lesquels règne en maître l'un des facteurs, ici
l'Homme. Vu sous cet angle, un état dû principalement à son action, ne
diffère pas fondamentalement de ceux qui sont déterminés par n'importe
quel autre facteur fortement prédominant d'un milieu, tel que l'eau dans
un marais, le vent sur un littoral sableux, les troupeaux dans la garrigue...

Les seuls équilibres naturels ne sont donc pas uniquement ceux qui
s'établissent en dehors de l'Homme. Que dirait-on du Botaniste, pour qui
un marais n'aurait d'intérêt qu'en faisant abstraction de l'eau L'Homme
fait partie du milieu ; il faut en tenir compte.

Ce n'est pas tout. Certes, l'Homme agit avec sa nature instinctive ;

certes, sa volonté joue un rôle capital. Mais tout se complique du fait,
qu'au comportement biologique héréditaire instinctif de l'Homme, dirigé
ou non, par la volonté, s'ajoutent les traditions culturelles de croyances,
transmises de génération en génération. Celles-ci masquent, refoulent ou
modifient, à des degrés divers, les réactions naturelles, suivant le degré de
civilisation1.

Et plus le niveau intellectuel, c'est-à-dire de la civilisation, est élevé,
plus l'Homme devient capable d'affranchir son activité d'un déterminisme
imposé par le cadre de l'ordre naturel. Il y a, bien entendu, des milieux
qui ont été plus favorables que d'autres à cette libération, mais elle est
actuellement possible partout: l'Homme peut faire venir des cultures là
où, naturellement, elles n'auraient aucune chance de vie; il peut faire
fleurir, germer, et fructifier à contretemps; il peut transformer un sol,
changer le cours des eaux et, demain, même le climat, etc...

Les rapports naturels entre l'Homme et la Nature sont alors modifiés.

Ils ne sont plus harmonisés. L'ordre naturel est troublé, souvent
transformé. Le rythme de phénomènes qui se dérouleraient, sans l'Homme,

avec la lenteur nécessaire à la continuité, sont également changés. En
un mot, l'Homme, parce que doué d'une intelligence libre, est devenu un
faussaire de la Nature, un agent de désordre.

Mais, il est bien difficile de démêler avec précision, ce qui revient à

l'Homme, comme élément intégré dans les facteurs écologiques, et à

l'Homme, comme être hors-série. Il n'est pas moins difficile de fixer à

partir de quel moment l'Homme cesse de se comporter comme facteur
écologique banal ou fortement dominant et commence à devenir agent de

1 Paraphrase d'un passage de la conférence de Niels Bohr, in Public. Unesco,
l'utilisation de l'énergie atomique à des fins pacifiques, T. XV, 1955, p. 65.



— 33 —

désordre. Tout s'enchaîne, et nul ne peut placer des bornes séparatrices.
Les Naturalistes connaissent de nombreux exemples semblables. Dans
cet ordre d'idées, les Botanistes, par exemple, penseront aux Papaveracées
et aux Fumariacées, qui sont inséparables.

Une première conclusion s'impose. Le jugement que nous sommes
appelés à prononcer sur l'Homme doit être nuancé. Il faut peser,
subordonner des faits, c'est-à-dire systématiser. C'est ici que gît la difficulté.

L'étroite solidarité des liens Homme-Nature, sinon la dépendance de
l'Homme, ressort clairement d'un grand nombre de faits et d'observations.
J'en rappelerai quelques-uns.

1. D'une manière générale, «les exigences premières de la vie
soumettent l'Homme à la carte des eaux qu'il utilise comme aliment, route,
engrais et force; son alimentation est commandée par la carte botanique
dont la carte zoologique est une dérivée. Matériaux environnants et limites

thermiques dictent l'habitation et le vêtement»1.
Ainsi les rapports de l'Homme avec le milieu sont révélés par les

genres de vie. La géographie et la structure des habitations, des cultures,
et, depuis qu'elle existe, de l'industrie, en sont des expressions.

2. Les régions riches, à plusieurs récoltes par an ou riches en minerais,
sont à population dense.

3. Les régions aux ressources instables ou pauvres sont peu peuplées
et des pays de nomadisme.

4. Nulle part plus qu'en montagne l'insertion de l'Homme dans la
Nature n'est plus précise. Quels contrastes, du point de vue humain, entre
Alpes du Nord et Alpes du Sud, déterminés par le climat

Dans les Alpes du Nord, il y a les riches prairies, les grandes forêts de
Sapins, d'Epicéas ou de Hêtres, les vergers de Pommiers... L'élevage
l'emporte sur l'agriculture. L'agriculture est marquée par la lutte contre
un excès d'eau; les chalets sont dispersés; les massifs préalpins sont
peuplés et le centre pauvre en Hommes, etc...

Dans les Alpes du Sud, la verdure tend à se concentrer le long des
cours d'eau; les forêts sont claires, de Mélèzes et de Pins. L'agriculture
l'emporte sur l'élevage ; elle recherche et utilise avec économie les ressources

en eau. Vigne, Olivier, arbres à noyaux tiennent une grande place
dans les vergers. Les habitations sont concentrées; les massifs préalpins
sont ici très peu peuplés...

En Suisse, ces questions sont bien connues et ont fait l'objet d'études
très attentives; je n'aurai pas la prétention de vous apprendre quelque
chose. J'en ai eu encore récemment la preuve. Votre distingué président,
M.Baeschlin, a eu, en effet, l'amabilité de m'adresser, il y a quelques
mois, un article fort intéressant du professeur E.Fubker, intitulé
{(Walserzüge, Klima und Boden»2, où l'auteur résume et commente les

1 Morini-Comby, J., in Traité (VEconomie politique; Dalloz, édit., Paris, 1960.
2 Neue Zürcher Zeitung, 6 mai 1960.



— 34 —

résultats des recherches de vos compatriotes démontrant l'interdépendance

du milieu et des mouvements de populations valaisannes au cours
des siècles passés.

Les rapports Homme-Nature sont ici à la base de l'histoire de l'humanité.
Ce thème pourrait être, comme beaucoup d'autres, richement développé.

L'isolement et la diversité géographiques sont générateurs de
particularismes, d'endémismes. La diversité de l'Eurasie occidentale explique
l'ancienneté et la multiplicité de ses formations politiques. Elle est
aujourd'hui à la base des difficultés que rencontre la création d'une confédération

continentale1.
Au contraire, des grands pays unitaires, comme le Brésil, s'expliquent

par leur relative monotonie géographique, et le réseau pluvial amazonien
qui en est solidaire.

Les rythmes saisonniers commandent depuis toujours mille faits
économiques et historiques.

5. L'interdépendance Histoire-Homme-Nature est souvent pérennisée

par la toponymie ou étude des noms de lieux. Que de fois elle est
l'expression de faits géographiques qui ont frappé nos prédécesseurs plus
ou moins lointains. Gaston Paris en a souligné l'intérêt d'une façon
charmante2.

«Quoi de plus précieux», dit-il, «de plus intéressant, je dirais volontiers

de plus touchant, que ces noms qui reflètent, peut-être, la première
impression que notre patrie, la terre où nous vivons et que nous aimons,
avec ses formes sauvages ou gracieuses, ses saillies ou ses contours, ses

aspects variés de couleur et de végétation, a faite sur l'âme des hommes
qui l'ont habités et qui s'y sont endormis avant nous, leurs descendants ?»

Ces noms sont plus que des mots Us parlent à notre intelligence et à

notre âme!
L'orographie, l'hydrographie, la végétation, les lieux de passage...

sont le substratum habituel de la toponymie.
Tous les arbres typiques de nos pays sont représentés dans la

toponymie: Fayet, Boulay, Vernet, Aulnay, Chesnay, Garric, Roure, etc...
Les plantes herbacées, sauvages ou cultivées, ne manquent pas:

Feugerolles, Genestouze, Genevrières, Jonquiéres ,Pervinquières (Pervenche),
Cannebiére, Liniere, etc... Par contre, les noms de céréales sont très rares,
parce que ces plantes ne sont pas caractéristiques, étant cultivées
partout3.

La toponymie nous renseigne également sur les rapports entre
l'Homme et la terre qu'il cultive ; dans le domaine juridique, elle fait, par
exemple, pressentir, dès le IIIe siècle, et par un simple changement de
noms de cités, la germination du régime féodal4; plus matériels sont les

noms, tels que Terrefroide, Terrenoire.

1 Morini-Comby, loc. cit.
2 Congrès des Sociétés Savantes, 1888.
3 cf. Dauzat, Les noms de lieux. Delagrave, Edit., 1920.
4 Ibid.



— 35 —

Ailleurs l'Homme a été frappé par le climat, ce qui se trouve dans les
noms de Beausoleil, Belair, Costefrège, par des qualités hydrologiques
avec Chaudes-aigues, Aiguëvives, La Palud, etc...

Si le monde des radiations avait été connu de nos ancêtres, ils auraient
également consacré leurs impressions dans la toponymie... Ce sera pour
demain

Ce monde de radiations dans lequel nous baignons littéralement est,
de tous les facteurs écologiques, le moins connu. Il est encore à peu près
inexploré, parce que nous n'avions pas, jusqu'à ce jour, des méthodes
scientifiques pour l'aborder avec succès. Or, il s'agit d'une question très
importante, car elle touche à la santé de l'Homme, donc à son existence
même.

Nous vivons dans un milieu de radio-activité normale, provenant de
l'introduction dans l'air, par les rayons cosmiques, de CO2 radio-actif. Celui-
ci est brassé par le vent, de telle sorte que tout le CO2 de l'atmosphère est
contaminé au rythme de 2,4 molécules de CO2 radio-actif (à C14) par
seconde pour chaque cm2 de surface de la terre.

Comme CO2 est absorbé par les plantes, celles-ci contiennent également

du C14. De même les animaux et l'Homme, qui mangent les plantes.
On sait aussi que les rayons cosmiques, qui sont diversement réfléchis

par notre planète, peuvent donner naissance à des radiations y
secondaires.

Il est certain que des éléments dont nous connaissons par ailleurs les
qualités si puissantes, ont des effets sur nous, comme n'importe quel autre
facteur écologique.

Je me rappelle des expériences faites par un de mes collègue
physicien-biologiste de Montpellier, J.Pech, qui cultivait comparativement
diverses espèces sous des champs électriques nuls, négatifs ou positifs en
permanence. En champ nul et neutre, le Persil croissait mal et disparaissait

en deux générations, en champ positif, la vie était normale.
Les animaux montrent une sensibilité égale : poules, chiens et chats
prospèrent en champ positif, le lapin en champ neutre, les escargots en champ
négatif. L'Homme, d'après les observations que l'auteur a pu faire, ne fait
pas exception1.

Tout le monde connaît les phénomènes pathologiques attribués au
climat, au degré d'ionisation de l'air, au cours d'eau souterrains modificateurs

de la conductivité électrique, etc... Tout n'est pas à rejeter;
l'intuition populaire a souvent précédé les découvertes scientifiques.

L'avenir nous réserve dans ce domaine de grandes surprises.

L'Homme subit même l'influence du milieu jusque dans sa constitution.

En tout cas, il y a des rapports frappants entre milieu et les types:
morphologiques de l'Homme : il existe des qualités humaines géographiques.

1 Pech, J., Champ électrique de l'atmosphère et alimentation. - C. R. Con-
gresso internaz. di Elettro-radio-biologia, T. II, Venise, 1934.



— 36 —

Le milieu dans lequel vivent les Thibétains ou les Aimaras Andins
explique le développement de la cage thoracique et de la capacité respiratoire

de ces tribus. Les peuplades subdésertiques ont des longues jambes...
Les pygmées pourraient-ils vivre ailleurs que dans la forêt dense

équatoriale Les anthropologistes connaissent sûrement encore bien
d'autres exemples.

Dans tout ce qui vient d'être dit l'Homme se présente, dans
l'ensemble, comme un être solidaire du milieu, comme sont solidaires force et
matière.

Nous allons voir agir l'Homme comme facteur progressivement
indépendant du milieu.

L'Homme est tout d'abord, depuis toujours, un puissant agent de
dissémination, au même titre que les animaux, le vent ou l'eau. Il est
ainsi un facteur causal de la phytogéographie. Bien entendu, il est
uniquement question de dissémination involontaire.

Etant voyageur depuis qu'il existe, même aux époques préhistoriques,

l'Homme a disséminé, et dissémine, involontairement un grand
nombre de diaspores. Hier, c'était uniquement avec ses emballages
d'herbes et de paille, par les troupeaux et animaux de trait, par ses barques.
Chaque étape était une occasion de dissémination Que le milieu fut favorable

à certaines espèces, elles pouvaient y prendre pied et s'y installer
définitivement.

Aujourd'hui s'ajoutent les moyens de transport modernes. La
dissémination ne connaît plus de distances, et la rapidité des déplacements
permet l'installation, avec succès, dans des régions nouvelles, de diaspores

rapidement périssables; le nombre des espèces disséminables
augmente d'autant.

L'ampleur de ce phénomène est souvent sous-estimée. Il est prodigieux

dans certains pays, tels l'Australie du Sud, méditerranéenne comme
l'Afrique du Nord. Ici le nombre d'espèces immigrées de l'Europe
méditerranéenne est très élevé. On en est surpris. Dans le pays de Mildura,
par exemple, au nord-est d'Adelaïde, on se croirait en Oranie ; à Broken-
Hill, on a l'impression d'être en Tunisie méridionale, du côté de Gafsa.
Certaines espèces, par l'abondance des individus, confèrent au paysage un
caractère physionomique saisonnier dominant: par exemple, Rumex
rhodophysa, Carthamus, Echium australe, Asphodelus fistulosus, dans le
sud-est aride; Rumex Acetosella, à Canberra; certains de nos Bromus,
Schismus calycinus, des Crucifères méditerranéennes, sont nombreux
dans le sud et le sud-ouest du continent.

On peut citer des exemples identiques pour les autres régions du
monde : Hypericum perforatum, Halogeton alopecuroides ont conquis un
grand territoire dans l'ouest des Etats-Unis. La flore européenne compte,
depuis les 2 dernières guerres mondiales surtout, un contingent de
citoyens américains, qui ont trouvé chez nous une nouvelle patrie.



— 37 —

Les faits que je rapporte ont une origine récente. Songeons que
l'Australie n'est ouverte à la colonisation mondiale que depuis un peu
plus de 100 ans! Nous en connaissons donc l'histoire, et, pour cette raison,
nous parlons, à leur propos, d'espèces ou de flores subs^ontanées,
introduites, artificielles, etc...

Mais, ces phénomènes n'ont pas lieu seulement depuis hier. Ils se
sont répétés durant des siècles Qui dira jamais ce que l'Homme a semé au
cours de ses déplacements depuis qu'il existe, et, plus près de nous, ce que
les Légions romaines ont apporté, lorsqu'elles se promenaient jusqu'en
Europe centrale et en Grande-Bretagne, ce que les Arabes ont disséminé
en Europe méridionale, ce que les tribus venues de l'Est, Huns, Vandales,
Goths, etc... ont laissé chez nous Soyons sûrs que ces passages ont laissé
des traces aussi indélébiles que celles qui sont inscrites depuis des siècles
dans le sol par les monuments antiques disparus, et que seul l'œil indiscret

de l'avion a pu découvrir. Malheureusement, nous ne savons rien de
ces plantes; leur histoire se perd dans la nuit des temps. Aussi, pour
expliquer leur présence, ne parle-t-on plus d'introduction, de subspontanéité,

mais de disjonctions, de reliques, de migrations ou de changements
climatiques! Pouvons-nous affirmer que ces colonies méditerranéennes ou
sarmatiques, qui s'égrènent si loin de leurs patries, ont l'origine que nous
leur attribuons généralement et qu'elles ne sont pas le fait de l'Homme, au
moins pour certaines La question a déjà été posée par un certain
nombre d'auteurs, et assez récemment encore par Turrill1. Je crois qu'il
est bon d'y songer. Je connais les objections qu'on peut faire. Excusez-
moi de ne pas les discuter ici. J'ai simplement voulu éveiller votre
attention.

Dans tous ces phénomènes dont il a été question jusqu'à présent, le
rôle de l'Homme n'est pas nécessairement bienfaisant, mais ils sont
néanmoins dans l'ordre.

N'en soyons pas surpris; les tempêtes, les épidémies, la venue d'un
insecte ou d'un champignon parasite sont, eux aussi, dans l'ordre de la
nature, malgré les effets souvent catastrophiques qu'ils ont.

Les rapports Homme-Nature, où l'Homme intervient avec son
intelligence, donc avec sa volonté, sont plus complexes.

Il est possible de distinguer 3 modalités :

1. L'Homme agit volontairement, mais son action ne se déroule pas dans
le cadre des lois qui régissent l'ordre naturel.

2. L'Homme agit volontairement, en se conformant aux lois de l'ordre
naturel.

3. L'Homme agit volontairement en créant un ordre nouveau.
Ces diverses interventions sont plus ou moins imbriquées, mais ont

toutes une qualité commune; elles sont intéressées, inspirées du désir de
l'Homme d'améliorer continuellement les conditions de son existence.

1 Turrirl,, W. B., Some problems of plant range and distribution. — Journ. of
Ecology, T. 39, 2, 1951.



— 38 —

Dans le premier cas, l'ignorance ou la méconnaissance joue un grand
rôle, d'où les conséquences souvent catastrophiques de l'action de
l'Homme.

Tout d'abord, l'Homme a grandement accéléré la disparition de
certaines espèces. On a compté que le nombre de Mammifères qui se sont
éteints, par notre faute, s'élève à une quarantaine et que 600 autres sont
en voie de disparition1. La loi de la Nature exige, certes, que toutes les

lignées disparaissent les unes après les autres, pour être remplacées par
de nouvelles, car la mort est nécessaire à la vie, mais en exterminant
certaines espèces, nous avons supprimé ce qui aurait, peut-être, pu durer
encore des millénaires et rayé ainsi délibérément du monde, le potentiel
phylogénétique que ces espèces pouvaient avoir en elles.

Nous connaissons aussi des espèces végétales disparues ou menacées.
Le Palmier nain a disparu il y a 100 ans de France, victime des horticulteurs.

Si le Cupressus Dupreziana n'était pas difficilement accessible en
plein Sahara, il n'existerait plus, car on n'en connaît plus que quelques
individus. Que deviendront-ils avec l'industrialisation de cette région

Androsace cylindrica etAlyssum pyrenaicum, endémiques insignes des

Pyrénes, sont dans le même cas, ne devant leur salut qu'aux conditions
des stations qu'ils habitent.

Ailleurs, l'Homme n'a pas provoqué la disparition, mais il a, par son
action, créé des conditions écologiques favorables à une éclosion spontanée
de mutants polyploïdes dont les qualités ne peuvent être connues d'avance.

Enfin, dans bien des cas, il est responsable de la pullulation de certaines
espèces et a rompu les équilibres naturels. Citons l'exemple de YOpuntia
en Australie, où il est fléau, tandis qu'il est une bénédiction de Dieu en
Afrique du Nord.

Dans le monde animal, signalons l'introduction de la Carpe en Amérique

du Nord, de la Truite et du Cygne noir en Nouvelle-Zélande, du
Poisson-chat chez nous. Ces animaux se sont faits une place aux dépens
de la faune autochtone. Mais, il n'y a pas de meilleurs exemples que ceux
du Lapin en Australie ou aux îles Macquarie, du Mynah aux îles Hawaï,
de la Mangouste à la Jamaïque. Je n'en parlerai pas ; ils sont trop connus.

Le monde végétal est également l'instrument de la sottise humaine.
Le Nouveau Monde nous doit un certain nombre de mauvaises herbes qui,
anodines chez nous, y ont fait une brillante carrière. Il nous a, bien
entendu, rendu largement les cadeaux que nous lui avions faits.

L'Homme a trouvé bon de dessécher des marais improductifs et n'a
pas songé qu'en ce faisant, il tarissait parfois la source des fleuves ou en
modifiait le régime d'une façon désastreuse. Le drainage des Hautes-
Fagues de Belgique a eu pour conséquence la modification de la compo-

1 R. Heim, Destruction et protection de la Nature. - Armand Collin, Paris,
Edit., 1952.



— 39 —

sition physico-chimique des eaux qui s'en écoulaient et dont les qualités
étaient nécessaires à certaines industries de l'aval1.

Il a introduit, le siècle dernier, en France, l'Ailanthe glanduleux
(Ailanthus glandulosa) dans le but d'élever un Bombyx réputé pour la
qualité de la soie qu'il produit. Le Bombyx a échoué, mais l'Ailanthe est
resté, et il empoisonne notre Midi.

En Australie, le Rosier rubigineux a été introduit, sans savoir que les
poils du fruit provoqueraient des calculs intestinaux mortels chez les
Chèvres. L'Eglantier était plus fort que la Chèvre, ce qui est réellement
une prouesse2.

Les centaines de milliers d'hectares de garrigues à Chênes Kermès du
Midi de la France sont le résultat de la destruction de la forêt de Chênes-
verts.

Il m'a été donné de constater, il y a quelques années, en Syrie, un
accroissement considérable des surfaces cultivées en blé aux dépens de la
forêt. Les économistes et spéculateurs, qui ne sortaient pas de leurs cabinets,

ont suivi avec satisfaction la montée de la courbe des exportations,
en se frottant les mains : l'économie était prospère. Mais, il ignoraient que
chaque palier signifiait la mort d'hectares de terres, livrées à la dégradation

par l'érosion implacable qui succédait à la récolte, prélude d'autres
misères.

L'érosion Un mot terrible
L'érosion, c'est la mort du sol, donc de la vie. Elle «est la maladie

essentielle de notre planète, celle qui aura raison d'elle, et, par suite, de
nous» (R.Heim3). Elle est la vengeance de la végétation.

On connaît le processus, mille fois décrit, dans lequel, climats, vents,
eau, se liguent pour détruire. Chaque année, l'érosion enlève à la planète
une moyenne de 1-2 cm de sol ; localement, le décapage peut être
extrêmement élevé ; aux Etats-Unis on a mesuré des prélèvements atteignant
70 cm de hauteur et, en Ukraine, l'érosion enlève de 2-3 tonnes de limon
par hectare et par an.

L'Euphrate et le Tigre sont en train de combler le golfe Persique.
Le Mississipi arrache à son bassin 400 millions de tonnes de limon par

an. Dans l'Etat d'Oklahoma, 13 millions d'acres sur les 16 millions
cultivables souffrent de l'érosion, et 6 millions sont, dès à présent, dégradés,
au point qu'ils ne peuvent plus être travaillés à la charrue

Depuis des siècles, l'Homme, en faisant inconsidérément la guerre à
l'arbre, à la forêt, à la végétation, a déchaîné dans une mesure astronomique

le potentiel latent des puissances de l'érosion.
Au bout il y a le désert.
Une grande partie des régions arides et semi-arides stériles de notre

globe sont dues à l'Homme, sont devenues des déserts man-made, comme
disent les Anglais. C'est le cas du Proche-Orient et du Moyen-Orient, d'une

1 BouillLENNE, R., Ne compromettons pas les équilibres naturels. — Liège, 1947.
2 R. Heim, loc. cit.
3 Ibid.



— 40 —

grande partie de l'Afrique septentrionale et intertropicale, de vastes
régions américaines.

Tous ceux qui ont parcouru ces régions en sont revenus bouleversés

par la vue de la grandeur colossale des dégradations1.
Le désert, au sens économique du terme, c'est-à-dire de territoire

stérile, n'a même pas besoin d'un climat aride. Il peut se former sous tous
les climats. Nos garrigues, les montagnes libanaises, la Syrie du Nord, etc...
ne s'étalent pas sous un climat sec Cependant, du point de vue
économique, elles sont en grande partie des déserts.

L'érosion ne cesse de progresser, augmentant les ruines; en même
temps la courbe démographique monte, monte... Cela donne le vertige!
Et l'Homme, en chassant la végétation, se chasse lui-même, car à l'ombre
de la destruction du sol, il y a la famine. Déjà actuellement les deux tiers
de l'humanité ne mangent pas à leur faim. Pour ces malheureux, une
mauvaise récolte est une catastrophe pire que la guerre. Et les mauvaises
années ne sont pas rares

Quand il n'y aura plus de sol pour nourrir une quantité de végétation
suffisante aux besoins de l'humanité, qui fera les protides, glucides et
lipides indispensables à l'Homme L'Homme peut se passer de tout, mais

pas de manger
Voilà l'œuvre de l'Homme qui a voulu asservir laNature au mépris

des lois qui la gouvernent
Malgré cela, tout le monde n'est pas convaincu, et l'on peut encore

entendre dans les Congrès internationaux des savants graves et convaincus

faire l'éloge de l'érosion Il n'est donc pas inutile de répéter sans cesse
où va l'humanité, si elle continue son œuvre de destruction.

Nous avons consacré un long moment à la critique de l'action
humaine intervenant en dehors des lois régissant l'ordre naturel.

Fort heureusement, l'Homme, grâce à son intelligence, a pu découvrir
les lois de la nature et régler son action sur elle, car, «à quelque chose
malheur est bon». Les innombrables catastrophes qu'il a provoquées, et le
spectacle de la course à l'abîme dans laquelle il s'est engagé, lui ont fait
comprendre qu'on ne peut maîtriser la Nature qu'en lui obéissant, en
conformant son action à l'ordre qui y règne.

Cette immense découverte apporta la lumière ; elle donna à la fois à
l'Homme la méthode rationnelle pour faire de la Nature un allié, et le
remède contre les erreurs commises.

Bien que certains déserts créés par l'Homme soient irréversibles, il
est non moins certain que dans la végétation que l'Homme s'est appliqué
à détruire, il est rare que tout ait disparu. Des espèces ont subsisté,
témoignage sûr de l'état primitif. Dès lors, «le botaniste peut restituer un
paysage, comme l'archéologue restitue le temple d'Epidaure ou l'Acropole.

Il découvre des Hêtres sous la lande à Myrtilles, des forêts de

1 Ces déserts créés par l'Homme, bien entendu, ne doivent pas être confondus
avec les déserts naturels, climatiques.



— 41 —

Chênes-liège sous le maquis de Corse»^(FLAHAULT1), des terres à blé ou à

vergers sous la broussaille à Lentisque et Olivier de l'Afrique du Nord, des
terres à Asperges sous la maigre végétation à Corynephorus et Lichens de
la Sologne, etc...

La phytosociologie permet de retrouver ce qui a existé et de le
refaire, de reconnaître la vocation des sols, donc de remettre chaque chose à
sa place ou de remplacer l'équilibre naturel par un nouvel état, mais
équivalent, biologiquement homologue, en harmonie avec les lois de la
Nature.

L'intervention de l'Homme dans le cadre de l'ordre naturel est une
action légitime, bienfaisante et conservatrice.

L'Homme a raison de remplacer la hêtraie par une forêt de résineux,
une essence indigène par une espèce exotique, si les substitutions sont
écologiquement homologues et le remplacement plus rentable. Les forestiers

savent comment cette action doit être menée, pour que l'ordre
naturel ne soit pas troublé.

L'Agronome, de son côté, doit améliorer ses pâturages et leur rendement,

en modifiant, si nécessaire, leur composition floristique. Le
remplacement, en Australie, de certaines herbes fourragères par Trifolium
subterraneum a fait la fortune de ce continent. En Egypte, toute l'économie

agricole gravite autour d'un Trèfle, le Bersim (Trifolium alexandri-
num

Ces interventions, bien que se déroulant dans l'ordre, peuvent modifier

profondément la physionomie de la Nature primitive. Mais attention!

Si elles étaient généralisées, nous finirions par ne plus savoir, un
jour, quel était l'état des choses avant l'intervention de l'Homme. Or, il
est nécessaire de conserver des étalons de références, auxquels il est
possible de se reporter, pour inspirer, guider et, éventuellement, corriger
nos interventions. D'où la nécessité de créer des réserves ou des parcs
nationaux. On pense trop souvent que ces institutions sont des affaires de
poètes ou de rêveurs! Sachons qu'elles dépassent de beaucoup des
préoccupations esthétiques; elles répondent à une nécessité, aussi évidente
que la conservation de documents uniques historiques, artistiques ou
autres. Je les mentionne seulement; ces questions sont très connues en
Suisse. Votre pays, dans ce domaine aussi, est à l'avant-garde.

Nous avons vu l'Homme subissant la Nature, l'Homme abusant de
la Nature ou s'en faisant une collaboratrice ; l'Homme peut encore vaincre

la Nature et créer un ordre nouveau.
Bien que l'expérience ait montré que la Nature tend à reprendre ses

droits, lorsque l'Homme ne maintient pas avec vigilance la pression qu'il
exerce sur elle, la puissance actuelle de l'Homme peut aller jusqu'à
changer définitivement ce que la Nature a fait.

Je ne reviens pas sur les déserts irréversibles que l'Homme a créés ; il
en a déjà été question; ils sont le résultat de la sottise, de la cupidité, ou

1 Flahauxt, Ch., C. R. Neuvième Congrès internat, de Géographie. — T. I. —

Genève, 1908.



— 42 —

de l'ignorance humaine. Je veux seulement dire un mot des changements
durables qui sont possibles depuis que l'Homme a la faculté d'agir sur
la constitution génétique des espèces et dispose de sources d'énergie de

puissance illimitée.
En agissant sur le génome, des possibilités phylogénétiques nouvelles

peuvent se manifester chez les espèces. C'est le cas de certaines plantes
cultivées et «améliorées» actuelles. L'Homme a d'ailleurs pratiqué
depuis toujours ces techniques, mais empiriquement. Actuellement il peut
réellement modifier le stock génétique dans un sens déterminé. Les
conséquences de ces interventions sont imprévisibles, sinon hallucinantes.

Les Ingénieurs transforment des régions entières. On a songé assez
souvent à créer, à l'intérieur de terres arides, des mers qui modifieraient le
climat de ces régions d'une manière décisive et durable. En Russie, le plan
Davidon, s'il est réalisé, détournera les fleuves sibériens vers la Caspienne,
créant ainsi une mer intérieure. Il en résultera des changements de climats
durables. La masse des travaux peut être telle, que l'ordre naturel peut
être définitivement transformé.

Quelles seront les conséquences de notre industrialisation à outrance,
quand, au rythme actuel, on aura brûlé, en l'an 2000, c'est-à-dire en 150

ans, 10000 milliards de tonnes de combustibles et envoyé des masses
astronomiques de CO2 dans l'air, et si la cadence continue Le climat du
globe n'aura-t-il pas été modifié par l'opposition faite par le CO2 accumulé

à l'évasion, vers l'espace, de l'infrarouge rayonné par la terre (Guy
Lefranc1).

Et quelles ne sont pas les perspectives quand l'énergie atomique sera
disponible, lorsque, dans quelques années, 1 tonne d'Uranium pourra
donner autant d'énergie qu'un million de tonnes de charbon! Tous les

pays subiront de profondes transformations, les pays sous-développés et
arides surtout. Songeons qu'en Inde, pays de 400 millions d'habitants,
l'énergie consommée provient encore à concurrence de 80%, de la
combustion des bouses de vaches! Celles-ci, quand leur fonction énergétique
aura pu être remplacée, pourront être mises à la disposition de l'agriculture,

où elles rendront les plus grands services.
En Israël, un tiers de l'énergie utilisée actuellement est consacrée au

pompage de l'eau d'irrigation. Or, les ressources en Uranium de ce pays
pourront contribuer pour une grande part à couvrir les dépenses d'énergie
pour le quadruplement du programme d'irrigation.

En Afrique du Sud, la région semi-désertique du Karoo pourrait être
irriguées, si on pouvait monter économiquement, par pompage, les eaux
du marais du Betchouanaland septentrional.

L'Australie, si importante sur l'échiquier mondial, pourrait être
peuplée beaucoup plus qu'elle ne l'est actuellement, si, grâce à l'énergie
bon marché, on pouvait rendre ses régions sèches plus confortables à
l'habitation, plus fertiles aussi. Ce pays est particulièrement pauvre en
combustibles fossiles et en eau.

1 Science et avenir, septembre 1960.



— 43 —

L'énergie atomique servirait aussi à créer de nouvelles ressources en
eau potable et d'irrigation en permettant la déminéralisation d'eaux
salées.

On dit, enfin, qu'elle permettrait de modifier la face de la terre à la
manière d'une révolution géologique, si, grâce à elle, on pouvait faire
fondre d'Inlandsis arctique. Le niveau mondial des Océans monterait de
5 à 6 m. La disparition des glaces de l'Antarctique ajoutée, provoquerait
une élévation de 50 à 60 m. On a de la peine à mesurer qu'elles en seraient
les conséquences.

Nous ne savons pas quel sera le monde de demain...
C'est sur ce point d'interrogation que nous terminerons. S'il faut

tirer de cet exposé des conclusions générales, il ne saurait, me semble-t-il,
y en avoir beaucoup. D'abord, il faut respecter la Nature. Ensuite, il faut
Yétudier, chercher à connaître de mieux en mieux ses lois, pour que la
puissance de notre intelligence et de nos moyens ne nous conduisent pas,
en les méprisant ou en les ignorant, à une catastrophe qui pourrait
replonger l'humanité dans le chaos des temps préhistoriques, et plus sévères
encore, puisque l'Homme ne serait pas seul à en faire les frais. Si grand est
le danger de l'Homme pour l'Homme, que la recherche scientifique devient
quasi un devoir civique. Enfin, il est nécessaire de maintenir le capital-
nature qui existe, de le restaurer, pour que l'humanité de demain ait, non
le superflu, mais le strict nécessaire, pour ne pas désespérer.

La science de l'Homme crée des devoirs vis-à-vis de l'Homme.
Le danger que court l'humanité est immense. Mais, la conscience que

nous en avons, malgré les formidables tentations qu'elle pourrait éveiller,
est encore notre meilleure sauvegarde, et l'Homme pourrait être tout à
fait rassuré, si, à l'augmentation de sa puissance par la Science,
correspondait un accroissement de sensibilité morale, car «Science sans
conscience n'est que ruine de l'âme».



Die Beziehung Mensch—Tier

0. Koehler

Aus der Fülle behandelnswerter Beziehungen zwischen Mensch und
Tieren seien heute nur zwei ins Auge gefaßt und die erste auch nur
andeutungsweise : der Mensch als Herr der Tiere und als ihr Kind.

Noch nie hat ein Wirbeltier von unserer Größe sich so stark
vermehrt (10), und noch weniger hat je eines die Erdoberfläche zu seinem
Nutzen dermaßen umgestaltet wie der Mensch. Mindestens die Hälfte der
Menschheit hungert schon heute (4), während andere ihren Überfluß in
einer Weise vergeuden, die den, der weiß, was Hunger ist, anwidert und
empört. Die ständig sich verbreiternden Verkehrswege, die Ausdehnung
der Städte und industriellen Anlagen, die sogenannten Meliorisations-
arbeiten, Flußbegradigungen, Kahlschlag mit seinen waldausrottenden
Folgen, Senkung des Grundwasserspiegels, Verschmutzung der Gewässer,
Versteppung immer weiterer Gebiete, Wachstum der Wüsten,
Bodenerosion, Vergeudung des eng begrenzten, aber absolut unverzinslichen
Kapitals unserer Bodenschätze, Vergiftung z. B. durch Konservierungsmittel,

Insektizide usw. (4), ganz abgesehen von den Atomgefahren,
alle diese anscheinend unerbittlich fortschreitenden Abläufe gefährden die
Tiere und uns selbst, und immer ziehen die großen Tiere - die kleinen
sind jedes ein Fall für sich - im ständig sich verschärfenden Konkurrenzkampf

den kürzeren (10, 11). Immer mehr biologische Gleichgewichte
stören und zerstören wir, als könnten wir es gar nicht erwarten, zugleich
mit den Tierarten, die wir bis dahin noch am Leben gelassen haben, selber
auszusterben. Niemand übersieht diese Gefahren so genau wie der Biologe.
So warnt nur er, und deshalb ist er so unbeliebt ; und doch darf er nicht
schweigen und warten, ob eines Tages auch andere die Gefahr erkennen
und entschlossen das Steuer herumwerfen, ehe es endgültig zu spät ist.

Ein wenig ausführlicher sei heute von der zweiten oben genannten
Beziehung die Rede, unserer Abstammung von tierischen Ahnen. In
diesem Kreise dürfen wir, gut 100 Jahre nach dem Erscheinen von Charles
Darwins «Entstehung der Arten», seine Thesen als bekannt voraussetzen ;

was seither an Beweisen hinzukam, läßt sich nur in Stichworten aufzählen,

denn es ist nicht weniger als die gesamte Biologie der letzten hundert
Jahre (13). Wie die erste Zelle auf unserem Erdball aus Nichtzelligem
entstanden sein mag, das werden wir wohl nie erfahren. Aber nur durch
Abstammung alles heutigen zelligen Lebens von ihr können wir erklären : die
so eng begrenzte Auswahl aus der Fülle chemischer Möglichkeiten in der
Biochemie, die Einheitlichkeit der Genetik durch das ganze Reich des



— 45 —

Lebendigen, ihre überall grundsätzlich gleiche Realisierung durch die
Einheitlichkeit des Chromosomengeschehens in Mitose, Meiosis und Zygoten-
bildung, alle Vergleichbarkeiten der Paläontologie, der vergleichenden
Physiologie, der vergleichenden Anatomie, der vergleichenden
Entwicklungsgeschichte, die ganze Tier- und Pflanzengeographie, kurz gesagt den
vollen Inhalt sämtlicher biologischer Disziplinen, und auch der jüngsten
unter ihnen, der vergleichenden Verhaltensforschung (32-34, 40). Sie geht
von derselben Grundfrage aus wie alle anderen: Was ist ererbt, was ist
erworben Kein Merkmal wird vererbt, sondern jedes Merkmal wird
entwickelt im Zusammenspiel von Erbfaktoren und Außenfaktoren. Vererbt
wird die Variationsbreite, innerhalb welcher die Umwelteinflüsse den
speziellen Endwert des Merkmals festlegen. So geht es zu in der Ontogenie
eines jeden Organs wie auch einer jeden Verhaltensweise; es ist ein fauler
Spruch, man könne Ererbtes und Erworbenes nicht auseinanderhalten
und es gäbe überhaupt kein ererbtes Verhalten, besonders nicht beim
Menschen, weil doch die Pädagogen so gern alles lehren wollen. Die
vergleichende Anatomie, die vergleichende Physiologie und die Genetik
geben auch uns Ethologen die Methoden an die Hand, um durch saubere
Beobachtung der Verhaltensentwicklung, durch Freiland- und
Laboratoriumsversuche die Erbanteile des Verhaltens und das erworbene, anders
ausgedrückt, das erlernte Verhalten scharf voneinander zu unterscheiden.
Ein jeder Biologe sollte wissen, daß Homologien und Konvergenzen
stammesgeschichtlich auf die gleiche Weise entstehen, nämlich durch
Mutationen, genetische Kombinationen und Selektionen; nur liegt die
gemeinsame Wurzel bei Homologien weniger weit zurück als bei Konvergenzen.

Wiederum sind die Methoden, nach welchen wir Homologien und
Konvergenzen im Verhalten unterscheiden, genau dieselben wie in der
vergleichenden Anatomie und bei sauberer Handhabung von gleichem
Sicherheitsgrade.

So wissen wir heute, daß, natürlich immer artverschieden, manchmal
homolog, manchmal konvergent, ja nicht selten ein und dasselbe im einen
Sinne homolog und im anderen konvergent, Mensch und Tiere sämtliche
Verhaltensanteile in Strenge vergleichbar gemeinsam, also von ihnen
ererbt haben, mit einziger Ausnahme ihrer Wortsprache und all dem, was
diese aus alle dem macht, was wir von Tieren haben. Gemeinsam sind
ihnen und uns 1. die Sinne. Kein menschlicher Sinn ist bei irgendwelchen
Tieren unbekannt; umgekehrt haben manche Tiere Sinne, die uns fehlen,
und jeder unserer Sinne wird bei gewissen Tieren in seiner Leistungsfähigkeit

übertroffen. 2. Die gesamte Neurophysiologie. Unbedenklich schließt
der Neurophysiologe, wenn er am Frosch oder am Sehnerv des Limulus
oder an einer Ganglienzelle sonst irgendeines Tieres Gesetzmäßigkeiten
z. B. elektrooszillographisch feststellt, von diesem Tier auf den Menschen,
und stets behält er recht. 3. Die angeborenen zentralnervösen Automatismen

der Lokomotion, das sind z.B. die Gangarten und alle
artgemäßen Fortbewegungsweisen. Der Fisch braucht das Schwimmen, der
Vogel das Fliegen, das Pferd Trab, Galopp usw. nicht zu lernen, und wenn
der Hund oder das kleine Menschenkind nicht gleich davonspringt wie



— 46 —

ein neugeborenes Fohlen, so müssen sie trotzdem diese Gangarten
nicht etwa lernen, sondern sie brauchen nur zu warten, bis die dazu
nötigen Strukturen gewachsen bzw. - für andere Bewegungsweisen - die
inkretorischen Voraussetzungen erfüllt sind, d.h. bis das Verhalten, wie
wir uns ausdrücken, gereift ist. 4. Die ganzen angeborenen Taxiert, d.h.
Elemente des OrientierungsVerhaltens, in welchem uns praktisch eine
Unzahl von Tieren weit überlegen sind. Anders ftiag es gewesen sein, als
wir noch nicht so zivilisiert und verstädtert waren. Im letzten Jahrzehnt
haben K. v. Frisch (9) und seine Schüler erstaunliche Leistungen gerade
in der Orientierung der Honigbiene entdeckt, und gleichzeitig und
unabhängig von ihm fanden Gustav Kramer (29) und seine Schüler an Vögeln
dieselbe Fähigkeit, nach der inneren Uhr, die ja auch den Pflanzen
zukommt, und dem mit den Augen wahrgenommenen Sonnengange die
Himmelsrichtung festzulegen, ein Vermögen, das inzwischen, außer bei
den verschiedensten Gliedertieren und den Vögeln, auch bei Fischen (2) und
Eidechsen (7,8) sicher nachgewiesen ist. Bei Schildkröten und einigen
Amphibien ist Entsprechendes schon heute wahrscheinlich. Die einzigen, die
in der Reihe noch fehlen, sind ausgerechnet wir Säugetiere. Wie der Wal
sich im Weltmeer orientiert, wie Seelöwen, Seebären, See-Elefanten usw.
jeder zu seinem winzigen Brutplatz zurückfindet, nachdem er sich jahr-
über wer weiß wie weit fort in den Ozeanen getummelt hat, ist unbekannt.
5. Die Instinkte, d.h. zentralnervöse Automatismen wie die unter 3.
genannten Fortbewegungsweisen, nur noch erheblich verwickelter als diese.
Als Beispiel mögen die angeborenermaßen ausgeführten und in ihrer
sozialen Auslösewirkung angeborenermaßen verstandenen Ausdrucksbewegungen

(34,40,41) dienen, z.B. das Klappern des Storches, womit sich
die Artgenossen begrüßen; wir lächeln uns an (20), und dieselbe Mimik
zeigen Menschenaffen, wenn man sie kitzelt. Jeder Tierart ist weiterhin
die ganze Fülle der Bewegungen des Nahrungserwerbs, der Nahrungsaufnahme,

des Kämpfens und Drohens, der Werbung und Paarung,
Fortpflanzung und Brutpflege durchweg voll angeboren, und 6. ebenso zu
jedem Instinkt die zugehörige Stimmung, die uns Menschen, subjektiv
gesprochen, 7. als Affekt bewußt wird, z. B. zur Schlafbereitschaft die
Müdigkeit, zur Kampfbereitschaft die Wut, zur Fluchtbereitschaft die
Angst, zum Hunger die Nahrungssuche und so fort. Zu jeder
Instinkthandlung gehört 8. ein angeborener Auslösemechanismus, abgekürzt AAM,
physiologisch ausgedrückt ein Block, der das Ausbrechen der
wohlkoordiniert bereitliegenden Instinkthandlung solange aufschiebt, bis die
passende Stimmung in genügender Stärke und eine passende
Auslösesituation gemeinsam den Block heben. 9. Das Lernvermögen, das alle
diese angeborenen zentralnervösen Mechanismen den jeweiligen
Außenbedingungen in bewundernswerter Weise anpaßt. Der Erbanteil auch des
Lernens sind seine Plastizitätsgrenzen und die infolge seiner selbstdome-
stikativen Erbaufsplitterung verschiedenen AAMs, beim Menschen z.T.
auch Begabungen genannt, welche festlegen, was erlernt werden kann;
wann es leicht, schwer oder gar nicht erlernbar ist, das entscheidet die
Stimmung. Die Prägung ist sozusagen ein Lernen auf den ersten Blick in



— 47 —

besonders aufgeschlossener Phase. Und sehen wir endlich nur aus
Zeitmangel von 11. der Domestikabilität ab, so ist ein besonders wichtiges
Erbteil, das die Tiere uns überliefert haben und ohne das wir nie
Menschen geworden wären, 10. ihr unbenanntes Denken (19, 21, 26) unser
heutiges Thema im engeren Sinne.

Alle diese elf Dinge haben wir mit Tieren gemeinsam und demnach
von ihnen ererbt. Aber nur wir besitzen Sprache, d. i. die Fähigkeit,
gebrauchstaugliche Elemente unseres von Tieren überkommenen
unbenannten Denkens zu benennen, also Worte zu bilden und so jederzeit
unbenannt Gedachtes nunmehr auch sprachlich zu denken und laut werden
zu lassen, was natürlich nicht nur phonetisch-akustisch gemeint ist : der
Taubstumme spricht mit seinen Buchstabenzeichen in diesem Sinne
genauso wie wir. Kein Tier hat unseres Wissens im Laufe seiner Ontogenie
auch nur ein neues Wort gebildet, mochten ihm auch noch so viele
Verständigungsmittel angeboren sein. Wir kennen schon heute an die
zwei Dutzend Vorstufen und Vorbedingungen unserer menschlichen
Sprache bei Tieren (22, 23, 26), aber noch bei keinem Tier sind sie alle so
zusammengekommen wie bei unserem Ahn, der damit zu sprechen
begann und Mensch wurde.

Wer, wie weithin üblich, Denken als lautloses Sprechen definiert, für
den ist natürlich unbenanntes Denken ein Widerspruch in sich. Aber
solche Definitionen haben tatsächlich das Erkennen des Tatbestandes,
den wir so nennen, so lange verhindert, bis Ergebnisse der vergleichenden
Verhaltensforschung diesen Begriff unentbehrlich machten. Ohne über
Nomenklatur streiten zu wollen, mögen ein paar Tatsachen genügen.
Bekanntlich beginnt das Menschenkind frühestens nach etwa einem Jahr
zu sprechen und oft erheblich später. Trotzdem hat es vorher ganz zweifellos

sehr konkrete Erlebnisse und Erinnerungen, wodurch sein Handeln
offensichtlich ebenso bestimmt wird wie unseres durch unser benanntes
Denken. Jeder aufmerksame Beobachter solcher kleiner noch nicht
sprechender Kinder kann beliebig viele Beispiele dafür sammeln, daß sie
auch schwierige Raumbeziehungen genau behalten, sich nach monatelanger

Abwesenheit zu Hause sofort wieder zurechtfinden, alte, inzwischen

zerstörte Spielsituationen genauso wie vordem wieder herstellen,
Personen wiedererkennen usw., ja daß sie Erlebnisse, die sie in vorsprachlichem

Alter hatten, nach Sprachbeginn tatsachentreu sprachlich
wiederzugeben vermögen (26). Und nie könnte ein vom Erwachsenen gehörtes
Wort, etwa der Name eines Spielzeugs, seinen Sinn erhalten, wenn das
Kind es nicht vorher schon unbenannt gekannt und geliebt hätte, so daß
es aus der Fülle der wechselnden Einkleidungen eben diesen immer
zugleich mit dem Spielzeug zu hörenden Wortklang herausgliedert und mit
ihm assoziiert. Ebenso wie man Kinder erst tauft, wenn man sie hat,
so behält das Kind die Namen von Dingen, die es kennt und an denen es
Anteil nimmt.

Von einem bestimmten Mitmenschen als von etwas Einmaligem hat
man eine unverwechselbare Vorstellung. Nur Eigennamen bezeichnen
Vorstellungen. Alle unsere übrigen Worte bezeichnen Begriffe, wie Tisch,



— 48 —

Mensch usw., die durch sehr vielerlei Sondermerkmale eingeengt werden
können. Nennt man den Übergang von solch Einmaligem zum Begriff
Abstraktion, so ist es doch ganz verkehrt zu behaupten, daß erst das
Wort den Begriff mache und Abstraktion nur durch Worte möglich werde :

genau im Gegenteil abstrahiert schon das unbenannte Denken, und nie
wäre das erste Wort zustande gekommen, wenn ihm nicht sensorisches
Abstrahieren vorausgegangen wäre. Erst auf sehr viel späteren ontogene-
tischen und stammesgeschichtlichen Stadien kann ein Wort, das noch
leerer Klang ist, nachträglich mit Sinn erfüllt werden (26).

In subjektivierender Sprache darf man die tierischen und menschlichen

AAMs als Inbegriff aller Außensituationen bezeichnen, die bei
rechter Stimmung die zugehörige Instinkthandlung auslösen und «ins
Reine» ablaufen lassen, und könnten Tiere sprechen, würde niemand sich
scheuen, sie angeborene Begriffe zu nennen. Ich nenne sie angeborene
unbenannte Begriffe. Instinkte und zugehörige AAMs sind das, was man
früher wohl als «Artwissen» bezeichnete. Der Sandregenpfeifer (30) nistet,
d. h. muldet eine kleine Vertiefung im sandigen Strand am Salzwasser aus,
ebenso der Flußregenpfeifer an Süßwassern. Beide verteidigen den Strand
etwa 250 Meter beiderseits des Nestes als sogenanntes Revier gegen
Artgenossen. Der Storch dagegen braucht einen Hochsitz, von dem Aststücke
nicht gleich herunterfallen, mit freiem Anflug und gutem Fernblick nach
allen Seiten. Nur wenn man ihm die Flügel beschneidet, wird er notfalls
am Boden brüten, und niemals wird ein geborener Bodenbrüter freiwillig
auf dem Kirchturm nisten. Auch verpaaren sich beide nur mit Artgenossen

jeweils des anderen Geschlechtes. Der Honigbiene ist die von K. v.
Frisch (9) genau beschriebene Form des Schwänzeltanzes als Instinkt
ebenso angeboren wie der AAM, der sie mittanzen läßt, wenn eine Tänzerin

sie anstößt, und darüber hinaus das volle Verständnis dessen, was der
Tanz mitteilt: Die vielleicht 16 Tage alte Arbeiterin läuft zum erstenmal
in ihrem Leben hinter der schwänzeltanzenden Finderin einer neuen
Trachtquelle her. Dann eilt sie zum Flugloch, sieht die Sonne oder - wenn
diese gerade durch eine Wolke verdeckt ist - erschließt aus der Verteilung
des polarisierten Lichtes am Himmelsgewölbe den Ort, wo die Sonne steht,
und fliegt im selben Winkel zur Sonne geradeaus, wie ihn die Schwänzelstrecke

der Vortänzerin gegen die aufwärts weisende Senkrechte bildete.
Aufwärts bedeutet sonnenwärts, abwärts weg von der Sonne usw. Und
die Geschwindigkeit des Tanzes teilt die Entfernung der Trachtquelle
vom Stock mit. Tatsächlich fliegt diese erstmals sammelnde Biene so weit
und so gerichtet, wie der Tanz sie anwies, und kommt mit der Tracht
zurück, die auch die Tänzerin einbrachte. Die ganze Symbolik, das volle
Verständnis dieser beiden Mitteilungsschlüssel ist ihr angeboren. Und
kaum ist sie erstmals mit der ihr angewiesenen Tracht richtig
zurückgekehrt, so tanzt sie selbst in der für ihre Artgenossinnen verständlichen
Weise (9).

Vom Regenwurm aufwärts ist allen Tieren mehr oder weniger
Lernfähigkeit angeboren, und zwar lernen sie in ihre AAMs hinein. Wie in der
Entwicklungsphysiologie die angeborene «prospektive Potenz» bestimmt,



— 49 —

was alles - unter sämtlichen möglichen Außenbedingungen - aus einem
Keimesteil werden kann und wie die im Einzelfall gerade zusammenwirkenden

Außenbedingungen eindeutig festlegen, was Einzelnes aus alle
dem Möglichen in diesem Falle wirklich wird, so begrenzt der AAM
angeborenermaßen die erbliche Variationsbreite möglicher Auslösesituationen.
Hat aber einmal eine bestimmte Außensituation zum Ziele geführt, z. B.
hat der Sandregenpfeifer (30) ein Revier erkämpft, so beharrt er darin und
verteidigt es und versucht mit allen Kräften, nach Rückkehr aus der
Winterherberge im nächsten Jahr es wieder zu seinem Revier zu machen :

er hat alle Merkmale der Örtlichkeit in die AAMs seiner Revierhandlungen
hineingelernt und den langen Winter über behalten, dazu alles, was ihn
befähigt, aus der weit entfernten Winterherberge in Tunis zum alten
Brutplatz auf der Kurischen Nehrung wieder zurückzufinden : Ortstreue
und Reviertreue sind bei vielen Vögeln sicher nachgewiesen. Ebenso sagt
ihm sein AAM, es muß eine Sandregenpfeiferin sein, und hat er eine, dann
nur sie und keine andere : er hat in die AAMs seiner Werbehandlungen
die persönlichen Merkmale seiner Partnerin hineingelernt, und in Lavens
Beobachtungsreihe war einer in vier aufeinanderfolgenden Jahren orts-,
revier- und gattentreu (30). Ja Richdale (36) sah 2 Gelbaugenpinguine
13 Jahre lang gemeinsam brüten. Durch Lernen von Einzelheiten verein -

maligt, personifiziert man den AAM. Der unbenannte Begriff Revier
bzw. Partner wird zur Vorstellung : mein Revier, mein Partner, und damit
sind sogleich ungezählte sensorische Urteile belegt : dies ist mein Partner,
der soll mich auf dem Neste ablösen, jener nicht, der muß aus dem Revier
vertrieben werden; auf dem Heimflug von Tunis nach Pillkoppen sind
wahrlich Wegegabeln genug, an deren jeder man sich richtig entscheiden
muß, und der Heimweg unserer Störche ist womöglich dreimal so lang
und wird doch ohne Übung jahrelang behalten.

Die jeweilige Stimmung entscheidet, wann, und der zugehörige AAM
bestimmt, was man mehr oder weniger leicht ins Angeborene hineinlernen
kann.

Kinästhetik, die Bildung motorischer Gewohnheiten, ist eine in
bestimmter Reihenfolge zusammengefügte Kette einzeln ererbter, teils auch
erlernter Bewegungseinheiten,.deren jede mit im Einzelfall ganz bestimmt
abgemessenen Taxien verschränkt ist. Beim ersten Versuch, die
Schreibmaschine zu bedienen oder Klavier zu spielen, sucht man mit dem Auge
oder gar mit dem Finger die rechte Taste, drückt sie und schaut sich nach
der nächsten um. Durch ständige Wiederholung entfällt all dieses Suchen :

die Finger «wissen» von selbst, wo sie hingehören, man hat alle Abstände
und Entfernungen «im Griff», und genauso «wissen» die Beine einen
oftmals begangenen Weg auswendig: man denkt dabei an alles andere und
steht, ehe man sich's versieht, vor dem Ziel. Die ganze lange Kette der
Zwischenziele, die in bestimmter Reihenfolge angepeilt und angegangen
werden wollen, sitzt jederzeit reproduzierbar, und bei uns auch besprechbar,

im Gedächtnis und läuft nach hinreichender Übung doch meist völlig
ohne Beteiligung des Bewußtseins ab, das ganz für höhere Leistungen
freigestellt ist.



— 50 —

Beim ersten Finden eines solchen Weges, z.B. im Labyrinth vom
Start zum Ziel, wird nach der Methode «Versuch - Erfolg» ausgeschaltet,
was keinen Erfolg bringt, und jeder Forscher weiß, wieviel er vergebens
hat herumprobieren müssen, wie oft noch so kluge Einfälle sich als praktisch

wertlos erwiesen, während ein «glücklicher» Gedanke alles weitere
Suchen ersparte. Und ganz von selbst kommt wohl kaum je ein Einfall,
sondern er ist das Ergebnis eines Suchens nicht mit Händen und Füßen,
sondern in Gedanken, genau das, was W. Köhler (28) einsichtiges Handeln

nannte und bei seinen Teneriffa-Schimpansen, ohne ihnen je auch
nur im geringsten zu helfen, unter strengster Vermeidung jeder Dressur
meisterhaft beobachtete (Kistentürme, Sultans durch Ineinanderstecken
zweier Bambusstäbe verbessertes Werkzeug, der vom Baum abgebrochene
Ast, mit dem er die jenseits des Gitters liegende Banane heranharkte usw.).
Wenn heute ungeduldige Behavioristen diese Tatsachen bezweifeln, weil
ein durch völlig falsche Haltung hysterisch gewordener Schimpanse, den
man mit ein paar Kisten ins Zimmer sperrt, nicht gleich mit einem
passenden Bauwerk aufwartet, so kann ich dem entgegnen, wenn man Hinz
oder Kunz mit einer Schreibmaschine in ein Zimmer einsperrt und dabei
kein «Faust» herauskommt, so hat Goethe ihn trotzdem geschrieben.
Jeder, der höhere Tiere, nicht nur Schimpansen, vernünftig zu halten
weiß und sich Zeit zum Beobachten nimmt, und vor allem jeder
Freilandbeobachter wird oft genug echte tierische Einfälle und «gute Fehler» in
Wolfgang Köhlers Sinne beobachten können.

Offensichtlich sind einsichtiges Handeln und Versuchs-Erfolgs-
Verhalten durch gleitende Übergänge miteinander verbunden. Auch
Wolfgang Köhlers Einsichtsdefinitionen schwanken vom guten Einfall,

von der «primären» Lösung erstmals gestellter, sicherlich dem Tier
unbekannter Aufgaben ohne vorheriges Probieren bis zum «Erfassen
eines verständlichen Zusammenhanges», und W. H. Thorpe (39) geht
noch weiter abwärts.

Natürlich wird man dem, der unbenanntes Denken von Tieren als
Voraussetzung unseres menschlichen Sprechens ansieht, einwenden, er-
fahrbare und erlernbare Vorstellungen allein in Verbindung mit lediglich
angeborenen Begriffen genügten nicht: die Sprache schafft ja mit dem
ständigen Fortschreiten der Zivilisation ständig neue Begriffe, und so
wandelt sich die Sprache von Jahr zu Jahr, aber unsere und die tierischen
AAMs, d.h. die angeborenen unbenannten Begriffe, evolvieren nur in dem
um das mindestens Tausendfache langsameren Tempo der Stammesgeschichte.

Der Einwand entfällt mit dem Nachweis sensorischer Abstraktionen

bei Tieren, was ja der Bildung neuer individuell gebildeter, ja in
Einzelfällen nachweislich tradierbarer Begriffe gleichkommt.

Hier sei vorerst kurz an die Tatsache erinnert, daß schon Fische,
Hühner und viele andere Tiere nachweislich denselben optischen
Täuschungen unterliegen wie wir (6) ; noch Helmholtz deutete sie als
Urteilsirrungen, während z. B. v. Holst (15) den Tatbestand physiologisiert.
Auch unsere Konstanzphänomene sind samt und sonders bei Tieren
nachgewiesen, und die ganze Literatur über sogenannte relative Wahlen,



— 51 —

Figurtranspositionen, Gestalten sehen und ähnliches gehört hierher. Wir
beschränken uns heute auf zwei insofern vergleichbare Beispiele, als beide
Male der Mensch durch Ersinnen der Versuchsanordnungen dem Tier den
Anlaß zu seinen voll beweiskräftigen Umstellungen gab ; im ersten Beispiel
dürfen wir sicher annehmen, daß ihnen im Wildleben, des Versuchstieres
entsprechende selbständige Leistungen des Tieres gleichkommen, im
zweiten Beispiel ist allerdings nichts dergleichen bekannt. Aber fertiggebracht

haben es die Tiere in beiden Fällen.
Wie Dingers Mäusefilm (5) zeigte, haben Hausmäuse im Laufe von

drei Monaten ein immerhin recht verwickeltes Hochlabyrinth fehlerlos
zu durchlaufen gelernt, blinde ebenso schnell wie sehende. Nach
amerikanischem Vorbild hatte er viele Falltürchen auf den Weg gesetzt, die sich
nur zielwärts öffneten, so daß die Maus nicht zum Startpunkt zurücklaufen

konnte. Als sie nach etwa anderthalb Monaten fehlerfrei auf
kürzestem Wege vom Start zum Ziel lief, nahm èr die Türchen weg, und die
Maus machte wieder viele Fehler, aber verbesserte sich viel rascher als
beim Erstlernen mit Türchen. Demnach hat sie außer den Türchen
gewiß noch andere Orientierungsmittel benützt. Eines war der Ariadnefaden,

die Duftspur der Harntröpfchen, die die Maus auf ihrem Wege
hinterläßt. Als diese nach jedem Lauf durch völliges Desodorisieren
zerstört wurden, gab es wieder einen kräftigen Rückfall und rasches
Aufholen bis zu Fehlerfreiheit. Ein dritter falscher Schlüssel sind die von den
Wänden des Versuchsraums zurückgeworfenen Echos der Geräusche der
laufenden Maus, wie auch die aus den Käfigen der Mäuse, die in einer
Zimmerecke standen. Als diese Hilfe durch Drehen des ganzen Labyrinths

auf seiner Unterlage, einem grobmaschigen Netz aus feinem
Klaviersaitendraht, bzw. durch Umstellen der ganzen Apparatur in
verschiedene Räume ausgeschaltet wurde, glich sich auch dieser Rückschlag
in verhältnismäßig kurzer Zeit wieder aus. Die vierte Hilfe, die Kin-
ästhetik, wurde ausgeschaltet, indem man plötzlich alle bisher rechten

Winkel des Labyrinths in solche von 45 und 135° verwandelte bzw.
sie in der entgegengesetzten Richtung, also nach 135 und 45° verschob;
oder man verdoppelte sämtliche Längen oder setzte endlich das ganze
Labyrinth in sein Spiegelbild um, so daß, wo vorher eine Rechtswendung
nötig war, die Maus sich jetzt nach links wenden mußte usw. Alle diese
Umstellungen leisteten blinde und sehende Mäuse, ohne nachlernen zu müssen,

sofort. Heimburger (14) wiederholte diese Versuche im gleichen
Ausgangslabyrinth, bot aber von Anfang an keine Türchen, desodorisierte
und drehte das Labyrinth nach jedem Versuch, verzichtete also von
vornherein auf die erstgenannten drei Hilfen, und seine Mäuse lernten zwölf-
mal so schnell wie die von Dinger, nämlich in einer Woche. Das ist nicht
ihr Verdienst, sondern lediglich eine Folge der Versuchsanordnung, die
die DiNGERschen Erfahrungen ausnützte : wem man alle falschen Schlüssel
abvariiert, dem bleibt wohl oder übel nur der «richtige» übrig. Besonders
unpraktisch waren die Türchen gewesen, die dem Tier das Zurücklaufen
zum Startpunkt verboten. Setzt man eine Maus erst einmal irgendwohin
ins Hochlabyrinth, so bleibt sie lange ängstlich am fremden Ort sitzen



— 52 —

und beginnt dann in allmählich sich verlängernden Ausmärschen, von
denen sie immer wieder zum Ausgangspunkt zurückkehrt, das Labyrinth
zu erkunden («latentes Lernen»). Setzt man dann das Tier weiterhin stets
am gleichen Startpunkt ein und holt es am gleichen Zielpunkt wieder ab,
so lernt sich das um so rascher, je mehr falsche Schlüssel durch die
Versuchsanordnung «abvariiert» sind. Auch hier lernten sehende und
peripher geblendete Mäuse gleich schnell ; und als Heimburger Mäusen, die
augenlos das Ausgangslabyrinth erlernt hatten, auch das primäre
Sehzentrum zerstörte, beherrschten sie es nach Erholung genauso fehlerfrei

wie zuvor: ihre Kinästhetik war voll erhalten, aber die Transpositionen

in verschiedene Maßstäbe, schiefe Winkel und das Spiegelbild
waren unmöglich geworden. Offensichtlich haben normale und augenlose

Mäuse eine in W. Köhlers Sinne transponierbare Weggestalt
gebildet, wozu ihr primäres Sehzentrum auch dann nötig ist, wenn das
Labyrinth ohne Hilfe der Augen mit allen übrigen Sinnen erlernt wurde,
ein gerade bei einem vorwiegend nächtlichen Tier vielleicht unerwartetes
Ergebnis.

Das zweite Beispiel sind unsere «Zähl»-Versuche (16, 18, 24, 25, 27).
Bei sieben Tierarten wurden zwei Vermögen nachgewiesen, die wir kurz
«Anzahlen sehen» und «Anzahlen abhandeln» nennen. Das erste, simultane
vergleicht optisch mehrere gleichzeitig nebeneinander gebotene Gruppen
gleichartiger Sehdinge allein nach ihrer Anzahl. Alle anderen «falschen»
Schlüssel wurden teils von vornherein abvariiert oder mußten einer
nach dem anderen abdressiert werden; in dritten Fällen jedoch
leistete das Versuchstier die Umstellung selbst, was jeweils eine beachtliche

sensorische Abstraktion darstellt. Die obere Grenze dieses ersten
Vermögens lag für die Taube (1) bei der 5, bei Wellensittich (35) und
Dohle (38) bei der 6, beim Kolkraben (17), der Elster (37), der Gelbstirnamazone

(3, 25), dem Graupapagei (3, 31) und dem Eichhörnchen (12,25)
bei der 7. Bei der schwierigsten diesen Tieren gebotenen
Versuchsanordnung, nämlich öfacher Musterwahl mit verschieden großen,
verschieden gestalteten und wechselnd angeordneten «Punkten», kam auch
kein Mensch weiter hinauf als bis zur 7, wenn ihm die Punktgruppen nicht
länger geboten wurden, als jene Tiere sich zur Musterwahl Zeit nahmen,
so daß der Mensch also seine Zahlwörter nicht benutzen konnte, sondern
ebenso unbenannt zählen mußte wie die Tiere (17).

Das zweite, sukzessive Vermögen «zählt» gleichartige aufeinanderfolgende

Ereignisse ab. Eine Taube (1) lernte z. B., fünf Erbsen, die mit
völlig arhythmischen Pausen einzeln nacheinander in ein Becken rollten,
aufzupicken, die sechste aber liegen zu lassen. Ein Kolkrabe (0. Sandring,

unveröffentlicht) öffnete als erste Aufgabe seines Lebens an einer
langen Reihe verdeckter Schälchen jeweils am gleichen Ende beginnend
so lange Deckel, bis er bei ständig wechselnder Verteilung der Köder
deren 7 gefunden hatte, also wenn z. B. alle 7 im ersten Napf lagen, dann
nur diesen, wenn in den ersten 7 Näpfen je einer lag, 7 Deckel usw. Als
einmal eine Dohle (38) gelernt hatte, auf 5 zu handeln, und die Verteilung
I, 2, 1, - 1 darankam, öffnete sie die ersten 3 Näpfe, nahm also 4 Köder



— 53 —

auf und ging nach Hause. Der Versuchsleiter protokollierte gerade:
«falsch, eins zu wenig», als er das Tier wiederkommen sah : dem ersten zuvor
geöffneten, jetzt leeren Napf nickte es einmal zu, dem zweiten zweimal,
dem dritten einmal, öffnete den vierten, fand ihn leer, ging zum fünften,
entnahm ihm den letzten Köder und ging heim, ohne die Weiteren Deckel
zu berühren. Diese Andeutungen des Zupickens zeigen, wie sich der Vogel
den Befund des ersten Besuches beim zweiten gleichsam aufsagt: da
waren eins, zwei, eins drin: fehlt noch einer, da ist er nicht, aber hier. Die
oberen Grenzen dieses zweiten Vermögens waren für alle sieben Tierarten
dieselben wie beim ersten Vermögen. Nur Löglers Graupapagei (31)
lernte an der Schälchenreihe auch noch auf 8 zu handeln; ob er danach
auch noch 8 von 7 Punkten simultan zu unterscheiden gelernt hätte,
wurde nicht mehr untersucht.

5 gleichzeitig gesehene Punkte in einer Gruppe und 5 einander
folgende Schläge der Uhr bzw. 5 Eigenbewegungen des Tieres haben offenbar

sensorisch nichts miteinander gemeinsam: wir kennen ja, jedenfalls
bisher, noch kein «Zählsinnesorgan», es sei denn, einer wollte das Gehirn
so nennen. Erst die Benennung, das Zahlwort, eint sie beide, so daß selbst
ein kleines, noch nicht schulpflichtiges Kind, das von selbst zu zählen
beginnt, ganz selbstverständlich beide Vermögen miteinander verknüpft,
z.B. «|gesehene Anzahlen abhandelt», etwa wenn man ihm erlaubt,
jeweils so viel Kirschen, eine nach der anderen, vom Teller zu nehmen, wie
die erhobene Hand ihm Finger zeigt, oder «abgehandelte Anzahlen sieht»,
etwa indem man ihm Gruppen von 1, 2 usw. bis 7 Punkten nebeneinanderlegt

und es jeweils auf diejenige deuten läßt, die so viel Punkte hat, wie
das Kind vorher Kirschen, eine nach der anderen, gegessen hat. Jedes
normale Kind - die meisten Hilfsschulkinder müssen es mühsam lernen -
würde solche Aufgaben im ganzen Bereich der ihm bereits bekannten
Zahlen ohne weiteres lösen. Wäre dasselbe bei Tieren der Fall, so bliebe
wohl nur die Annahme möglich, daß sie nicht nur unbenannt zählten,
sondern darüber hinaus über irgendwelche unseren ZahlWorten vergleichbare

Hilfen verfügten. Ein solcher Nachweis wurde jedoch nirgends
erbracht. Wohl aber lernten unsere Versuchstiere beide Vermögen auf nicht
weniger als achterlei Weise zu verknüpfen :

I. Simultan mit Simultan :

a) Musterwahl: unter 2 bis 5 gleichzeitig gesehenen verschiedenen
Anzahlen allein die dem ständig wechselnden Muster anzahlgleiche
auszuwählen, erlernte die Dohle (38) bis zu 5, Gelbstirnamazone (3, 25),
Eichhörnchen (12, 25), Elster (37), Graupapagei (3) und Kolkrabe (17) bis
zur 7.

b) Unter vier gleichzeitig sichtbaren gleichen Anzahlen die allein
andere fünfte auszuwählen lernte ein Eichhörnchen (12, 25) in allen
erdenklichen Kombinationen von 0 bis 6.



— 54 —

II. Simultan mit Sukzessiv :

a) gesehene Anzahlen abzuhandeln : wenn eine Dohle (38) mitten im
Kreise lebender Mehlwürmer 2 Punkte sah, nahm sie 2 Mehlwürmer auf,
dagegen 4 beim Anblick von 4 Punkten. Die Gelbstirnamazone (3, 25)
ging an einer Punktgruppe vorbei zur Schälchenreihe, in der 2 bzw. 3

Köder in* wechselnder Anordnung verteilt waren. Waren 2 Punkte zu
sehen, so öffnete sie so lange Schälchendeckel, bis sie 2 Köder gefunden
hatte; nach dem Anblick von 3 Punkten handelte sie auf 3.

b) Mehrklänge abhandeln : wie viele Stimmen gleichzeitig musizieren,
das können selbst musikalische Menschen keineswegs immer hören. Ob es
1 oder 2 waren, das sagten fast alle richtig, aber wenn 2stimmige und
3stimmige Akkorde oder Musik zu unterscheiden waren, gab es im
Durchschnitt nur 39% richtige Antworten, bei 3 gegen 4 Stimmen nur noch
20 % und bei 4 gegen 5, ob Quartett oder Quintett, gar nur 5 %. Löglers
Graupapagei (31) handelte nach Anhören eines 1 stimmigen Signals an der
Schälchenreihe auf 1, nach einem 2stimmigen auf 2.

III. Sukzessiv mit Simultan :

a) abgehandelte Anzahlen sehen lernte ein Eichhörnchen (12) bis 5
und die Gelbstirnamazone (3, 25) bis 7. Wieviel Körner sie von einem
Musterdeckel eines nach dem anderen aufgenommen hatten, soviel
Punkte mußte der Deckel zeigen, den sie öffneten, während alle Deckel
mit anderen Punktzahlen unberührt blieben. Eine Elster (25, 37) fand in
einer Reihe von Schälchen, die sie hier immer alle öffnete, manchmal 3,
manchmal 7 Köder. Dahinter standen 4 Näpfe mit 1, 3, 5 bzw. 7 Punkten
auf dem Deckel. Sie hob den Deckel ab, der so viele Punkte trug, wie sie
Köder gefunden hatte.

b) Abgehörte Anzahlen zu sehen sollte Löglers Graupapagei lernen,
was trotz langer Dressur mißglückte. Es war die erste Aufgabe, die Paul
Lögler ihm stellte. Im Laufe der weiterhin immer erfolgreicher werdenden

Arbeit hat er selbst gesehen, wodurch er dem Tier das Erfassen dieses
Lösungschlüssels erschwert hatte, fand aber nicht mehr die Zeit, den
Versuch mit verbesserter Methodik zu wiederholen.

IV. Sukzessiv mit Sukzessiv :

a) abgehörte Anzahlen abzuhandeln hatte derselbe Graupapagei
schon bei Hildegard Braun (3) gelernt. Während er zur Schälchenreihe
ging, hörte er 2, 3 oder 4 Laute nacheinander; jedes dieser dreierlei
Signale trat nach vorbestimmtem Wechsel in 33 bzw. 34 verschiedenen
Rhythmen auf, so daß man hier doch wohl besser nicht sagen sollte, ein
solches Tier sei auf Rhythmen dressiert worden. Kein noch so rhythmisch
begabter Mensch könnte dieses Durcheinander im Kopfe behalten. Nach
Anhören von 2 einander folgenden Lauten handelte er an der Schälchenreihe

auf 2, nach 3 Lauten auf 3 und nach 4 Lauten auf 4.

b) Sehfolgen abhandeln: Lögler (31) ließ den Graupapagei durch
ein Dunkelkämmerchen zur Schälchenreihe gehen. Wenn es im Käm-
merchen 2mal kurz hell wurde, hatte er an der Schälchenreihe auf 2, nach



— 55 —

3 Kurzbelichtungen auf 3 zu handeln. Nachdem er das gelernt hatte,
wurde die Anzahl der Lichtblitze Schritt für Schritt zuletzt bis auf 6

gegen 7 gesteigert, und tatsächlich lernte das Tier auch, nach 6 Blitzen
auf 6, nach 7 auf 7 zu handeln.

Keine dieser achterlei Verknüpfungen ist als Erstaufgabe gelernt
worden ; vielmehr mußte das Tier durch das Erlernen der Einzelaufgaben
in passender Reihenfolge auf das Erlernen der Verknüpfung vorbereitet
werden. Insofern liegt ein Teil des Verdienstes auch hier beim planenden
Versuchsleiter. Eindeutig alleiniges Verdienst des Versuchstieres dagegen
sind die sogenannten Umstellungen, d.h. lernfreie Übertragung des
Lösungsprinzips auf erstmals gebotene neue Versuchsanordnungen,
sensorische Abstraktionen, wie wir sie schon bei den Mäusen im Labyrinth
kennenlernten. So war eine Dohle Schiemanns dressiert, den Deckel mit
3 Punkten vom Schälchen abzuheben und ihm den Köder zu entnehmen,
aber den 4-Punkt-Deckel liegen zu lassen, unter dem kein Köder war.
Geruchskontrollen, in denen beide Näpfe, auch der «positive», unbekö-
dert waren, verliefen positiv. Plötzlich lagen auf den beiden Näpfen statt
der bepunkteten Deckel 2 weiße mit 3 bzw. 4 lebenden Mehlwürmern
darauf. Die Dohle erschrak bei diesem ungewohnten Anblick, wich mehrmals

zurück, faßte dann aber Mut, hob jedoch keineswegs Deckel ab,
sondern verzehrte die 3 Mehlwürmer und ließ die 4 liegen. Als der Kolkrabe

Jakob Musterwahl von 3 bis 7 einander gleichen Punkten mit voller
Figurenhilfe erlernt hatte, fiel plötzlich die Figurenhilfe weg, und das Tier
arbeitete besser als zuvor, offenbar weil die Erschwerung der Aufgabe
seine Aufmerksamkeit erhöhte. Dasselbe wiederholte sich bei der letzten,
äußersten Erschwerung, als plötzlich statt der immer noch gleich großen,
wenn auch verschieden angeordneten Punkte nunmehr Flecke von durchweg

verschiedenem Umriß und bis zum Oberflächenverhältnis von 1 : 50
ständig wechselnder Größe geboten wurden. Wie gesagt, war Jakob (17)
auf gleich große, gleich gestaltete Punkte in konstanter Dominoanordnung

dressiert worden. Er mußte von diesen Merkmalen sensorisch
abstrahieren, um allein nach der «gesehenen Anzahl» zu wählen, und es
bedurfte dazu keines langwierigen «Sichselbstabdressierens» der falschen
Schlüssel, sondern es glückte mit einem Schlag, ganz wie den Mäusen in
den neuen Labyrinthen. Die meisten und erstaunlichsten Umstellungen
aber gelangen Lögler (31) mit seinem Graupapagei: seine Tabelle 39,
Seite 213, zählt deren nicht weniger als 15 auf, darunter auch heteromodale

: als der Jako nach 2 Lichtblitzen auf 2 und nach 3 Blitzen auf 3
handelte, durfte man die Lichtsignale unvorbereitet durch Tonsignale
ersetzen, ohne daß er Fehler machte. Wechselnde Rhythmen, Wechsel der
Tonhöhen und Klangfarben störten ihn nicht, ja meist arbeitete er dann
noch besser als zuvor. Als er gelernt hatte, nach dem 1-Klang auf 1 und
nach dem 2-Klang auf 2 zu handeln (Simultan-SukzessivVerknüpfung),
bot ihm Lögler statt der gewohnten langen Schälchenreihe mit gleichen
punktlosen Deckeln plötzlich nebeneinander 2 Näpfe mit 1 bzw. 2 Punkten

auf den Deckeln, und in 20 solchen eingeschobenen Versuchen wählte
der Vogel stets zum 1-Klang den 1er-Deckel, zum 2-Klang den mit 2



— 56 —

Punkten, hat hier also von der erlernten Verknüpfung Simultan-Sukzessiv

auf Simultan-Simultan umgestellt.
Auch nach diesen Ergebnissen bleiben wir bei der unseres Erachtens

bescheidensten Deutung, die Tiere zählten unbenannt, und sehen darin
ein weiteres Beispiel unbenannten Denkens, das durch Erfahrung
erworbene neue unbenannte Begriffe miteinander zu unbenannten Urteilen
verknüpft. Hätten wir dieses Vermögen nicht von Tieren ererbt, wären
wir wohl nie darauf verfallen, Zahlworte und alle sonstigen Worte zu
erfinden, d.h. das, was unser von Tieren überkommenes unbenanntes Denken

uns nützte, durch die Benennung auf eine neue Stufe zu heben, die die
Gebrauchstauglichkeit des Denkens ins nahezu Ungemessene erhöhte,
wobei jedoch das unbenannte Denken immer und immer wieder der
unentbehrliche Mittler zwischen dem benannten Denken und dem Erfahrbaren

ist und bleibt.

Literaturverzeichnis

1. Arndt W. (1939) : Abschließende Versuche zur Frage des «Zähl»-Vermögens der
Haustaube. Z. Tierpsychol. 3, 88-142.

2. Braemer W., Schwassmann H.O. (1959) : Basic principles of sun orientation in
fishes. Anat. Record 134, 539.

3. Braun H. (1952) : Über das Vermögen von Papageien, unbenannte Anzahlen zu
unterscheiden. Z. Tierpsychol. 9, 40-91.

4. Demoll R. (1957): Bändigt den Menschen. Gegen die Natur oder mit ihr?
2. Aufl. Bruckmann, München.

5. Dinger, Koehler (1954): Mäuse im Hochlabyrinth. Film B 635 des Instituts
für Film und Bild, Göttingen.

6. Ebbecke U. (1957): Wirklichkeit und Täuschung. Kleine Vandenhoek-Reihe
Nr. 36. Vandenhoek und Rupprecht, Göttingen.

7. Fischer K. (1960) : Dressur von Smaragdeidechsen auf Kompaßrichtungen. Die
Naturwiss. 47, 93-94.

8. — (1960): Experimentelle Beeinflussung der inneren Uhr. Ebenda 287-288.
9. Frisch K. v. (1959): Aus dem Leben der Bienen. Verständliche Wissenschaft

Band 1, Springer-Verlag.
10. Grzimek B. (1954): Kein Platz für wilde Tiere. Kindler und Schiermeyer.
11. — (1959): Serengeti darf nicht sterben. Ullstein, Berlin.
12. Hassmann M. (1952): Vom Erlernen unbenannter Anzahlen bei Eichhörnchen

(Sciurus vulgaris L.). Z. Tierpsychol. 9, 294-331.
13. Heberer G., Schwanitz F. (1960): Hundert Jahre Evolutionsforschung. Das

wissenschaftliche Vermächtnis Charles Darwins. Gustav-Fischer-Verlag,
Stuttgart.

14. Heimburger W. (1956) : unveröffentlicht.
15. Holst E. v. (1957): Aktive Leistungen menschlicher GesichtsWahrnehmung.

Studium generale 10, 231-244.
16. Koehler O. (1941): Vom Erlernen unbenannter Anzahlen bei Vögeln. Natur¬

wiss. 29, 201-218.
17. — (1943) : «Zähl»-Versuche an einem Kolkraben und Vergleichsversuche an

Menschen. Z. Tierpsychol. 5, 575—712.
18. — (1949): «Zählende» Vögel und vorsprachliches Denken. Verh. D. Zool.

Ges. 43, 219-237.
19. — (1952): Vom unbenannten Denken. Verh. D. Zool. Ges. 46, 202-211.
20. — (1954): Das Lächeln als angeborene Ausdrucksbewegung. Z. menschl.

Vererbgs. Konstitutionslehre 32, 390-398.



— 57 —

21. Koehler O. (1953) : Thinking without words. Proc. XIV Intern. Congr. of Zool.,
Copenhagen, 75-88.
(1954) : Vorbedingungen und Vorstufen unserer Sprache bei Tieren. Verh.
D. Zool. Ges. 48, 327-341.
(1956): Tierische Vorstufen menschlicher Sprache. 1. Arbeitstagung über
zentrale Regulation der Funktionen des Organismus. Leipzig, l.bis 3.12.
1955, 15 S.
(1955): «Zählende» Vögel und vergleichende Verhaltensforschung. Acta
XI. Congr. Intern. Orn. Basel, 588-598.
(1958) : «Zählende» Tiere. Film D 745 des Instituts für den wissenschaftlichen

Film, Göttingen, und Beiheft.
(1958) : Zur Frage nach der Grenze zwischen Mensch und Tier. Freiburger
dies universitatis 6, 97-116. Verlag H. F. Schulz, Freiburg i.Br.
(1960): Le dénombrement chez les animaux. Journal de Psychologie
normale et pathologique 1960, 45—58.

28. Köhler W. (1921): Intelligenzprüfungen an Menschenaffen. Springer-Verlag,
I Berlin.

29. Kramer G. (1959): Recent experiments on bird orientation. Ibis 101, 399-416.
30. Laven H. (1940): Beiträge zur Biologie des Sandregenpfeifers. J. Ornithol. 88,

183-287.
31. Lögler P. (1959): Versuche zur Frage des «Zähl»-Vermögens an einem Grau¬

papagei und Vergleichsversuche an Menschen. Z. Tierpsychol. 16,179—217.
32. Lorenz K. (1956): Zur Entwicklungsgeschichte einer neuen Forschungsrich¬

tung der Biologie. In: Rajewsky B. und Schreiber G. : Aus der deutschen
Forschung der letzten Dezennien, Dr. Ernst Telschow zum 65. Geburtstag
gewidmet. S. 208-214. Verlag G. Thieme, Stuttgart.

33. — (1960): Methods of approach to the problems of behavior. The Harvey
Lectures 1958-1959, 60-103.

34. — (1960): Prinzipien der vergleichenden Verhaltensforschung. Fortschr.
Zool. 12, 265-294.

35. Marold E. (1939): Versuche an Wellensittichen zur Frage des «Zähl»-Vermö-
gehs. Z. Tierpsychol. 3, 170-222.

36. RichdaleL.E. (1956): A population study of Penguins. Oxford, Clarendon
Press.

37. Sauter U. (1952): Versuche zur Frage des «Zähl»-Vermögens bei Elstern. Z.
Tierpsychol. 9, 252—289.

38. Schiemann K. (1939): Vom Erlernen unbenannter Anzahlen bei Dohlen. Z.
Tierpsychol. 3, 293-347.

39. Thorpe W. H. (1956): Learning and instinct in animals. Methuen and Co.,
London.

40. Tinbergen N. (1956): Instinktlehre. Vergleichende Erforschung angeborenen
Verhaltens. 2. Aufl. 256 S. Verlag Parey, Berlin und Hamburg.

41. — (1959): Einige Gedanken über «Beschwichtigungsgebärden». Z. Tier¬
psychol. 16, 651—665.

22. —

23. —

24. —

25. —

26. —

27. —



Die Beziehung von Mensch zu Mensch

Prof. Dr. W. Löffler, Zürich

Wenn wir zum Schluß der Tagung noch einen Blick auf die
Beziehungen von Mensch zu Mensch werfen, so kommt in diesem unermeßlichen

Gebiet, mehr als in andern Bezirken der Naturwissenschaften, den
psychischen Beziehungen als Korrelaten der somatischen oft ausschlaggebende

Bedeutung zu. Wir erinnern an antike Weisheit, die diese
Beziehungen beleuchtet; des Aristoteles Feststellung: der Mensch sei ein
politisches Lebewesen, «Zoon politikon», stellt den Menschen nicht nur an
die Spitze der Lebewesen, sondern auch mitten in eine geordnete Gemeinschaft

seinesgleichen und sieht darin ein Hauptmerkmal.
«Vieles ist unheimlich, das Unheimlichste aber ist der Mensch», sagt

Sophokles in Bewunderung vor dem Menschengeist und in Furcht vor
Leistungen, die das Maß zu übersteigen drohen.

Und Anacharsis, befragt, was den Menschen am gefährlichsten sei,
antwortete: «Sie sich selbst.»

Die Erkenntnis des Kopernikus, die die Erde und damit den
Menschen der zentralen Stellung im Weltganzen beraubte, hat erstaunlich
wenig auf die Beziehungen von Mensch zu Mensch zurückgewirkt, wenn
wir absehen von den temporären Verfolgungen, die die Innovatoren so

häufig über sich ergehen lassen mußten.
Relativitätstheorien und Spaltung der Atomkerne, so großartige

Einblicke sie in das Wesen von Raum und Zeit, Energie und Materie
vermitteln, haben hier auch nicht stärker gewirkt.

Ein ähnliches Verhalten läßt sich auf dem Gebiete der Heilkunde
erkennen, in viel engerem Rahmen, aber in einem Gebiet von Mensch zu
Mensch.

Theorie, Erkenntnisse, Leistungen haben sich gewaltig entwickelt,
das Verhältnis Patient zu Arzt aber hat sich nur wenig geändert. Seit
jeher hat der Arzt an den Grenzen der jeweils gegebenen Möglichkeiten zu
wirken; die Verschiebung der Grenzen nimmt ihn automatisch mit.
Gestern Erreichtes, fast als Wunder empfunden und begrüßt, ist morgen
Selbstverständlichkeit. Und schon ertönt wieder der Ruf nach mehr.
Denn wird eine schwere Krankheit beseitigt und verlängert sich damit
die durchschnittliche Lebensdauer, so tritt, sobald diese Frist erfüllt ist,
eine andere Krankheit an ihre Stelle, keine Lücke wird sichtbar. Sie kann
nur statistisch nachgewiesen werden. Sie muß sich schließen, denn alles



— 59 —

Leben ist dem Tode verfallen, auch wenn es bis dahin etwas länger dauert.

Daß aber Schmerz und Leiden entscheidend gemildert werden können,

wird nicht empfunden, denn wir leiden unsere eigenen Leiden, nicht
die vergangener Geschlechter, die ungleich größer gewesen sind.

Sie kennen die Klassifikation der Wissenschaft Charles Eug. Guyes,
die er metaphysische Klassifikation nennt, unter Betonung der jeweiligen
transzendentalen Natur der Grundbegriffe, der Zahl, des Raumes, der
Materie bzw. Energie, des Lebens, des Gedankens bzw. des Bewußtseins
und damit des Gewissens. Damit ist nun auch die Grenze des
Naturerkennens überschritten.

Anthropomorph gesehen, ist die Physiologie als Lehre von den Funktionen

in der belebten Welt als Königin der Naturwissenschaften
bezeichnet worden. Auch die Geisteswissenschaften haben ihre Königin, die
Geschichte. Über beide breitet die Philosophie ihren Baldachin. Von ihr
aus geht der Blick ins Metaphysische.

Wie das Bewußtsein das eigene Ich erkennt, so vermittelt oder spiegelt

es den Mitmenschen, nicht wie er ist, sondern wie ihn die Sinneswahrnehmungen

erkennen lassen. Das Verhältnis von Mensch zu Mensch wird
zunächst von innen heraus bestimmt.

Wir stehen damit an der Grenze zwischen Natur- und Geisteswissenschaften,

einer Grenze, an die wir von beiden Seiten her immer wieder
gelangen. Damit kommen wir bald an die eine, bald an die andere Seite
des Hiatus zu stehen, der unüberbrückbar ist und bleibt.

Von Jacob Burckhardt wird die Situation klar umschrieben: «Die
Natur bietet die höchste Vollendung des Organismus der Spezies und die
größte Gleichgültigkeit gegen das Individuum Auch die
Menschengeschlechter im Naturzustand gehören noch hieher, ihre Existenz mag
den Tierstaaten ähnlich gewesen sein.

Die Geschichte dagegen ist der Bruch mit dieser Natur, vermöge des
erwachenden Bewußtseins. Zugleich aber bleibt noch immer genug vom
Ursprünglichen übrig, um den Menschen als reißendes Tier zu zeichnen.
Hohe Verfeinerung der Gesellschaft und des Staates besteht neben völliger

Garantielosigkeit des Individuums und neben beständigem Triebe,
andere zu knechten, um nicht von ihnen geknechtet zu werden.

In der Natur bestehen Genus, Spezies, in der Geschichte Volk,
Familie, Gruppe. Durch einen urtümlichen Trieb schafft jene in unendlicher
Varietät die Gattungen bei großer Gleichheit der Individuen.

Hier ist die Varietät, freilich innerhalb der einzigen Spezies homo,
lange nicht so groß ; es gibt keine scharfen Abgrenzungen, die Individuen
aber drängen auf Ungleichheit, d.h. Entwicklung.»

J. B. S. Haidane formuliert in Kürze: «Wir sind als Säugetiere hin
und her gezerrt zwischen egoistischen und sozialen Trieben. Das Bestehen
derartiger Konflikte im Leben einer normalen Arbeitsbiene ist sehr
unwahrscheinlich. »

Auseinanderstrebende Tendenzen, zentrifugale Kräfte in der Gemeinschaft

werden gefördert durch glückliche Zeiten, Wohlleben, Prosperität,
Hochkonjunktur.



— 60 —

Die stärkste Kraft zum Zusammenschluß der Einzelnen zur Gemeinschaft

liegt in gemeinsamer Gefahr.
Wie die Schweiz einst durch den schweren Druck Habsburgs und

Burgunds zusammengeschlossen wurde, auf kleinem Raum heterogenes,
hartes Material, gepreßt wie die Nagelfluh, so haben in gleicher Weise die
großen Seuchen das gefahrlose Zusammenleben der Menschen erzwungen
und damit die Grundbedingung größerer menschlicher Agglomerationen
geschaffen.

Bei Nachlaßen der Gefahr versinkt sie in Vergessenheit, und mit
ihr erlischt die Abwehrbereitschaft.

Die Präambel zur Verfassung der USA nennt als Zweck des Staates
unter anderen «the persuit of happiness», das Streben nach Glückseligkeit.

Man staunt leise, doch birgt die Formel nichts anderes als den
Gedanken des Wohlfahrtsstaates, nach dem auch europäische Völker
tendieren. Die amerikanische Formulierung ist nüchterner, diesseitiger als
der Eingang unserer im Transzendenten verankerten Verfassung.

Dort, wo die Psyche nicht nur beobachtend, sondern mitreagierend in
Erscheinung tritt, dort verlangt das irrationale Moment stärkere und
stärkste Beachtung. Das ist einer der Gründe des gelegentlichen Mißver-
stehens zwischen Naturwissenschaft und Medizin.

Das Bewußtsein des Sterbens, die Furcht vor dem Tode, vor den
Schrecken von Krankheit und Siechtum bilden die Wurzeln von Religion
und Philosophie, aber auch der Kunst, ursprünglich als Bitt- oder Dankopfer,

und schließlich der Heilkunde und damit der Wissenschaft.
Die ursprünglichste und wichtigste Beziehung von Mensch zu Mensch,

die frühste und bleibende, ist die Beziehung von Mutter zu Kind. Diese
biologisch für den Fortbestand des Individuums wie der Gesamtheit
entscheidende Beziehung ist von Seiten der Mutter eine solche des Gefühls,
nicht des Intellekts, und zunächst unilateral. Somatisch beginnend,
reflexartig, nach präformierten Mechanismen und Instinkthandlungen,
wird sie erst in der Folgezeit affektiv auch von Seiten des Kindes.

Die Pflege durch die Mutter kann nicht durch das Kollektiv ersetzt
werden. Das Kollektiv ist dem Kind nicht verständlich.

Das Verhältnis von Mutter zu Kind trotzt allen Schwierigkeiten des

Lebens, kann auch zu Ungerechtigkeiten gegenüber der Umwelt führen,
wenn die Mutter, unbeirrbar, auch zum asozial gewordenen Kinde steht.
Das Verhältnis von Kind zu Mutter ist meist nicht so unerschütterlich.
Wird der Erwachsene aber in Krankheit pflegebedürftig und nähert er
sich damit in seiner Mentalität wieder dem Kinde, so gibt ihm die Mutter
den Halt.

Die Beziehung von Vater zu Kind ist stärker intellektuell gefärbt, ist
nicht so eng. Der Vater tritt erst nachhaltiger in den Gesichtskreis des

Kindes, wenn sich dessen kleine Welt zu erweitern beginnt.
Aus der Pflegebegabung und dem Pflegebedürfnis der Frau

entspringt auch dasjenige gegenüber Familie und Umwelt und damit die
Krankenpflege im weitesten Sinne, als wichtiger Sektor menschlicher



— 61 —

Beziehungen. Hier weise ich auch auf das Problem des Mangels an Pflegerinnen

und Schwestern hin, das ja nur allzu bekannt ist.
Werfen wir einen Blick auf frühere Zustände der menschlichen

Gesellschaft, so bedeutet die Beziehung von Mutter zu Kind ein entscheidendes

Moment in der Gestaltung der Gemeinschaft.
Herodot berichtet: «Die Lykier benannten ihre Kinder nicht, wie

die Hellenen, nach den Vätern.» Bachofen hat diese geschichtliche und
naturgesetzliche Erscheinung in ihrer Allgemeinheit erkannt und nannte
sie Gynäkokratie oder Mutterrecht.

Der Kulturphilosoph hat klar gesehen und durch eine große Zahl von
Belegen den Nachweis erbracht, daß hier ein allgemeines Geschehen vorlag,

daß es nicht nur einem bestimmten Volke eigen ist, sondern eine
Kulturstufe der Menschheit bedeutete, Folge der Gleichartigkeit und
Gesetzmäßigkeit der menschlichen Natur.

Der Gynäkokratie geht nach Bachofen eine Zeit des regellosen
Hetärismus voran. Gynäkokratie ist also eine Durchgangsstufe der Menschheit

von der tiefsten Stufe des Daseins zu der höchsten.
So betrachtet, erscheint die Gynäkokratie als Zeugnis für den

Fortschritt der Kultur, notwendige Erziehungsperiode der Menschheit,
Verwirklichung eines Naturgesetzes, das in den Völkern nicht weniger als an
jedem einzelnen Individuum seine Rechte geltend macht.

Das Amazonentum erkennt Bachofen ebenfalls als allgemeine, nicht
einem einzigen Volk eigentümliche Erscheinung, als ein vergessenes Stück
Weltgeschichte, als temporäre Übersteigerung der alten Gynäkokratie.

Feindlich steht dieser Welt die Welt der Hellenen gegenüber. Mit
dem Prinzipat der Maternität fallen zugleich ihre Konsequenzen. Die
Entwicklung der Paternität rückt eine ganz andere Seite der menschlichen
Natur in den Vordergrund. Dabei ist von besonderem Interesse: «Die
dauernde Sicherstellung der Paternität verdankt die Menschheit der
römischen Staatsidee, die ihr die juristisch strenge Form und konsequente
Durchführung auf allen Gebieten des Daseins brachte. Diese Wirkung des
Gesetzes ist dazu angetan, uns die ganze Schwäche der sich selbst über-
lassenen, durch keine strenge Form geschützten menschlichen Natur zum
Bewußtsein zu bringen.» (Bachofen.)

Naturgeschichte und Geschichte fließen hier zusammen. Bachofen
steht hier wohl der naturwissenschaftlichen Denkweise näher als der
historischen.

Die Fortschritte der prähistorischen Forschung, die sich auf beiden
Ebenen bewegt, haben die Feststellungen ergänzt und in manchen Punkten

bestätigt, wenn Bachofen auch in Nebensachen nicht richtig gesehen
haben mag.

Die Kunst, deren Aufgabe ja darin besteht, aus den emotionellen
Quellen unserer Existenz zu schöpfen, die Kunst aller Epochen, von
primitiven Völkern über die christliche Kunst, hat das Phänomen Mutter
und Kind bis in die Gegenwart immer wieder behandelt.

Es ist geradezu symbolisch, daß die sogenannte Venus von Lespugue,
wohl ein Fruchtbarkeitsidol, lange im «Jardin des Plantes» gestanden hat,



— 62 —

in naturhistorischer Umgebung ; sie ist aus der Paläontologie in die
Prähistorie überführt worden.

Die Mythen, in denen nach Baehofen jede tiefere Erfassung des
Altertums liegt und die er als Quellen hoher Zuverlässigkeit erkannt hat,
fanden in den Schicksalstragödien als Ausdruck des Waltens fundamentaler

Naturgesetze ihren erschütternden Ausdruck.
Was der Mythos zu einem einzigen großen Unternehmen zusammendrängt,

muß als der Ausdruck lange dauernder Kämpfe aufgefaßt werden.
Keine scharfe Grenze trennt die Zeitalter.
Neben neuen Anschauungen und Sitten findet eine Art Auspendeln

der alten statt, in Konflikten, Schicksalstragödien, die mit der Notwendigkeit

eines Naturgeschehens ablaufen.
Zur Vererbung : Von Anfang an liegt der Mensch und seine

Beziehungen zum Mitmenschen im wesentlichen zwischen zwei großen Gewalten:

dem noch unverrückbaren Amboß der Vererbung und den an den
verschiedensten Punkten ansetzenden Hämmern der Umwelt, also
Erziehung, Gewöhnung und Gewohnheit, und des Erlebens.

Hinter den großartigen Einblicken der Genetik in das Naturgeschehen
erheben sich verantwortungsschwere Probleme über die

Nachkommenschaft.

Die oft gehörte Frage, was ist entscheidender für den Menschen und
sein Verhalten zum Mitmenschen, Heredität oder Erziehung, ist in dieser
Form unrichtig gestellt.

Um ein Bild zu gebrauchen : Die Frage, ist die Besteigung des
Matterhorns schwierig, ist unrichtig gestellt. Der Bergführer antwortet: Es
kommt auf die GesamtVerhältnisse, Bergsteiger, Wetter usw. an. So ist es
auch hier.

In extremen Fällen kann die Situation allerdings leicht beantwortet
werden. Ein Kranker mit Chorea Huntington ist nach Sorna und Psyche
durch die Krankheit hereditär weitgehend determiniert (seltenes Leiden
oder als Paradigma typisch). In irgendeiner Form wird der so Belastete
und Erkrankte sozial schwierig, ja gefährlich, ja kann, wie nicht selten,
zum Mörder prädestiniert sein, also in die extremste Negation menschlicher

Beziehungen gedrängt werden.
Umgekehrt kann der hereditär Taubstumme durch geeignete Schulung

zum vollwertigen Glied der Gemeinschaft werden.
Dazwischen liegt, alle betreffend, die unendliche Zahl der

Wechselwirkungen zwischen hereditären und Umwelteinflüssen.
Der Pädagoge wird im allgemeinen das Erziehungsmoment in den

Vordergrund stellen und sich trotz der Mißerfolge nicht abschrecken
lassen ; der Arzt wird, immer wieder durch die in der Erbmasse
konzentrierten Energien überzeugt, geneigt sein, der Vererbung in bezug auf
Mitmenschen größere und größte Bedeutung zuzumessen, ohne aber
Wirkungen der Umwelt zu vernachlässigen.

Der Kanton Waadt hat erstmals die Sterilisation unheilbarer
Geisteskranker, deren Nachkommen nach aller Voraussicht auch krank sein
werden, gesetzlich festgelegt (1928).



— 63 —

Diese endgültige Unterbrechung des Erbstromes, analog der
Dauerisolierung unheilbar Infektiöser im Mittelalter (Lepra), kann bei dominant

vererbten Leiden wirksam sein. Für leichtere Leiden mit dominantem

Erbgang sind solche Maßnahmen aber unnötig, für solche mit rezessivem

Erbgang aber sind sie so gut wie ausgeschlossen. In diesen Fällen
muß aber sorgfältig Konsaneguinität der Ehepartner, die an sich nicht
schädlich ist, vermieden werden.

Lange Zeit hat die Auffassung von der Unbeeinflußbarkeit der
Erbleiden ärztliches Handeln gelähmt, nach dem Satz von MacAuliffe: «Le
destin c'est les ancêtresT.»

Die Aszendenz bestimmt das Unabänderliche der Person und ihres
Verhaltens. Heredität eines Merkmals bedeutet heute aber für den
Menschen keineswegs mehr immer schicksalsmäßige Determination und
unbeeinflußbares Leiden.

Vergessen wir nicht, daß ein Dichter erstmals das persönliche und
soziale Verhalten seiner Gestalten streng auf die Vererbung begründet
hat, konsequent determiniert und besonders in ihren Auswirkungen auf
den Schattenseiten des Lebens eindrücklich dargestellt: Zolas «Histoire
naturelle et sociale d'une famille sous le second empire»; die Rougons-
Maquarts sind konzipiert in den achtziger Jahren, also zwischen Gregor
Mendel und der Wiederentdeckung seiner Gesetze.

Aus den rein deskriptiven damaligen medizinisch-psychiatrischen
Daten hat Zola seine Gestalten (1200 an der Zahl) lebenswahr und
medizinisch plausibel dargestellt nach seinem Satz: «L'hérédité a ses lois
comme la pesanteur.» Damit hatte er besonders scharf geraten. Die Erb-
gesetze sind wie die sogenannten «ehernen» Naturgesetze
Wahrscheinlichkeitsgesetze. Sie sind streng nur erfüllt, wenn das Postulat der großen
Zahlen erfüllt ist, was beim Erbgang des Menschen nie der Fall sein kann.

Die konstitutionelle Bedingtheit des Verhaltens von Mensch zu
Mensch kommt schon in den scharf gezeichneten Typen Shakespeares zum
Ausdruck, wenn er Cäsar sagen läßt: «Laßt fette Männer um mich sein,
mit kahlen Köpfen und die nachts gut schlafen.»

Der leptosom-schizoide Don Quichotte und der pyknisch-syntone
Sancho Pansa, Coriolan und sein Gegenspieler Mennenius Agrippa waren
als Typen populär, lange bevor die Wissenschaft sie erfaßte. Die
biologische Variationsbreite bedingt manche Zwischenformen. Daß diese
überwiegen, ändert nichts an der grundsätzlichen Richtigkeit der typischen
Abstraktionen.

Schon als Schüler erlebt man unbewußt diese Typen, wählt unbewußt,
instinktiv, auch wieder konstitutionell stark mitbedingt, seine Freunde,
seinen Umgang, gleichdenkende, ähnlich reagierende Typen und schließt
Freundschaften fürs Leben, auch Feindschaften bahnen sich gemäß
solchen Konstellationen an. Ausschlaggebend ist oft die Person des Lehrers
aller Stufen, als Anreger, Vorbild, Entfacher des «feu sacré», des
Erkenntnisdranges.

Psychosomatik ist kein neuer Zweig der Medizin, sondern der älteste.
Die Tempelheilkunde der Griechen war Psychosomatik. Ja der Verkehr



— 64 —

von Mensch zu Mensch ist, bald mehr, bald weniger, bald unbewußt,
bald bewußt, populäre Psychosomatik.

Die Infelcte : Wichtige Umwelteinflüsse, die das Verhalten von Mensch
zu Mensch mitbestimmen, sind die Infekte, vor allem diejenigen, die als
Seuchen von Mensch zu Mensch übertragen werden.

Solange Krankheit weder Mitmenschen noch Nachkommen gefährdet,

ist sie Privatsache. Nur wenn gehäuftes Auftreten Kosten und
Arbeitsausfall verursacht, wird allgemeineres Interesse aufgerüttelt.

Der Kampf der Menschheit gegen die Seuchen aber, und dadurch
auch der Kampf mit sich selbst, hat menschliche Beziehungen grundlegend

geändert, hat die Wohnkultur entwickelt, so die Trinkwasserbeschaffung,

die Abwasserregulierung und vieles andere.
Die schwere Seuche des frommen 13. Jahrhunderts, die Lepra

(Aussatz), hat menschliche Beziehungen tiefgreifend gestört, bedeutete doch
die Krankheit Ausschluß aus der Gemeinschaft auf Lebenszeit; rigoros
wurde damit die Krankheit in Europa so gut wie ausgerottet. In Afrika
ist sie noch häufig. Die Zahl der Leprakranken wird zurzeit auf 12 Millionen

geschätzt.
Grundsätzlich interessiert uns hier eine soziale Nebenwirkung:

Gesunde haben, um der Versorgung willen, unter Vortäuschung von Lepra,
Aufnahme in Leprosorien erschlichen.

Solches Verhalten geht weit über den Einzelfall hinaus, ist typisches
Verhalten wenig lebenstüchtiger Menschen gegenüber der Gesamtheit.
Wir werden ihnen später wieder begegnen. Sie streben sorgenfreies Leben
an, losgelöst von der Allgemeinheit und auf Kosten derselben, eine Abart
der «persuit of happiness».

In schroffstem Gegensatz zur konsequenten Bekämpfung der Lepra
stand die Hilflosigkeit der gleichen Menschheit gegenüber den Pesten.
Die Pesten, alle erfassend, in kürzester Frist tötend, überstiegen menschliches

Maß. Als Gottesgericht empfunden, schien die Seuche menschlicher
Einwirkung unzugänglich. Erst dem Eingriff des hygienisch aufgeklärten
Mailand ist die Überwindung der Pest in unseren Gegenden zu verdanken.

Drei grundverschiedene, eigenartige Kulturphänomene nahmen aus
den Pestzügen ihren Ursprung.

Das Schuldgefühl führte zu den Geißlerzügen, den Flagellanten,
Bußübungen mit einem Rankenwerk von Unfug und Verbrechen.

Die Künstler fanden die Inspiration für die Totentänze.
Das typische menschliche Bedürfnis nach Abwälzung einer Schuld

auf andere Menschen, auf einen Sündenbock, wurde in erschreckender
Weise offenbar, ein Ventil der Gesellschaft, das auch demagogisch geöffnet

werden kann. So kam es zu den Judenverfolgungen unter dem Vor-
wand der BrunnenVergiftung. Das ist aber keineswegs Domäne des Mittelalters

und der Pest. Als zu Beginn der zwanziger Jahre bei uns Pocken
eingeschleppt wurden, war große Aufregung nicht unberechtigt, wegen
des schlechten Impfzustandes, und manche wurden beschuldigt, nur nicht
solche, die die Impfung unterlassen hatten.



— 65 —

Unter der Helvetik und ihren Ministern Rengger und Stapfer, die der
Genius loci zu nennen gebietet, war die Pockenimpfung unter den Damen
der Gesellschaft zu einer Wohltätigkeitsübung geworden. Unglücksfälle
durch diese Laienimpfungen brachten das Verfahren in Mißkredit. Es
mußte die Laienimpfung verboten werden.

Die Geschichte der Pockenimpfung ist ein eigenartiges Kapitel des
Verhaltens von Mensch zu Mensch. Die Impfung schützt mit Sicherheit,
wenn alle geimpft sind, «alle für einen».

Beispiel: Schweizer Studenten hatten sich in Nordafrika ohne das
obligatorische Impfzeugnis eingeschlichen. Sträfliche Rücksichtslosigkeit gegen die
Mitmenschen Bei der Ausreise zwangsläufig geimpft, schimpften sie über die Afrikaner
und merkten nicht, daß sie die Dummen waren. In Afrika kann man jeden Tag mit
Pockenkranken zusammentreffen. Die Krankheit kann beim heutigen Verkehr rasch
über weite Strecken verbreitet werden.

Die Impfung ist ein Akt der Solidarität. Heute muß die Belehrung
der Impfgegner den Pocken selbst überlassen werden.

Angesichts des kurzen Gedächtnisses der Allgemeinheit für
Rückschläge, auch für große Epidemien, empfahl um 1800 ein sächsischer
Bezirksarzt, die Impfung als rituelle Handlung durchzuführen, losgelöst von
medizinischen Begründungen.

Ein Kapitel des primitiven Verhaltens von Mensch zu Mensch bilden
die vermeidbaren kleinen Infektionen. Sie gehen unter den Bezeichnungen

der «Schmier- und Schmutzinfektionen» und der «Tröpfcheninfektionen».

Die erstem sind angesichts der Ausbreitung allgemeiner Sauberkeit

zurückgegangen, so stark, daß selbst die heilsame sogenannte inap-
perzepte Immunisierung, die auch sogenannte stille Feiung, die durch
Kontakt mit kleiner Erregermenge schützt, oft ausbleibt, zum Beispiel
gegenüber der Kinderlähmung.

Weit gefährlicher ist die Verbreitung von Krankheiten durch
Husten, die Tröpfcheninfektion: durch Anhusten und Ansprechen in allzu
großer Nähe. Das gilt für Grippe, Pest, Tuberkulose. Mit den Tröpfchen
schweben die Erreger. Hustendisziplin ist eine noch zu erfüllende
Forderung in den Beziehungen von Mensch zu Mensch.

Naturwissenschaftern ist klar, daß die Lues (Syphilis) eine germina-
tiv übertragene Infektion ist (nicht eine Erbkrankheit), ein Leiden, das
die Beziehungen von Mensch zu Mensch während nahezu eines halben
Jahrtausends vergiftet oder, vielleicht kann man sagen, vergiftete.

Die berühmten Schiffe, die 1493 in Barcelona anlegten, hielten im Schiffsraum
gefesselt Christoph Columbus, auf Befehl der allerchristlichsten Könige. Die Schiffsleute

aber beherbergten, ohne alle Fesseln, in ihren Körpern die unsichtbaren
Spirochäten, die nun unverzüglich ihren Siegeslauf durch ganz Europa antraten, Kriege
entschieden (durch ihre Gruppenwirkung) und mit unseren Reisläufern auch zurück
über die Alpen kamen und, unsägliches Unheil anrichtend, zu behördlichem
Eingreifen führten.

Eine der segensreichsten gruppenmedizinischen Maßnahmen von
Mensch zu Mensch ist die Sozialversicherung. Alle leisten dabei einen Beitrag

gemäß ihren ökonomischen Verhältnissen zugunsten derjenigen, die



— 66 —

das Unglück haben, von Krankheit oder Unfall betroffen zu werden. Für
ökonomisch Schwache ist staatlich vorgesorgt. Krankenkassen, Unfall-,
Militär-, Invalidenversicherung übernehmen die Heilungskosten.

Vielfältige Erfahrung lehrt nun aber, daß in diesem Schritt, im
«persuit of happiness», im Haschen nach dem Glück unversehens ein
Optimum überschritten werden kann.

Die Tatsache des Versichertseins wird nicht von jedermann ohne
Schaden vertragen. Mit den Leistungen wachsen die Ansprüche mancher
Versicherter, gleichgültig, ob obligatorisch oder privat versichert. Die
Heilungsdauer wird länger gegenüber derjenigen bei NichtVersicherten.

Die Unfallneurose, das Haftenbleiben des Betroffenen in vermeintlichen

Unfallfolgen, bedeutet nicht organische Schädigung des Gehirns,
wie man lange Zeit geglaubt hatte, sie ist Folge des Versichertseins.
Diese Neuroseform ist, rechtzeitig behandelt, heilbar. Diese Dispositionen
werden gefördert durch die moderne Tendenz der Sicherstellung des
Individuums nach allen Seiten.

Wir erkennen wieder die Leute, die im Mittelalter, obgleich gesund,
Aufnahme in Lepraheimen erschlichen, um von Existenzsorgen befreit
zu sein; nur sind sie heute entsprechend den vielen Wohltaten viel
zahlreicher. Sie gleichen den Reisläufern, die, ohne krank oder verwundet zu
sein, mit Krankentransporten heimzogen.

Die Durchdringung der Allgemeinheit mit Wohlfahrtseinrichtungen
und deren Kehrseiten bleiben also nicht ohne Einfluß auf die Gesamt-
mentalität. Es ist merkwürdig, aber wahr, daß wesentliche
Charaktereigenschaften des Menschen durch gewährte Sicherheit (sécurité) leiden.
Selbständlichkeit der Persönlichkeit, Verantwortungsbereitschaft
gehen verloren (wie jede nicht geübte Funktion verkümmert), wenn das
Gesetz, ärztliche Leistungen ins Gewaltige vervielfachend, auch die
Nebenwirkungen vervielfacht.

Es ist, mit andern Worten, für die Allgemeinheit nicht von Gutem,
wenn das Kranksein gewissermaßen verstaatlicht wird.

Die Sécurité droht in weiten Kreisen eine Einstellung zu schaffen, die
man allgemein verständlich kurz als «Maginotmentalität» bezeichnen
kann, eine Art Überversicherung und damit Abtötung der Initiative.

Es ist ein Glück für die Eidgenossenschaft, daß im Ausland aufsteigende

soziale Neuerungen bei uns mit einer gewissen Verzögerung
aufgegriffen werden. Dadurch wird auch ihre Amplitude meist mit
abgeschwächt, gemäß inzwischen gemachter Erfahrung. In England hat eine
stark rückständige Sozialversicherung der überstürzten Einführung der
staatlichen Krankenbetreuung gerufen und dazu geführt, daß einerseits
dem Kranken alles Mögliche und Unmögliche geradezu nachgeworfen
wird, während andererseits die Arzte nicht mehr über genügend Zeit
verfügen, um sich den wirklich ärztlichen Angelegenheiten zu widmen.

Unsere Zeit, bewußter geworden für alle Beziehungen des Lebens,
muß klar und offen auch diese Gefahren erkennen und sie zu vermeiden
suchen.



— 67 —

Das Zusammenwirken all der medizinischen und hygienischen
Maßnahmen läßt heute den Menschen durchschnittlich nahezu das biblische
Alter erreichen.

So ist das Altersproblem zu einer großen Aufgabe von Mensch zu
Mensch geworden.

Die Medizin kommt damit in eine ähnliche Lage wie die Göttin Eos,
die einst für ihren Geliebten von Zeus ewiges Leben erwirkte, aber
vergessen hatte, auch ewige Jugend zu verlangen. So schrumpfte der
Unglückliche schließlich auf kleines Volumen und wurde in einem Schächtelchen

mitgetragen. Wie Eos stehen wir den Problemen der Gerontologie
oder Geriatrie gegenüber, nur um ein Vielfaches vergrößert.

Unsere Schächtelchen sind größer: es sind die Alterssiedelungen
(Altersheime, -spitäler, -asyle, Versorgungshäuser), zu wenig zahlreich
und zu klein. Neue Ideen beginnen sich auszuwirken, wie sie z.B. in dem
Haushilfedienst der zürcherisch-kantonalen Stiftung für das Alter und
nach diesem Beispiel auch anderswo organisiert worden sind und werden.
Es lag der Gedanke zugrunde, aus der Bevölkerung sozusagen brachliegende

menschliche Kräfte und Bereitschaft als Hilfe für gebrechliche
Alte zu mobilisieren. Frauen im Alter von 35 bis über 60 Jahren helfen
nun eine bis mehrere Stunden im Tag in den Haushalten und ermöglichen
so manchen Alten, im eigenen Heim zu bleiben, was für viele einem
Herzenswunsch entspricht. Wenn man in Zürich (Kanton und Stadt) die
Schar der Betreuten, an die 1000, und die der Mitarbeiterinnen, an die
450, überblickt, wird die Wirkung von Mensch zu Mensch offenkundig.
Viele Betreuerinnen haben darin auch erfahren, wie richtig Marie von
Ebner-Eschenbach gesehen hat, wenn sie sagte: «Menschen, denen wir
eine Stütze sind, geben uns den Halt im Leben.»

Bald wird das Problem der Alten zurücktreten hinter dem ungleich
gewichtigeren der Übervölkerung der Erde, die Malthus vor 150 Jahren
vorausgesehen hatte. Er fürchtete Hungersnot; dieser kann bei heutigen
VerkehrsVerhältnissen und ungestörter Ordnung begegnet werden.

Die Entwicklungsvölker werden nun all der hygienischen Maßnahmen

teilhaftig, die die WHO (World Health Organization) mit Erfolg
durchführt. «Eradication», Ausrottung der Seuchen, ist die Parole der
WHO. Damit geht leider nicht parallel die geistige und ethische
Entwicklung; es werden Gesundheit und Langlebigkeit vermittelt, aber die
Vermittlung eigentlicher Kulturwerte bleibt hinter alter, einfacher Kultur
meist weit zurück, die vielfach seichter Zivilisation gewichen ist.

Ein gescheiter Engländer, der es nach Stellung und Rang wissen
mußte, erklärte kürzlich im Gespräch bezüglich einstiger Kolonien: «Wir
Engländer waren bestrebt, Eingeborene zum ,,Zoon politikon" zu
machen, -zum „political animal". Die Franzosen wollten „educated animals".
Die Belgier ,,happy animals". Das ist doch mehr als ein Bonmot.
Anscheinend wird die „happiness" am wenigsten vertragen. Die Vision aber
schwarzer, brauner und gelber Menschenhochfluten, ohne entsprechende
seelisch-geistige Entwicklung, ist gewiß nicht beglückend.»



— 68 —

Die Hoffnung, die Erhöhung des Lebensstandards setze die
Geburtenzahl herab, scheint sehr trügerisch.

Vom Tode sei nur ein Wort über Euthanasie gesagt. Es handelt sich
um ein Problem, das den Nichtmediziner stärker beschäftigt als den Arzt.
Im Bienenstaat ist es kein Problem. Die Drohnen werden erbarmungslos
beseitigt. Nota bene auch in Piatos Staat wird diese Möglichkeit postuliert.

Im hippokratischen Eid schwört der Arzt, nicht zu töten.
Der moderne Arzt sieht in der «humanitas medici», die im Wesen des

Arztseins liegt, das absolute Gebot, nicht zu töten. Wenn er andererseits
mit Sicherheit Sterbende nicht stimuliert, so wird er mit allen Mitteln
Schmerzen und Angst bekämpfen.

Eine verwandte Frage, die nach der Unterbrechung der Schwangerschaft,

ein uraltes Problem, ist gesetzlich geregelt. Es wird eine Gefahr
für die Mutter postuliert, die vom Arzt festzustellen ist. Dies ist ein
technisches Problem. Besteht diese Gefahr, so anerkennt auch die Kirche die
Zulässigkeit.

Einen neuen Aspekt gewann die Frage durch die Entdeckung der
virusbedingten Embryopathie, die Krankheit des Fötus. Wenn eine Frau
im zweiten und dritten Schwangerschaftsmonat Röteln, Rubeola,
durchmacht, wissen wir - wie besonders auch Töndury gezeigt hat -, daß das
Kind mit Sicherheit an Herz, Augen, Hörorgan aufs schwerste geschädigt

zur Welt kommen wird. Es besteht also das eugenische Postulat an
den Gesetzgeber, d.h. an alle, dies auch gesetzlich zu verankern. Die Natur

erfüllt glücklicherweise nicht so selten selbst dieses Postulat.
Die Physiologie verlangt, daß auf Arbeit angemessene Ruhe und

Erholung folgen muß.
Bei landläufigen Arbeitsleistungen spielt sich dieses Verhältnis von

selbst in adäquater Weise ein. Dort, wo Höchstleistungen verlangt werden,

bestimmt die Arbeitsphysiologie die Optima und die nicht ohne
Gefahr zu überschreitenden Maxima.

Der «Boß», der solche Leistungen verlangt, zivil oder militärisch,
muß das berücksichtigen.

Die Freizeitgestaltung ist zum Problem geworden. Vor einigen Jahren

war in München ein Plakat angeschlagen : ein Gesicht von neurotischem

Typus mit ängstlich-sorgenvollem Ausdruck, die Unterschrift:
«Keine Angst vor der Freizeit.»

Herabsetzung der Arbeitszeit setzt nicht zwangsläufig Energie frei
für andere vernünftige Betätigung (Sport) oder gar geistige Interessen
(Spiel) oder körperliche Leistungen, denn oft fehlen die hiefür
notwendigen Vorbedingungen.

Zum sozialen Problem ist es geworden, «wie genügend Anlässe für
die tägliche Erschöpfung zu schaffen seien, um das Leben und seine
Konsumfähigkeit überhaupt instand zu halten» (Hannah Arent).

Groß sind die Anstrengungen weiter Kreise, die freiwerdende
überschäumende motorische Energie, die sich oft in Tand und Flitter, in
Nichts aufzulösen droht und schließlich in Zerstörung ausartet, zu
kanalisieren und nach kulturellen Zielen auszurichten.



— 69 —

Gefährlich erscheint besonders, es sei nochmals hervorgehoben, die
Schaffung von sogenannten Bedürfnissen beziehungsweise Pseudobedürf-
nissen aus Geschäftsinteresse, von denen die Jugendlichen bereits einen
erheblichen Prozentsatz am Gesamtkonsum bestreiten.

An die Freizeit schließt das Problem der Halbstarken an, eines der
Massenprobleme von Mensch zu Mensch, komplexer Genese, AusdrucK dér
gegenwärtigen sozialen Struktur, keineswegs etwa der bedrängten
ökonomischen Lage der Einzelnen. Naturwissenschaftlich-medizinisch handelt

es sich um ein Produkt von Pubertät, Erziehung, Heredität und Umwelt

in wechselndem Mischungsverhältnis. Flegeljahre galten stets als
physiologische Entwicklungsstufe. Nicht jeder Flegel oder gar jeder
Teenager wird zum Halbstarken. Aber auch diese bilden keine
grundsätzlich neue Erscheinung, qualitativ gab es sie von jeher. Das
Hauptkennzeichen liegt heute im Quantitativen, in der Zusammenrottung,
Bandenbildung als Erscheinung der Massenpsychologie. Man denke an
Studentenstreiche vom Mittelalter bis in die Gegenwart, gelegentlich
witzig, oft läppisch, selten aber gefährlich. Ängstliche Basler hatten vor
500 Jahren des Studentenunfuges wegen Bedenken gegen die Gründung
der Universität. Professoren mußten im 16. Jahrhundert etwa bewaffnet
gehen, wenn sie den Studenten unliebsame Bemerkungen gemacht hatten
(wie Fabricius von Aquapendente in Padua). Es kommt nicht in erster
Linie auf die zahlenmäßige Größe, sondern auf homogene Zusammensetzung

dieser Massen an.

Beispiel: Bei Abschluß der letzten Vorlesung im chirurgischen Hörsaal im
alten Kantonsspital vor 9 Jahren zerschlug plötzlich ein Student mit einem schweren
Dreibeinsessel einen Tisch; das war das Signal für die Gesamtheit der Hörer, es ihm
gleich zu tun. Die psychische Kontagion wirkte wie ein Kommando, alles wurde
kurz und klein geschlagen. Induzierter Kollektivvandalismus Jugendlicher, die
immerhin keine Teenager mehr waren, mit Maturität als Ausweis ihrer Unreife und
zwei medizinischen Examina, eher Infantilismus und Puerilismus. Allzu große
Geborgenheit, Mangel an Abenteuer schaffen solches Verhalten.

Angehäufter geistiger Explosivstoff wartet nur auf die Zündung zur
Auflehnung gegen jede Autorität, jeden Druck oder vermeintlichen Druck
von Seiten der Familie, der Schule, der Lehrer, gegen Bankünen, Revanchen,

geistige Leere des Milieus, wie sie etwa bei Intervention von Vätern
zugunsten ihrer Sprößlinge, oft in lächerlicher Affenliebe der Mutter nicht
selten Mitursache der Überheblichkeit ist. Es kommt dazu der vielen
Menschen innewohnende konstitutionelle Zerstörungstrieb.

Das Kollektiv bietet dem Einzelnen Kraft, Sicherheit und vor allem
Verantwortungslosigkeit (Le Bon, 1895).

Bei Rädelsführern handelt es sich nicht selten um hereditär Defekte,
dann sind wohl erziehende Einflüsse meist wirkungslos, ganz anders bei
den Mitläufern, die nicht oder nicht so intensiv konstitutionell prädestiniert

zu sein brauchen.
Die Teenager sind ökonomisch von Bedeutung, weil ein erheblicher

Prozentsatz des Gesamtumsatzes von ihnen bestritten wird, was wiederum

die Schaffung sogenannter Bedürfnisse induziert.



— 70 —

Daß halbstarke Mädchen, unter Hintansetzung weiblichen Anstandest

eine bedeutende Rolle spielen, liegt ja gerade in der Pubertätsbedingtheit

und bedeutet einen Rückfall in Bachofens Urzustand der
menschlichen Gesellschaft, den Hetärismus.

Die Familie bildet den Kern menschlicher Zusammengehörigkeit.
Die Strukturveränderungen, die ihr die ökonomische Situation
aufgezwungen hat, haben aber ihre Kohäsion vermindert. Die Mutter ist
vielfach auch berufstätig, der großelterlichen Generation mit ihrem
wohltuenden Einfluß fehlt oft der Platz. Die ideale Lösung des Generationenproblems

im noch erfreulich fortlebenden bernischen «Stöckli» betrifft
nur einen kleinen Sektor der Allgemeinheit.

So ist die kleine Welt der Kinderstube oft nicht mehr realisiert,
physisch und psychisch nicht mehr.

Die Kinderstube altbasleriseher Prägung, viel verspottet wegen ihrer
Übersteigerung im Kodex des «me», d.h. das, was «me» - man-tut, und
das, was man nicht tut.

«Dert goht me-n-ane, macht me mit,
so ebbis sait me, duet me nit. -
Do seht me wider, wenn me's z'bunt
drybt, wo me schließlig ane kunnt.»

Rückblickend wirkt dieses altmodische, menschliche Beziehungen
regelnde ungeschriebene Gesetz heute vielleicht nicht mehr so lächerlich
und so zopfig wie einst, als man selbst Teenager war.

Die ärztliche Technik ist ein Teil des ärztlichen Seins. Die Griechen
stellten oft den Sohn des Äskulap, den Dämon der ärztlichen Technik,
mit seinem Vater zusammen dar, bildeten ihn klein, in Gestalt eines
Schröpfkopfes, des Symbols damaliger ärztlicher Technik; das
Größenverhältnis war richtig. Äskulap ist gewachsen, aber auch Telesphoros hat
ungeheuer zugenommen. Die Spezialisierung der Medizin ist durch die
Techniken erzwungen, die sich je für Diagnostik und Therapie bestimmter

Organsysteme verschieden entwickelten und wissenschaftlich wie
praktisch überaus erfolgreich geworden sind, überall siegreich. Die Technik

beginnt auch hier zu befehlen und zu herrschen.
Wir müssen aber darüber wachen, daß der Telesphoros dem Äskulap

nicht über den Kopf wächst.
Es ist wohl kein Zufall, wenn am internationalen Internistenkongreß

in Basel ein Vortragender aus den USA eindrücklich die «De-emphasis of
the Machine» verlangt hat, die Entblähung der überblähten Hochachtung

vor der Maschine in der Medizin. Zwischen die Menschen hat sich
auch hier die Maschine gestellt, oft helfend, aber auch etwa hemmend.

Nicht die Maschine ist schuld, sondern ihre Bewunderer. «Nicht der
Vergolder macht den Götzen, sondern der Anbeter», sagt Graciân, der
kluge Spanier.

Wenn die Heilkunde immer neue Bezirke erschließt, in der Prophylaxe

wie in der Nachbehandlung, so kann die Medizin allein diese
Gruppenaufgaben nicht mehr bewältigen. Sie bedarf speziell ausgebildeter



— 71 —

Laien, vor allem Laienhelferinnen, denn die neuen Sektoren, medizinisch
fundiert, bedürfen vor allem pflegerischer Einstellung und pflegerischer
Kräfte.

Es ist danach wohl zu erwarten, daß das medizinische Frauenstudium

zu, das der Männer abnehmen wird, weil die Heilkunde pflegerischer

wird und dadurch mehr an das Gefühl als an den Intellekt appelliert.
Das gilt nicht für den wissenschaftlichen Sektor, vorausgesetzt,

daß wir nicht auch hier fortfahren, die Existenzbedingungen dauernd zu
niedrig zu halten.

Das Wesen medizinischer Leistungen am Einzelnen wie an der
Gesamtheit liegt in der Beseitigung von Schäden, also von Zuständen, die
als Hemmungen, als negative Momente im Leben empfunden werden.
Das Verschwinden negativer Momente wird, sobald die Norm wieder
erreicht ist, gar nicht mehr empfunden, und selbst wenn der Kranke vorher
alles versprochen hatte, wenn er nur wieder gesund werde, so hat er bei
wiedergewonnener Gesundheit oft alles vergessen, Leiden, Behandlung,
Arzt ; nur der Pflege denkt der Genesene gelegentlich noch dankbar,
Erinnerung an die Mutter.

Treffend charakterisiert ein italienisches Sprichwort diese Situation :

Passato il pericolo, gabbato il Santo.

Ist die Gefahr vorbei, wird der Heilige verlacht.
Ob man hier einsetzt : Heiliger, Helfer, Mitmensch, Arzt, ist

grundsätzlich gleich.
Zum Schluß eine intermenschliche Beziehung vom andern Pol her.
Größere Bedeutung, als allgemein angenommen, kommt in den

Beziehungen von Mensch zu Mensch dem Aberglauben zu. Die Heilkunde
begegnet ihm häufig. Die meisten spezifisch medizinischen Aberglauben
sind einstige ärztliche Anschauungen und Schulweisheiten (von der
Heilkunde längst verlassen, im Volk aber konserviert). Der Aberglaube hält
sich in der Medizin hartnäckiger und ist viel enger an sie gebunden als in
andern angewandten Naturwissenschaften, etwa in der Meteorologie, ist
in der Medizin aber viel gefährlicher.

Homer läßt bei dem vom Eber verwundeten Odysseus die Blutung
durch Beschwörung stillen.

Betreten wir heute einen innerschweizerischen Stall, so wird jeder
Orientierte sein «Glück im Stall» murmeln, ob Bauer, ob Tierarzt, ob
Wissenschafter.

Im «Goldenen Ring über Uri» zeigt Eduard Renner die Imprägnation
der Bergler mit magischen Vorstellungen. Nicht nur sie, auch

Gelehrte zeigen oft ausgesprochen abergläubische Züge.
Der Glaube an die Magie kommt andererseits der Therapie zu Hilfe.

Der Mangel an Gefühl für das Irrationale und seine Bedeutung von
Mensch zu Mensch, hier von Arzt zu Patient, kann wissenschaftlich trefflich

ausgerüstete Mediziner hindern, gute Ärzte zu sein, während das
Gefühl für das Irrationale dem unwissenden Kurpfuscher Erfolge bringen
kann.



— 72 —

Dem rein naturwissenschaftlich eingestellten Arzt fällt das
Verständnis dafür oft schwerer, und es kann mit Worten kaum gelehrt
werden; er leistet daher sein Bestes in den technischen Sektoren der
Heilkunde.

Das «Magische» im Verhältnis von Patient zu Arzt liegt oft schon in
der befreienden Macht der Aussprache und in der Bereitschaft des Kranken,

sich in den Schutz der Persönlichkeit des Arztes zu begeben. Jede
dem Patienten angepaßte Form der Psychotherapie ist dann erfolgreich,
so sehr die Vertreter der einzelnen formalen Unterteilungen gegenseitig
das Gegenteil behaupten.

Wissenschaftliche Epochen, die die praktische Tätigkeit
vernachlässigten, haben das Kurpfuschertum gefördert. Nie blühte es so wie
während der wissenschaftlich-diagnostisch hochbedeutenden Zweiten
Wiener Schule vor rund 100 Jahren mit ihrem therapeutischen Nihilismus,

der die Versorgung des Kranken vergaß und ihn damit zum
Kurpfuscher trieb.

Diese Situation erhellt aus einem Gedicht des zeitgenössischen
Klinikers Kußmaul. Der Wiener Mediziner, der mit seinem Freund einen
Spaziergang macht, erklärt alles, erklärt wissenschaftlich korrekt, auch
die plötzliche Erkrankung des Freundes, was dann so endet :

Rief der Freund : wie wird mir plötzlich
Dreht die Welt im Ring sich um
Bohren Messer mir im Schädel
Droht mir das Delirium
Sprach der Wiener Mediziner:
Bist ein wunderschöner Fall,
Hast Entzündung des Gehirnes
Und gehörst ins Hospital.

Rief der Freund : wie herrlich kühlet
Mir das Eis den heißen Kopf!
Doch nach vierundzwanzig Stunden
War er weg, der arme Tropf.
Sprach der Wiener Mediziner :

Holt die Säge stark und groß,
Daß ich ihm den Schädel öffne,
Ob ich traf die Diagnos

Die Schilderung, gewiß überspitzt, trifft den Kern der Situation.
Unter solchen Umständen ist es nicht verwunderlich, wenn der Kranke
Hilfe sucht, wo er sie zu finden hofft. Der Kurpfuscher ist der Strohhalm
für den Ertrinkenden, so verstanden, ein Auswuchs am gesellschaftlichen
Organismus, aber keine bösartige Geschwulst. Heute wäre der Freund
durch Antibiotika leicht zu retten, aber nur unter der Voraussetzung der
richtigen Diagnose. Die Diagnostik aber «um der Diagnostik willen» hat
uns die Wiener Schule gelehrt. Heute, nach 100 Jahren, folgt ihr die ent-



— 73 —

sprechende Therapie. Das Leben ist kurz, und die Kunst ist lang, lang
auch in ihrer Entwicklung.

Zum wichtigsten Verständigungsmittel von Mensch zu Mensch, zur
Sprache, sind medizinisch-naturwissenschaftliche Aussagen nur möglich
über Art, Ort und Mechanismus der zum Sprechen notwendigen
Hirnpartien, der sogenannten Sprachzentren, der Nerven und Muskeln und
ebenso über Störungen in all diesen Bereichen.

Dem Wesen der Sprache ist man durch diese recht tiefgreifenden
Erkenntnisse aber nicht viel näher gekommen. Die innere Sprache ist nur
subjektiver Beobachtung zugänglich, so kann man etwa das prälogische
Wogen des Denkens und der eigenen inneren Sprache wahrnehmen, wie
sie auch wieder einige wenige Dichter, Du Jardin, Joyce, Schnitzler, zur
Darstellung bringen konnten.

Außerhalb der Naturwissenschaft, nicht aber ihrer Vertreter, steht
eine spezifisch menschliche Gabe, die die Beziehungen der Menschen
erleichtert, deren Pehlen sie erschwert: der Humor. Weder an den Bienen
noch auch kaum an den Katzen ist etwas davon wahrzunehmen.

Es war ein Arzt, der gesagt hat: «Mieux vaut de rires que de pleurs
écrire, pour que le rire est le propre de l'homme». (François Rabelais.)

Wir können zwar scharf lokalisieren, von welchem Hirnteil aus die
komplexe Nerven-Muskel-Leistung des Lachens ausgelöst wird: Das
Lachen läßt sich unwiderstehlich auslösen durch elektrische Reizung des
oralen ventralen Thalamuskerns.

Das ist aber kein Affekt, sondern eine Ausdrucksbewegung. Wie
jedoch der Affekt die präformierte Konstellation im Thalamus in Aktion
setzt, bleibt uns unfaßbar.

Jedes der angeschnittenen Kapitel würde eingehende Darstellung
verlangen, jedes einzelne böte Material für mehr als einen Vortrag, abgesehen

von zahlreichen Kapiteln, die nicht einmal erwähnt werden konnten,

was in einem Katalog nötig wäre.
In der Würdigung der Beziehungen von Mensch zu Mensch dachten

wir an die Worte des Erasmus, mit denen wir schließen:
«Mahnen wollen wir, nicht beißen, nützen, nicht verletzen, menschliche

Beziehungen fördern, nicht schädigen.»


	Eröffnungsrede des Jahrespräsidenten der SNG und Hauptvorträge
	Eröffnungsansprache und einleitender Vortrag zum Thema
	Mensch und Weltall
	Les relations Homme-Nature
	Die Beziehung Mensch-Tier
	Die Beziehung von Mensch zu Mensch


