
Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft =
Actes de la Société Helvétique des Sciences Naturelles = Atti della
Società Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

Band: 138 (1958)

Nachruf: Reymond, Arnold

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7

Arnold Reymond

1874-1958

Né à Vevey, au sein d'une famille nombreuse, Arnold Reymond fit
des études de théologie à la Faculté de l'Eglise libre de Lausanne et
soutint en 1900 une thèse sur Le subjectivisme et le problème de la connaissance

religieuse. Après des séjours à Berlin et à Londres, il suivit des
cours de mathématiques, de physique et de philosophie à Paris.

Pasteur de l'Eglise libre à Granges-Marnand pendant trois ans
environ, Arnold Reymond quitta l'Eglise libre pour des raisons de confession

de foi et s'attaqua à une thèse de doctorat ès lettres intitulée Logique
et mathématiques, essai historique et critique sur le nombre infini, qu'il soutint

en 1908 à l'Université de Genève. Professeur de philosophie à
l'Université de Neuchâtel depuis 1912, il est appelé à l'Université de Lausanne
en 1925, où il enseigne à la Faculté des Lettres jusqu'à la perte de sa
voix en 1939, conservant un cours d'introduction aux problèmes
philosophiques à l'Ecole des sciences sociales et politiques jusqu'en 1945.

Outre les deux thèses déjà mentionnées, citons les œuvres suivantes :

Histoire des sciences exactes et naturelles dans Vantiquité gréco-romaine,
1927, réédition 1955.

Les principes de la logique et la critique contemporaine, 1931, réédition
1957.

La science dans Vantiquité (in La science, ses progrès et ses applications,
publié sous la direction de Georges Urbain et Marcel Boll, 2 vol., 1933).

Philosophie spiritualiste, 2 vol., 1942.
Nombreux articles sur les sujets les plus divers: métaphysique, logique,

morale, civisme, philosophie religieuse, philosophie des sciences,
histoire des sciences, etc.

*

Alexandre Vinet et Charles Secrétan ont profondément marqué de
leur empreinte la pensée de la Suisse romande en incitant leurs successeurs

à ne pas dissocier radicalement les préoccupations théologiques,
morales, sociales et politiques de la recherche proprement philosophique.

Arnold Reymond est resté fidèle à leur enseignement tout en
élargissant l'enquête philosophique sur le terrain de la logique et de la



Arnold Reymond

1874-1958



— 378 —

science. Le progrès même des sciences, qui s'est tellement accéléré depuis
le début du siècle, a ouvert une série de crises qui posaient des problèmes
philosophiques touchant la connaissance scientifique: crise des géomé-
tries non euclidiennes, crises, en physique, de la découverte de la
radioactivité, de celle des phénomènes qui ont conduit à la théorie des quanta
de Planck et aux théories de la relativité restreinte et généralisée d'Einstein.

Arnold Reymond a attiré l'attention des penseurs de Suisse romande
sur la philosophie des sciences et la logique par ses vigoureux travaux
dans ces domaines : grâce à lui, la philosophie ne s'est pas cantonnée chez
nous exclusivement dans les questions religieuses, métaphysiques et
morales, mais elle a pu engager des dialogues féconds avec les philosophes
des autres pays qui tentaient d'interpréter la prodigieuse aventure
scientifique de notre temps: citons, en France, Emile Boutroux, Léon Brun-
schvicg, André Lalande, Emile Meyerson, qui tous se lièrent d'amitié
avec Arnold Reymond. Il convient de nommer également Bergson, qui
ne fut pas à proprement parler un philosophe des sciences, un épistémo-
logue, mais dont cependant une importante partie de l'œuvre s'appuie
sur les sciences biologiques, spécialement sur le transformisme, et qui,
une dizaine d'années avant sa mort, rencontrait Arnold Reymond à Ve-

vey, où il faisait des séjours pour sa santé.
Nous pensons que la philosophie en Suisse romande n'aurait pu

abandonner brusquement ses préoccupations religieuses et morales, qui
faisaient partie de son climat spirituel, pour se lancer dans une
philosophie des sciences: l'originalité d'Arnold Reymond a été précisément
de lui faire franchir le pas sans rien renier de l'héritage de Vinet et de
Secrétan, son grand mérite fut de concevoir la philosophie comme réellement

universelle, ne reniant aucune de ses dimensions spirituelles.

*

Mais cela est-il possible Ne risque-1-on pas de juxtaposer des
tendances incompatibles, de pratiquer un éclectisme verbal à la Victor
Cousin Arnold Reymond a évité toute dispersion de pensée et tout
soupçon d'éclectisme en s'attaquant à un problème véritablement central

qui commande toutes les voies d'accès à la philosophie : le problème
de la vérité.

Pour les uns - les néothomistes, par exemple - la vérité et la raison
humaine sont éternelles et immuables, pour les autres, désorientés par les
révolutions scientifiques qui se succèdent sans trêve, les démarches de la
raison sont imprévisibles et la vérité fluctuante.

Comment assouplir les notions de raison et de vérité pour leur
permettre de rendre compte des bouleversements scientifiques auxquels
nous assistons, en leur conservant toutefois une structure ferme qui les
empêche de se dissoudre dans l'indéterminé Tout changement suppose
à la fois quelque chose qui change et des éléments invariables qui
structurent le changement et le rendent possible.



— 379 —

Arnold Reymond cherche dans l'idée de fonction mathématique,
dont la structure constante exprime des variations déterminées, la clé
du problème de la connaissance. Une triple fonctionnalité domine la
connaissance. Les éléments du réel sont en interliaison. Nos pensées
également forment un système de liaisons. Enfin, une troisième fonctionnalité

existe entre le système du réel et le système de nos pensées. Des
conséquences importantes découlent en philosophie des sciences de cette
triple fonctionnalité.

Lorsque le savant entre en contact avec le réel sur un point déterminé

au moyen d'une expérience, c'est la totalité de la théorie scientifique
relative à cette expérience qui est mise en cause. On ne contacte pas
le réel d'une manière ponctuelle, mais c'est le système de nos pensées sur
le réel qui est confronté chaque fois avec le système du réel. Ce qui se

passe sur le front avancé de la recherche peut retentir sur les fondements
même de la science qui sont ainsi remis en question en vue de maintenir
la cohérence de l'ensemble: une modification sur un point peut entraîner
une refonte théorique totale, comme les théories de la relativité l'ont
montré.

Arnold Reymond affirme que si en science aucune vérité ne peut
être déclarée définitive et immuable, puisqu'elle reste tributaire du plus
ample informé, d'une théorie à venir plus compréhensive qui lui apportera
une signification nouvelle dans un éclairage nouveau, cependant les
conditions de la vérité, elles, sont immuables, éternelles.

Ces conditions sont doubles: l'activité d'une pensée qui a ses lois
propres et le réel qui s'offre avec sa structure à la pensée. Or le système
de nos connaissances se construit en fonction des trois principes
fondamentaux de la logique (identité, contradiction, tiers exclu) ainsi que des
valeurs et de leur opposition. Par exemple les valeurs vrai-faux et leur
opposition sont éternelles. Tels sont les invariants qui structurent le
fonctionnement de notre pensée en lui laissant toutefois une grande
souplesse.

La vérité est toujours une propriété du jugement, élément
fondamental et dynamique de la pensée. En logique, on peut dériver le concept
- élément statique - du jugement par l'intermédiaire de la fonction pro-
positionnelle, qui n'est pas autre chose qu'un jugement dans lequel un
ou plusieurs concepts restent indéterminés. Mais nous ne pouvons songer
à développer ici les conceptions d'Arnold Reymond sur la logique
formelle et sur la logistique ou logique symbolique.

La métaphysique apparaît souvent aux esprits de formation scientifique

comme un ensemble de spéculations à la fois nuageuses et arbitraires.

Pour notre philosophe, le point de départ de la métaphysique est le
«cogito ergo sum» de Descartes, qu'il interprète d'une manière originale:
il s'agit, selon lui, d'une hypothèse métaphysique qui se vérifie dans le
moment même où elle se présente à l'esprit. Donc la méthode en
métaphysique est semblable à celle de la science: poser une hypothèse que
l'on vérifie. Le cogito livre la réalité de l'esprit vivant, du «je» pensant,



— 380 —

fondement du spiritualisme. La réalité fondamentale est donc immédiatement

vécue, directement donnée, loin de résulter de nébuleuses spéculations

et d'incertaines hypothèses.
C'est à partir de l'affirmation de la réalité fondamentale du «je»

pensant et de la valeur de la personnalité humaine que le philosophe
vaudois rejoignait les thèmes essentiels de la religion.

Arnold Reymond possédait le sens des analogies profondes, il était
un conciliateur à l'esprit ample mais ferme, refusant dans tout domaine
les séparations étanches, les oppositions factices, pour découvrir, au-delà
des apparences, à la fois l'unité de l'esprit humain et celle du réel saisi
sous tous ses aspects multiformes, dans toute sa complexe richesse.

Maurice Gex


	Reymond, Arnold

