
Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft =
Actes de la Société Helvétique des Sciences Naturelles = Atti della
Società Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

Band: 135 (1955)

Vereinsnachrichten: Section d'histoire de la médicine et des sciences naturelles

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


12. Section d'histoire de la médecine et des sciences naturelles

Séance de la Société suisse d'histoire de la médecine
et des sciences naturelles

Dimanche le 25 septembre 1955

Président: Prof. Dr. W.-H. Schöpfer (Bern)
Secrétaire: Dr. H. Buess (Basel)

1. Charles Lichtenthaeler (Leysin). - Le troisième livre des

Epidémies d'«Hippocrate» vient-il vraiment après le premier? N'a-t-on pas
été plutôt la victime d'un chiffre

Dans la constitution épidémique du troisième livre des Epidémies,
nous lisons (III 87 L.) : «chez beaucoup, la maladie elle-même se jetait sur
cela (soit sur les entrailles): «nolXolai juev avro rd vovarj/aa èç tovto
kqxéaxrjxpEv». (J'ai corrigé la traduction de Littré.)

Or, qu'est-ce à dire, sinon que nous sommes ici devant une sorte de
séquelle de la médecine archaïque, où la maladie était encore un «être»
à part, qui venait s'emparer des malades, s'abattre sur eux Rien de
moins hippocratique, en tout cas, que pareille conception! Cet archaïsme,
joint à deux autres, moins frappants, m'a conduit à penser que Epid. III
est un écrit ancien, plus ancien, en dépit du chiffre qui le désigne, que
Epid. I.

Cette hypothèse se laisse corroborer:
1. par le fait que la doctrine proprement hippocratique de III est

aussi moins évoluée que celle de I; on peut le démontrer tant par des

preuves générales, tirées de la météorologie, de la météoropathologie et
de la clinique, que par des preuves de détail ;

2. par le fait que III est un écrit très voisin de I. Plusieurs passages
de III se retrouvent dans I ; il y a dans I des réflexions qui semblent faire
allusion à d'autres passages de III, y renvoyer le lecteur ; enfin, il existe
dans I des textes qui peuvent être considérés comme des développements
de certaines idées de III.

Tous ces arguments nous invitent à conclure que la tradition a eu
raison d'attribuer ces deux écrits au même auteur, mais qu'en revanche
elle s'est trompée dans leur classification: au lieu de III, il eût fallu
mettre I, et au lieu de I, II. (N. B. La numérotation traditionnelle, de

I à VII, des livres d'Epidémies hippocratiques provient peut-être unique-



— 170 —

ment de l'ordre d'arrivée de ces livres dans la bibliothèque d'Alexandrie ;

les explications les plus simples sont parfois les meilleures.)
D'ailleurs, la constitution épidémique de III forme un texte indépendant,

rédigé avec le plus grand soin, quoi qu'on ait dit.
Cette recherche n'est pas gratuite, car elle nous aide à imaginer

comment un périodeute hippocratique, à la fois empirique et dogmatique,
qui est peut-être le Maître de Cos lui-même, progressait au contact de la
réalité clinique quotidienne. (17.1.1955-3.5.1955.)

2. H. Buess et F. Hasler (Bâle). - Jean Bauhin (1541-1613), un
médecin célébré de Montbéliard.

L'exposé qui forme un bilan intermédiaire après des recherches
antérieures donne dans l'introduction le raisonnement pour lequel ce médecin
et botaniste était élu pour une conférence à Porrentruy: c'est l'intérêt
local pour l'Ajoie qui à travers la frontière formait dans les siècles passés
une entité culturelle avec Montbéliard, ce qui est illustré par quelques
exemples.

La personnalité et l'époque de Bauhin, sa famille d'origine française,
réfugiée huguenote à Bâle, sa première activité médicale à Lyon et à
Genève et puis sa vocation à la cour de Montbéliard sont traités très
sommairement dans la première partie.

La position de Bauhin comme médecin privé de Frédéric Ier de

Wurtemberg à Montbéliard était bien variée selon les documents
partiellement déjà publiés par Duvernoy (1835), Wickersheimer, etc. Le plus
intéressant du point de vue du médecin c'est le règlement établi par lui-
même pour les professions médicales en 1575 et puis ses rapports sur des
malades qui souffraient de morsures de loups enragés. Des notes marginales

du prince révèlent vivement le caractère de son médecin.
La troisième partie envisage spécialement le mérite de Bauhin pour

la balnéologie du XVIe siècle qui ressort de sa grande monographie sur
les sources de Boll (Souabe) et son œuvre principale : Historia plantarum
universalis, a paru seulement en 1650 à Yverdon. C'est Albert de Haller
qui estimait beaucoup ce travail de son précurseur. Comme chez d'autres
botanistes on devrait avoir l'assistance d'experts modernes pour apprécier
pleinement la richesse de cette immense collection du médecin bâlois.

3. M. H. Koelbing (Basel). - Beitrag zur Geschichte der Ophthalmologie

in der Schweiz im 16./17. Jahrhundert: Felix Platters Anatomie
des Auges und Lehre vom Sehen.

Der wichtigste theoretische Beitrag, den ein Schweizer Gelehrter
im 16./17. Jahrhundert zur Entwicklung der Ophthalmologie geleistet
hat, ßndet sich in dem anatomischen Lehrbuch des Basler Stadtarztes
und Professors der praktischen Medizin Felix Platter (1536-1614), «De
humani corporis structura et usu», Basel 1583. Wir finden hier die erste
bildliche Darstellung der Anatomie des Augapfels, welche Form und Lage
der Linse richtig wiedergibt. Noch Vesal hatte, wie die arabischen Augen-



— 171 —

ärzte, den «Kristall» in das Zentrum des Auges gesetzt und mit gleich
stark gekrümmter Vorder- und Rückfläche abgebildet. Die anatomische
Auffassung von der zentralen Lage der Linse entsprach der physiologischen

Lehre, daß der «Kristall» das Hauptorgan der Gesichtssinnes sei
(Galen): Hier sollte die Vereinigung der von außen kommenden Bilder
mit dem vom Gehirn durch den Sehnerven herabfließenden Sehgeiste
stattfinden.

Platter hat sich nicht mit der Korrektur des anatomischen Bildes
(stärkere Krümmung der Linsenhinterfläche gegenüber der Vorderfläche,
Sitz der Linse vor dem Mittelpunkt des Augapfels, gerade hinter der
Pupille) begnügt. Aus den anatomischen Gegebenheiten hat er vielmehr
den richtigen, physiologischen Schluß gezogen, daß die Linse ein bloßes
optisches Werkzeug (perspicillum Sehglas, Brillenglas) sei, welches das
Bild der Außenwelt auf der Netzhaut, dem eigentlichen Aufnahmeorgan
des Auges, zur Abbildung bringe. Die Netzhaut wird als Fortsetzung des
Sehnerven beschrieben, «sie ist der Hirnsubstanz verwandt, in die sie mittels

des Sehnerven übergeht». Platter war also der erste, der Bau und
Funktion des Auges in ihrer wirklichen Übereinstimmung richtig
verstanden hat - eines der schönsten Ergebnisse vesalianischer Anatomie.
Was aber bei Platter streng genommen nur Hypothese ist, hat Johannes
Kepler durch seine physikalisch-mathematische Bearbeitung der Dioptrik
des Auges (1604) zur Gewißheit erhoben, und der experimentelle Nachweis
des umgekehrten Netzhautbildchens an einem isolierten Tierauge hat
sich in der Folge, als Schlußstein der neuen Lehre, sozusagen von selber
ergeben.

4. Emil Walter (Zürich). - Historische Wurzeln des schweizerischen
Nationalcharakters (ein Versuch anhand der Geschichte von Wissenschaft
und Technik).

Auf Grund einer kurzen Skizze der wirtschaftlichen, sozialen und
kulturellen Entwicklung der Alten Eidgenossenschaft wird der oft als
«bäuerlich und kommerziell» bezeichnete Nationalcharakter der Bewohner

der deutschen Schweiz mit der Sozialstruktur der Alten Eidgenossenschaft

vor 1798 in kausalen Zusammenhang gebracht.

5. Hubert Erhard (Adelholzen). - Biologie bei Herder und Goethe.

Die Gespräche zwischen Herder und Goethe 1771-88 sind nicht
erhalten. Aus den Werken und Briefen beider ergibt sich, daß Herder in
Naturphilosophie (Spinoza) und Biologie vielfach Goethe im Gespräch
als der Führende angeregt hat. Die französischen Anatomen, der
Holländer Camper, der Tiergeograph Zimmermann und Linnés «Philosophia
botanica» bilden den Ausgangspunkt in Biologie. Für Herder und später
Goethe ist der Kern der Erde Granit, Herder neigt mehr zum Vulkanismus,

Goethe ist Neptunist. Beide glauben an Urzeugung aus «Wassererde»,

Goethe macht 1786 und 1832 Experimente, die dies beweisen sollten.

Erst Herder, dann Goethe nehmen an, alle Organismen gingen auf



— 172 —

einen einzigen Urtyp zurück - Goethe erweitert den Gedanken zum
«Urphänomen» in der Natur. Herder: Eine «Bildungskraft» forme «aus
geistigen und körperlichen staminibus» erst Wasser, Luft, Feuer, Erde,
aus diesen erst niedere, dann höhere Pflanzen, dann Tiere, endlich den
Menschen, «das feine Mittelgeschöpf unter den Erdentieren». 1772 stellt
Herder, später Goethe, das Gesetz des inneren Bildungstriebs und der
äußeren Modifikation auf. Für beide geht der Bildungstrieb über das
Bedürfnis hinaus, wodurch es zu einer Höherentwicklung der Lebewesen,
die im Menschen gipfle, komme. Goethe entdeckt, vom Gesetz der Kontinuität

(Leibniz) ausgehend, den Zwischenkieferknochen beim Menschen,
stellt das Gesetz der Korrelation und später der Kompensation der
Organe erstmals auf. Goethe hat Säugetierskelette aufrecht montieren
lassen, Herder sucht eingehend zu begründen, daß alle Abweichungen
des Menschenschädels vom Tierschädel auf den aufrechten Gang zurückgehen.

Beide erkennen den hohen Erkenntniswert der Vergleichenden
Anatomie an, Goethe arbeitet 1781 an der Anatomie in Jena, prägt 1790
das Wort «Morphologie» in der heute noch gültigen «Lehre von der
Gestalt»: Am gleichen Ort liegende Organe seien ihrem Ursprung nach
gleichartig (homolog), selbst wenn ihre Funktionen verschieden sind.
Herder nimmt die monophyletische Abstammung des Menschen an.
Klima und Umwelt wandle Mensch und Tier nur rassisch ab. Erst nach
dem Bruch zwischen Herder und Goethe stellt Goethe die «Wirbeltheorie
des Schädels» auf.

6. J. 0. Fleckenstein (Basel). - Astronomiegeschichtliche
Bemerkungen zum Kultus der Mondgöttin Artemis.

Seit Bachofen u. a. gilt es als ausgemacht, daß der Mond ein matriar-
chales Symbol ist. Roscher unterscheidet in der griechischen Mythologie
sogar drei Typen von Mondheroinen: den Selene-, den Hekate- und den
Artemistyp. Diese Auffassung stößt aber auf die fundamentale Schwierigkeit,

daß in dem der griechisch-kleinasiatischen Göttermythologie
zugrunde liegenden babylonischen Astralkult der Mond (§in) stets maskulin
ist. Der einzig weibliche Planet - mit ausgeprägt androgynen
Merkmalen - ist Venus-Istar. Istar (Astarte) durchläuft dabei die ganze
weibliche Skala von der fürsorgenden Madonna über die walkürenhafte
Virago bis zur buhlerischen Hure. St. Augustinus bemerkt bei der
Beschreibung des Astartekultus (Civitas Dei, VII, 15), daß die Astrologen
«Venerem esse etiam Lunam volunt». In der Tat zeigt auch die Venus
in ihren Phasen Sichelform, was in Mesopotamien mit bloßem Auge
sichtbar gewesen sein muß, wie die keilschriftlichen Adjektiva einer
«gehörnten» Venus verraten. Die Griechen haben vielleicht davon nichts
mehr gewußt ; das Mittelalter hat dieses Faktum ganz vergessen, so daß
Galilei die Venussichelphasen - neben den Jupitersatelliten - 1610 als
neue Entdeckung seines ersten Fernrohrs feiern konnte.

Wir behaupten nun, daß die berühmte Mondsichel auf dem Haupte
der Artemis gar keine Mondsichel, sondern eine Venussichel ist. - Eine



— 173 —

gewisse Höhe primitiver Astronomie ist nötig, um die Identität des
Abend- mit dem Morgenstern zu erkennen. Diese Stufe mag die babylonische

Astronomie um -2000 erklommen haben. Während aber der
Abendstern nach Sonnenuntergang erst in seinem ganzen blauweißen
Licht erstrahlt, verschwindet der Morgenstern in der Dämmerung am
Horizont gerötet im Strahlenglanz der aufgehenden Sonne, so daß er
lange für den Planeten Mars gehalten werden konnte, der freilich viel
seltener als der innere Planet Venus Morgenstern sein kann. Nach der
Feststellung der Identität mit Venus behielt aber der Morgenstern die
Attribute des Mars bei; und damit wurde Venus zu dem berühmten
androgynen Wesen, welches als weiblicher Istar des Abendsterns (DIL.
BAT SIN. NI. SA. AT) den venerischen Pol der hingabebereiten Liebesgöttin

und als männlicher Istar des Morgensterns (DIL. BAT ZI. KA. RAT)
den martialischen Pol der männermordenden Schlachtenjungfrau
verkörpert. Und damit erscheinen auch die sonst ganz unverständlichen
Kulte einer männlichen Aphrodite auf Kypros (und sogar in Athen!) in
ihrem wahren astral-mythologischen Licht.

Der androgyne polare Doppelcharakter der Venus-Istar kann
keilschriftlich durch den berühmten Text K 160+K 2321+K 3032 aus der
Bibliothek des Assurbanipal in Ninive (Kuyunjik) belegt werden.
Bekanntlich lassen die Ideogramme substantivische, adjektivische oder
verbale Lesarten zu. Kein Geringerer als Schiaparelli, dem das Verdienst
gebührt, als erster nicht nur festgestellt zu haben, daß die nur in
Bruchstücken existierenden Tafeln K 2321 und K 3032 mit K 160 eine Einheit
bilden und daß diese Texte zudem vollständige Tabellen von Beobachtungen

und Berechnungen der Sichtbarkeit der Venus als Morgen- resp.
Abendstern mit ihren heliakischen Auf- und Untergängen darstellen, liest
den babylonischen Namen für Venus NIN. DAR. AN. NA substantivisch
und führt ihn als zweites Synonym für Venus ein, die sonst immer
DIL. BAT heißt. Nun bedeutet aber NIN. DAR stets den Mars. Darum
haben die ersten Bearbeiter des Textes K 160 Bosanquet und Sayce
NIN. DAR. AN. NA adjektivisch als «Lady of defence of heavens»
gelesen; Kugler, S. J., der später Schiaparellis Rekonstruktion zur Fixierung

der ersten babylonischen Dynastie (Ammizaduga) um —1900
benutzte und damit erstmals sicheren Boden für die gesamte altbabylonische

Chronologie gewann, liest ebenfalls adjektivisch als «Herrin der
Buntfarbigkeit des Himmels». Wir sehen aber keinen Grund, die Lesart
Schiaparellis abzulehnen, und betrachten vielmehr diese als ein Indiz
dafür, daß den sumerischen Astrologen um —2000 die beiden Synonyme
für Venus noch durchaus geläufig waren. In der sumerischen Mythologie
bildet Istar noch eine Einheit der polaren Gegensätze. Die kleinasiatischen

Erben jener haben sie in verschiedene Einzelgötter aufgespalten,
die sich sogar gegenseitig bekämpfen können, wie das olympische Paar
Athene-Kypris in Hellas, oder das mehr erdhafte Paar Artemis-Hekate
in Ionien. Entsprechend Athen der Athene, so waren die Städte Ioniens
der Artemis geweiht. Hinter ihrer Mondsichel versteckt sich aber das
Symbol für Venus-Istar, die freilich eine Patronin des Matriarchats ab-



— 174 —

geben kann, nicht aber der Mondgott der altorientalischen Kulturen. Die
sagenhaften und wohl nur in der Phantasie existierenden Amazonen, die
manchmal als Heroinen die Artemis begleiten, haben bezeichnenderweise
alle ihre Heimat in Kleinasien.

Und darum stellt wohl schon die frühchristliche Kunst die Madonna
auf dem subalternen Mond, und nicht etwa auf dem Weltzentrum Erde
oder auf der Sonne stehend, dar. Wenn St. Augustinus in für die
Spätantike typischem Mißverstehen naiver, paganer Fruchtbarkeitsritualien
die Exzesse des Astartekultus der « Virgo caelestis» beklagt (Civitas Dei
II, 4), so hat darum die keineswegs naive, sondern höchst raffinierte,
christianisierte, spätheidnische Kunst von Byzanz der Istar nicht die
Mondsichel, sondern die Venussichel vom Haupte gerissen und sie der
christlichen Madonna zu Füßen gelegt.

7. W.-H. Schopfer (Berne). - La publication récente des lettres
(1673-1684) d'Antoni van Leeuwenhoek.

A. van Leeuwenhoek (1632-1723) est l'un des micrographes les plus
importants du XVIIe siècle. A l'aide de microscopes simples qu'il
construisait lui-même, il fit un nombre considérable d'observations originales
dans les domaines les plus divers de la biologie. Son unique préoccupation
était d'observer, de décrire, voire d'expérimenter. Les considérations
théoriques lui étaient étrangères.

Ses découvertes les plus importantes sont, sans conteste, celles
relatives aux Bactéries (1676) et aux Protozoaires (1674).qu'il a été le premier
à voir, à décrire, à figurer.

Van Leeuwenhoek a enrichi la biologie de beaucoup d'observations
nouvelles ; ce n'est pas son seul mérite. En découvrant les unicellulaires
il a ouvert un monde nouveau qui ne devint familier que deux siècles
plus tard, dès l'ère pastorienne. Il a implicitement introduit en biologie,
la notion d'infiniment petit et a préparé les esprits à opérer avec la notion
de particule élémentaire dont on sait combien elle a été féconde dans
l'analyse de la structure de la matière vivante.

Pourtant on a de la peine à embrasser d'un regard cette œuvre aussi
considérable que disparate et, très souvent, il faut se contenter de
citations de seconde main.

Van Leeuwenhoek relatait ses découvertes dans des lettres en
néerlandais, souvent accompagnées de dessins, adressées la plupart à la Royal
Society de Londres. Ces lettres ont été l'objet de publications partielles
du vivant de L. dont la première, en néerlandais, est de 1684, mais ne
contient que deux lettres. Il existe un certain nombre d'éditions latines
partielles; la plus connue, « Arcana Naturae Détecta» est de 1695 et a eu
quatre éditions. Une édition complète en néerlandais («Brieven»)
comprenant quatre volumes a paru de 1685 à 1718. Son équivalent latin
«Opera omnia seu Arcana Naturae...» a été publié en 1722 L Ces ouvrages

1 Clifford Dobell, Antoni van Leeuwenhoek and his «Little Animais». N". V.
Swets & Zeitlinger, Amsterdam 1932, 435 pp. (contient la liste de toutes les éditions
néerlandaises, latines, des écrits de A. van Leeuwenhoek).



— 175 —

sont difficilement accessibles. Aussi est-on heureux de disposer d'une
édition moderne critique, revue et commentée, due à l'initiative d'un
comité néerlandais. Chaque lettre, précédée d'un texte relatant son
histoire, est publiée en néerlandais et accompagnée d'une traduction
anglaise ; les dessins originaux y figurent ; des illustrations modernes y sont
jointes, destinées à faciliter la compréhension des objets décrits par
l'auteur1.

Les quatre premiers volumes (de 1939 à 1952) contiennent 81 lettres,
écrites de 1673 à 1684. Cette édition est bienvenue; elle dispense le
lecteur et l'historien de longues recherches et lui fournit un instrument de
travail de premier ordre, bien propre à mettre en évidence l'importance
de van Leeuwenhoek.

1 Aile de Brieven van Antoni van Leeuwenhoek. - The collected Letters of
Antoni van Leeuwenhoek. - Edited illustrated and annotated by a Committee of
Dutch scientists. Vol. I, 1939. Lettres 1 à 21. Vol. II, 1941. Lettres 22 à 42. Vol. III,
1948. Lettres 43 à 69. Vol. IV, 1952. Lettres 70 à 81.


	Section d'histoire de la médicine et des sciences naturelles

