Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft =

Actes de la Société Helvétique des Sciences Naturelles = Atti della
Societa Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft
Band: 129 (1949)

Artikel: Les rapports entre I'enseignement des sciences et I'enseignement de la
philosophie

Autor: Rossel, J. / Dubois, G. / Gagnebin, S. /[s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-90468

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-90468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les rapports entre I’enseignement des sciences
et ’enseignement de la philosophie

Séance de discussion du 5 septembre ‘1949, présidée par F. Frava
et introduite par J. RosseL, G. DuBois et S. GAGNEBIN

En ouvrant la séance, le président rappelle qu’elle constitue la
suite de l’expérience tentée l'année précédente & St-Gall et doit per-
mettre aux représentants des diverses disciplines scientifiques de con-
fronter leurs vues sur les fondements et la structure de la recherche
scientifique. Ont été aussi invités & cette séance les membres de Ia
Soclete suisse de logique et de philosophie des sciences.

- Le théme choisi cette année trouve son origine dans le probléme,
soulevé récemment par la Société suisse de philosophie, de I’enseigne-
ment de la philosophie dans les gymnases.

Mais c’est aussi bien au niveau universitaire que sur le plan gym-
nasial quil convient d’examiner les rapports entre I’enseignement des
sciences et celui de la philosophie.

1. Exposé de M. Jean Rossel

Loin de moi I’envie de me poser en philosophe; la physique offre une
substance suffisamment abondante, complexe et multiple pour m’acca-_
parer plus qu’entiérement.

C’est donc en physwlen, préoccupé de l’enseignement de cette
science et amené parfois a réfléchir sur ses fondements, ses méthodes
et ses progrés, et uniquement comme tel, que je me permets de vous
présenter quelques opinions personnelles sur les rapports entre les
sciences physiques et la philosophie et plus précisément entre leurs
enseignements. ‘

J’ai Pimpression que la responsabilité de celui qui enseigne les
sciences exactes est d’autant plus engagée qu’il s’adresse a4 des es-
prits plus jeunes et non avertis et que les notions présentées sont plus .
élémentaires. Il a en effet pour tdche d’ouvrir ces esprits & un mode
de pensée, & un climat particuliers qui sont ceux de la science et non
pas tant d’inculquer des connaissances précises et trop définitives. Et
c’est de fagon tres naturelle que le c6té méthodologique et épistémolo-
gique de la question prend une importance de premier plan.



— 4 —

- Ce premier aspect du probléme des relations science-philosophie
dans l'enseignement se présente surtout au degré du gymnase et des
premiers semestres universitaires.

Mais son importance me parait suffisante pour que nous nous y
arrétions d’abord, puisque aussi bien les premiers contacts avec une
discipline intellectuelle sont souvent déterminants pour l'attitude future.

A ce stade préliminaire, 1’enseignement des sciences exactes ne
peut prétendre conduire et n’a pas & mon sens pour but de conduire
a4 une maitrise et une assimilation des méthodes dans leur application.
Il doit tendre avant tout & dégager un premier schéma, grossier il est
vrai, des relations entre l'expérimental et le rationnel, en physique
par exemple dans l'idée de loi et dans la notion de prev1s1on quan-
titative.

L’enseignement de la physique, de la chlmle et des mathématiques
a donc, dans cette perspective, forcément un caractére plus philoso-
phique que technique et ses relations avec I’enseignement de la philo-
sophie — philosophie des sciences en premier lieu s’entend — sont &
tel point étroites qu’il appartiendrait de toute évidence & un cours de
philosophie de dégager plus systématiquement et de facon plus minu-
tieuse que ne peut le faire un maitre de sciences les caractéres spéci-
fiques et 'importance culturelle de I’esprit scientifique.

Il serait souhaitable & mon avis que cet enseignement fiit centré
tout d’abord sur des préoccupations de méthodologie et de logique.
Cependant, il se peut que les sciences biologiques, plus dépendantes
d’hypothéses métaphysiques par suite de l'incidence constante du phé-
noméne vital que ne le sont les sciences physiques, puissent attendre
d’un cours de philosophie ’étude dans une juste perspective de cer-
tains développements métaphysiques inévitables.

Remarquons que les sciences exactes présentent elles aussi quel-
ques aspects 4 résonance métaphysique qu'on ne saurait ignorer, tel
par exemple le probléme du déterminisme et du libre-arbitre ou celui
. de la réalité. Pourtant, ce sont 14 des problémes qu’il serait faux 2
mon sens et illusoire de prétendre aborder & priori sous I'angle méta-
physique.

Ce que D'enseignement élémentaire des sciences pourrait donc
attendre d'un enseignement philosophique, c¢’est qu’il I’anime en révé-
lant le mécanisme de la création et de l'évolution scientifiques, que
par ’étude du progrés permanent de la pensée exacte il donne aux
premiers aSpects techniques, en algébre, en physique, leur vrai signi-
- fication qui est toute relative.

Il contribuerait ainsi & combattre le mythe de l'absolu qui em-
poisonne si souvent — et je ne suis pas seul, je pense, & avoir fait
cette constatation — les jeunes esprits scientifiques et leur éviterait
la crise toujours pénible et inutile qui se déclenche lorsqu’ils pénétrent
plus avant sur le terrain mouvant de la science et commencent 3 se
rendre compte de la précarité des théories scientifiques et de leurs
limites.



— 75—

Ce programme ne va pas certes sans poser -de sérieuses exigences
4 lenseignement de la philosophie. Et cette adaptation exigée de l'es-
prit philosophique traditionnel 4 V'esprit scientifique ne laisserait pas
déja d’influer fortement sur I'idéal de plus d’un pédagogue de cette
discipline !

Je me plais & relever cette interconnexion certainement essentlelle
et qui, en dépit de la répugnance de bon nombre de philosophes et
peut-8tre d’hommes de science, devrait devenir plus effective.

Une telle collaboration préparerait de fagon efficace un jeune
esprit aux études philosophiques originales et approfondies aussi bien
qu’a celle des sciences exactes, car enfin une science enseignée orga-
niquement est déja, je pense, une philosophie.

Alors que l’enselgnement des sciences doit viser au degré moyen,
au gymnase en particulier, & donner des connaissances élémentaires
et générales tout en s’efforcant de compléter cette tiche par la création
d’un climat scientifique authentique, l’enseignement universitaire a
pour premier but de développer la maitrise d’'une technique plus parti-
culiére et dassurer un maximum de connaissances théoriques plus
spécifiques.

Cette entreprise ne devrait pas signifier, comme c¢’est trop souvent
le cas, spécialisation outranciére, perte de vue des fondements, auto-
matisation de la pensée. :

Au contraire, il s’agit d’étre constamment conscient de I'effort
dialectique de la science, de la wvalidité relative des constructions
théoriques et surtout du caractére schématique, incomplet et mouvant
de leur adéquation au réel.

Malgré 'approfondissement des connaissances auquel tend I’ensei-
gnement universitaire, malgré l'indépendance intellectuelle qui y est
officiellement de mise, il existe encore — comme au degré plus élémen-
taire — un trés réel danger, & coté de celui d’automatisme, d’'une vision
fausse d’absolu, surtout pour les disciplines techniques ou certaines
méthodes stéréotypées et standardisées sont presque naturellement éle-
vées en dogme de vérité.

Une attitude introspective — si ’on veut bien me permettre ce
mot ici — favorisée par le concours d’un enseignement philosophique
judicieux, serait éminemment profitable & tout esprit scientifique. Cet
enseignement soulignerait I'importance des interférences science-philo-
sophie et tendrait & créer cet état de parfaite lucidité ou I'esprit serait
capable tout & la fois de s’engager dans les techniques des sciences
particuliéres et de s’en dégager en les dépassant dans un effort cri-
tique sans cesse renouvelé.

Il semble donc qu'une réflexion philosophique nourrie par un en-
seignement approprié devrait étre au stade universitaire plus opérante
que jamais.

Il est vrai que les études scientifiques exigent actuellement un
effort et une concentration qui souvent excluent toute autre pré-
occupation. ~



C’est pourquoi I’enseignement de la philosophie ne devrait pas,

dans ses relations avec I’enseignement scientifique s’y juxtaposer ou
méme se faire en marge des sciences, en se cantonnant trop souvent
dans un cadre uniquement littéraire ou théologique, mais si possible
s’y intégrer.
- (C’est 14 une exigence qui, semble-t-il, peut &tre satisfaite sans
trop de peine, pour autant que le philosophe veuille bien admettre
I'importance des sciences et de leur évolution pour sa discipline et
consente & construire son enseignement dans cette optique en I’épurant
de certains «a prioris » superflus.

On connait déja des exemples de telles possibilités.

Il est clair que les préoccupations métaphysiques apparaitront
alors non pas comme des prémisses, mais comme un prolongement de
lactivité dialectique du domaine scientifique, physico-mathématique
en particulier, ce qui est probablement pour beaucoup de philosophes
une inadmissible frustration.

Et pourtant, si les sciences exactes ont tout & gagner a voir leur
enseignement doublé d’une réflexion philosophique qui en dégage la
signification épistémologique, je me demande si la philosophie et les
philosophes n’auraient pas tout autant de profit au contact permanent
de la science en évolution.

Je sais n’étre pas seul & penser qu'en effet la science, toujours
tendue dans un effort inlassable d’efficacité, soumise dans ses dé-
marches fondamentales & un contrdle sévere de ’expérience qui donne
3 ses constructions une continuité et une unité singuliérement caracté-
ristiques, puisse par ses méthodes étre en exemple & la pensée philo-
sophique.

La nature trés particuliere de l’objectivité en physique moderne
par exemple, ou la spéculation théorique est constamment réglée par
les exigences d’une réalité contrblable et ou cette méme réalité ne
prend sa signification que dans les schémas de 'esprit, est & ce point
de vue tres significative.

Cette modération de la pensée scientifique ne devant et ne vou-
lant s’appuyer que sur un minimum d’hypothéses aussi immédiates
que possible et qui considére comme son plus impérieux devoir d’écar-
ter toute solution générale, & priori et souvent facile, voild je pense
une des raisons et un des garants de son efficacité.

I1 se pourrait que 1a aussi la science, et je pense surtout aux
sciences exactes, offre un modele dont la philosophie traditionnelle ne
perdrait rien & s’inspirer.

Pour tout esprit dévoué a I’ceuvre de connaissance, il est attristant,
irritant méme, de constater l'indifférence pour ne pas dire l'antago-
nisme que philosophie et science manifestent -trop souvent a l'égard
I'une de 'autre.

Ne serait-il pas hautement souhaitable que s’établit entre ces
disciplines de l’esprit un contact plus étroit, commencgant par une
collaboration plus effective sur le plan de I’enseignement ?



Contact par lequel — en résumé — la pensée philosophique ap-
prendrait & la science et a ceux qui la servent a élargir et approfondir
leur horizon par une constante alerte de leurs facultés critiques et ou
les méthodes de la science rendraient aux philosophes un sens plus
aigu de I'immédiat et du plus simplement humain.

2. Exposé de M. Georges Dubois

Si le physicien se trouve placé devant le probléme de la réalité, le
biologiste est constamment inquiété par celui de la finalité. « Dés que
I'on envisage un étre vivant comme tel, écrivait notre regretté collégue
ELIE GAGNEBIN, la notion finaliste intervient inéluctablement. »

En effet, chez les étres vivants, on constate l'existence d’organes
répondant & une fin déterminée et dont 'analogie avec les outils fina-
lisés de I'homme est souvent évidente — si on les définit par le but
atteint. La vie est bien le résultat d’'une organisation. Elle est méme,
dit BERGSON, « invention comme l’activité consciente, création inces-
sante comme elle ».

Que l'on s’imagine la genése adaptative, ontogénique ou phylo-
génique des divers appareils conditionnant le vol de 'oiseau; que 'on
songe aux mille détails qui concourent & assurer l'exercice de cette
fonction: I’empennage, la structure du bassin, la différenciation du
sternum servant & l'insertion de puissants muscles pectoraux, la pneu-
maticité des os, le développement des circuits bronchiques, I’expansion
des sacs aériens, I'accrochage automatique des barbules des plumes,
etc. Peut-on penser, avec GEORGES MATISSE, que cette architecture, déja
virtuelle dans 1'ceuf, ayant au départ un minimum de matiére douée de
quelque chose d’explosif, puisse réaliser accidentellement ces condi-
tions multiples 2 Cela équivaudrait a déifier le hasard ou a pratiquer
la politique de Dautruche! «Je serais tenté, disait Vorrairg, de
prendre pour un déliire de fiévre chaude l'audace de nier les causes
finales de nos yeux. » ‘

Ainsi, le wvivant finalisé s’oppose a linorganique. Sur le plan
physico-chimique, il est caractérisé par une prépondérance de phéno-
menes orientés, coordonnés entre eux. Il semble bien réaliser un plan
immanent a sa substance. A la différence du corps brut, il manifeste
une sorte de finalité interne dans son régime vital. Il représente, en
effet, selon 'expression de CugNoT, un systéme possédant « une action
dont le terme est en lui...». «Nous saisissons du méme coup la nécessité
de l'organisation: la multiplicité des parties est exigée par la causalité
du vivant sur lui-méme, qui est ’essence de la vie » (DALBIEZ).

Ces parties différenciées, coordonnées entre elles, forment une
véritable unité individuelle intégrative, un systéme coopératif hiérar-
chisé. Ainsi, la notion de finalité implique une liaison a une totalité.
Pour KaNT, I’étre organisé est « celui dont les parties ne peuvent étre
saisies que si on les rapporte & l'idée du tout considéré comme la



— 18 —

cause de leur possibilité, ceatadlre a4 une cause finale » (BREHIER,
T.II [1], p. 562).

Mais il y a plus. Ce systéme blologlque est mutable; il sadapte a
I’espace et évolue dans le temps. Ses propriétés dépendent donc non
seulement du milieu avec lequel il est en correspondance incessante,
mais encore de son dge, de son passé, de la durée pergue comme un
courant qu’'on ne saurait remonter. Or, cette durée, qui est « le fond de
notre étre, dit BERGSON, signifie inwvention, création de formes, éla-
boration continue de ’absolument nouveau ». Elle est done la véritable
artisane de l'adaptation et de 1'évolution, créatrice de formes impré-
visibles, tant il est vrai que le role de la vie est « d’insérer de I'indéter-
mination dans la matiére ». S’agit-il d’un déroulement qui se poursuit
en vertu d’'un mouvement initial ? Nul ne saurait le dire. Quoi qu’il en
soit, ce processus évolutif fait, selon le méme auteur, « Punité du monde
organisé, unité féconde, d’une richesse infinie, supérieure & ce qu’au-
cune intelligence pourrait réver ». Qui ne discernerait au travers d’elle
les indices d’une finalité externe, « en vertu de laquelle les étres vi-
vants seraient coordonnés les uns aux autres » et comme engagés dans
le jeu compensatoire de la symbiose universelle ?

Nous croyons avoir montré par ce qui précéde que l’exphca,tlon de
la finalité est bien le probléme central de la biologie. Elle est aussi
un probléme de la théorie de la connaissance. Si celui-ci se pose déja,
et & tout propos, dans l'enseignement gymnasial, il hante I'esprit cri-
tique de I’étudiant universitaire, car « c¢’est I’examen des plus petits
détails, faits pour une fonction, qui prouve leur finalité » (Cugxor).
A propos d’un cours de paléontologie, d’anatomie comparée ou méme
d’histologie physiologique, je pense aux réflexions que suggérent
maintes transformations organiques, telles que ces remodelages mor-
phologiques, ces réductions ou destructions d’appareils transitoires, ces
changements de fonctions, ces orthogénéses favorablesou hypertélique
La simple inquiétude en face de ces énigmes n’incline-t-elle pas & la
réflexion philosophique, ne conduit-elle pas a franchir le seuil du
domaine métaphysique 2

D’aucuns penseront que la philosophie est le prétexte d’une évasion
ou d’'un divertissement! Il n’en est rien. « La recherche métaphysique,
écrivait PIERRE THEVENAZ, est un effort pour dépasser la nature et ce
qui nous est donné dans notre expérience la plus quotidienne », de di-
later celle-ci, « de 'agrandir jusqu'a lui faire embrasser ou pénétrer
des couches toujours plus profondes du réel. »

L’enseignement scientifique attendra donc de l'enseignement de
la philosophie I'initiation a cet effort. 11 s’agira de montrer tout d’abord,
en retragant I'histoire de la biologie, que I'homme n’a cessé d’étre aux
prises avec les problémes que posent la nature et I’évolution de la vie;
qu’au cours de cette lutte, il a maintes fois appris & « quitter les armes
a la vérité ». L’expérience lui a révélé que seule devait exister vérita-
blement, comme I’a dit BouTROUX, « la science qui se fait, la science a.
I'état de devenir ». ,



— 19 —

Rien ne le prouve mieux que I'histoire de la pensée hellénique :
ANAXIMANDRE, HERACLITE et EMPEDOCLE exposent & leur maniére I’'origine
des étres par voie d’évolution. Anaxacore prélude & la physiologie
- comparée en affirmant le principe de continuité, I'unité d’intention
dans la variété des types végétaux et animaux. Dans le « Timée »,
PraTony fonde une théorie des causes finales, appliquée & la nature.
Pour ARisTOTE, le monde organique, congu comme une échelle ascen-
dante, est, par excellence, le domaine de la finalité. Le mécanisme, au
contraire, est défendu par DEMOCRITE et EPICURE qui expliquent tous les
phénomeénes naturels par de simples mouvements d’atomes.

Un apergu historique suffirait & décrire les épisodes qui, jusqu’a
nos jours, ont perpétué la dissention fondamentale sur le déterminisme
des phénoménes vitaux et quels compromis constituent le « vitalisme
physico-chimique » de CLAUDE BERNARD d’une part, la conception berg-
sonienne d’'une « création qui se poursuit sans fin, en vertu d’un mou-
vement dinitial», d’autre part. « Car, dit Bereson, il faut dépasser
I'un et 'autre points de vue, celui du mécanisme et celui du finalisme,
lesquels ne sont, au fond, que des points de vue ou l'esprit humain
a été conduit par le spectacle du travail de ’homme. » '

Cette aventure intellectuelle est bien propre & illustrer la dé-
marche de l'intelligence humaine dans l'interprétation de la nature, a
faire comprendre ses processus d’adaptation, puisque & chaque époque,
les conceptions métaphysiques s’échafaudent sur ’ensemble des faits
expérimentaux. Telle nous parait étre le propos de V'enseignement
gymnasial de la philosophie sur le théme qui nous occupe.

Quant 3 Uenseignement umiversitaire, nous pensons qu'il pourrait
g’'inspirer d’'un précepte énoncé dans la Logique de Port-Royal: « On
se sert de la raison comme d’un instrument pour acquérir les sciences,
et on se devrait servir, au contraire, des sciences comme d’un instru-
ment pour perfectionner sa raison.» Il n’y a pas de faits sans un
esprit qui juge. « Le principe de toute philosophie critique, écrivait
JEAN PiAGeT, tient sans doute en cette affirmation que la science
implique une activité spirituelle. »

Puisqu’il s’agit de formuler les exigences dont le savant doit étre
conscient, il faut non seulement que les étudiants soient avertis de la
place de ces sciences dans la connaissance humaine (ce qui est dans le
cadre d'un humanisme moderne), mais encore qu’ils deviennent aptes a
juger des techniques de recherches aussi bien que des théories de la
vie, et de leur évolution.

L’étude critique deviendra le propos de l'’enseignement philoso-
phique & I'université. Celui-ci se souciera des définitions. On ne parlera
de la finalité, par exemple, qu’a la condition d’en analyser les diverses
-acceptions, comme I'a fait CufnNor dans « Invention et finalité en bio-
logie », et de maniére que l’on comprenne que le probléme se pose
fatalement. On se rappellera que cette notion « n’a une place légitime
dans la conception de la nature qu’d titre de régle pour notre faculté



— 80 —

de juger, non pas a titre de réalité objective t », — la finalité de fait,
qui est du domaine de la pure observation, étant exceptée. ;

On procéderait de méme dans les considérations philosophiques sur
I’évolution ou sur le déterminisme scientifique (voir a titre d’exemple
la remarquable analyse. de Cus-Euc. GUYE, intitulée « Les frontiéres de
~ la physique et de la biologie »). |

Nous ne pourrions mieux conclure qu’en citant le point de vue de
BrrGsoN, dans son Introduction & « L’Evolution ecréatrice»: «..La
théorie de la connaissance et la théorie de la vie nous paraassent insé-
parables I'une de l'autre. Une théorie de la vie qui ne s’accompagne pas
d’une critique de la connaissance est obligée d’accepter, tels quels, les
concepts que l'entendement met & sa disposition; elle ne peut qu’en-
fermer les faits, de gré ou de force, dans des cadres préexistants qu’elle
considére comme définitifs. Elle obtient. ainsi un symbolisme commode,
nécessaire méme peut-étre a la science positive, mais non pas une
vision directe de son objet. D’autre part, une théorie de la connaissance,
qui ne replace pas l'intelligence dans ’évolution générale de la vie, ne
nous apprendra ni comment les cadres de la connaissance se sont cons-
titués, ni comment nous pouvons les élargir ou les dépasser. Il faut que
ces deux recherches, théorie de la connaissance et théorie de la vie, se
rejoignent, et, par un processus circulaire, se poussent I'une 1'autre
indéfiniment. A elles deux, elies pourront réscudre par une méthode
plus sfire, plus rapprochée de I'’expérience, les grands problémes que la
philosophie pose. »

3. Exposé de M. Samuel Gagnebin

Comme les deux précédents orateurs, je ne traiterai qu'un des ruul-
tiples aspects de la question proposée & votre discussion, celu1 que je
me hasarde & appeler aspect métaphysique.

L’EXCLUSION DE LA METAPHYSIQUE. Vous serez sans doute
étonnés que je m’aventure & parler de métaphysique devant une assem-
blée de savants. L’exclusion de la métaphysique n’est-elle pas un des
dogmes les plus constamment respectés par les pratiquants de 1a méthode
scientifique et cela & juste titre? On voit cette exclusion naitre dans les
préoccupations méthodologiques d'un GALLEE, d'un Pascan, d'un
HuvGHENS et se vulgariser au cours des dix-septiéme, dix-huitiéme el
dix-neuviéme siécles au point que le mot métaphysique prend un sens
péjoratif. BossuET traitait ses adversaires de métaphysiciens, VOLTAIRE
n'avait que sarcasmes pour la métaphysique: « C’est 14 qu’on peut savoir
tout sans avoir rien appris » et AucusTE CoMTE en faisait la caractéris-
tique d’un des dges du développement de I'intelligence humaine: affai-
blissement de 1'état théologique qui doit forcément amener I’état positif.
Le psychologue genevois THEODORE FLOURNOY faisait de I’exclusion de la
métaphysique le premier principe de la psychologie religieuse. ‘

1 Bréhier, loc. cit.



— 81 —

METAPHYSIQUE DE SAVANTS. Mais veuillez, je vous prie, me
suivre dans un examen de quelques faits que présente l'histoire de la
science. Peut-8tre parviendrais-je & vous incliner & considérer avec moi
cet aspect de la question?

Il n’est pas nécessaire de parler de Dieu, de la Trinité ou de I’dme
pour faire de la métaphysique. La définition d’ARISTOTE: « I’étude de
I’étre en tant qu’étre » ou «la théorie des principes premiers et des
causes premiéres », peut, aprés la critique de Kant, se traduire par la
définition de SCHOPENHAUER: «la connaissance de la chose en soi, ou pour
parler populairement, de ce qui se cache derriére la nature et la rend
possible ». On peut aussi dire que la métaphysique se rapporte a ’absolu
ou au tout. Nous dirons que la métaphysique se rapporte & la réalité
en tant que telle et prétend la saisir par un acte de l’mtellzgenco ou de
Vintuition qui n’est des lors plus mis en question.

Voici quelques exemples tirés de I’histoire de la science.

PREMIER EXEMPLE: Par opposition & DESCARTES et & son hypo-
thése des tourbillons (tourbiilons qu’on retrouve un peu transformés
‘chez Lorp KELvIN), NEwTON affirmait qu’il ne faisait pas d’hypothéses
et que ce qui n’était pas tiré par induction de I'expérience n’avait pas
droit de cité dans une philosophie expérimentale; mais, pour autant, il
ne craignait pas la métaphysique, preuve en soit son espace et son
temps absolu ou son concept de la force. Celle-ci, mesurée a la tension
d’un fil, permet de déterminer, dans bien des cas, le mouvement absolu
dont elle est la cause ou l'effet. Bien plus, le systéme du monde qu’il
concoit lui révéle un ordre, obéissant & des lois simples, qu’il ne peut s’em-
pécher de considérer comme établi par un étre suprémement intelligent
et tout-puissant.

DEUXIEME EXEMPLE: EuLErR et D’ALEMBERT considéraient la
mécanique ou la dynamique comme des sciences nécessaires, c’est-a-dire
comme fondées sur des principes & priori incontestables dont 'un était
'impénétrabilité de la matiére. Leur mécanique faisait en quelque sorte
partie de leur métaphysique.

TROISIEME EXEMPLE: Les discussions concernant I'idée de force
divisérent les physiciens durant plus d'un siécle et jusqu’a la mécanique
de HEerTZ qui, pour éviter 1'usage de cette notion, introduisait des
masses cachées. Ces discussions ameénent KIRCHHOFF a considérer la
mécanique comme une science abstraite, au méme titre que la géo-
métrie. On renvoie ainsi les questions brilantes au domaine des appli-
cations en invoquant les notions qui sont usuelles en physique. C’est 1a
une position confortable, mais qui n’est possible que pour une science
complétement élaborée. Survient la théorie de la relativité qui pose &
nouveau toutes les questions. Il faut au novateur une idée directrice; en
d’autres termes, il lui faut un point de vue permettant de fixer des
réalités fondamentales, d’aprés une intuition avertie: principes de rela-
tivités restreinte et généralisée; vitesse constante de la lumieére dans un
milieu homogéne; énergie-masse; géométrie de I’espace-temps modifiée

6



— 82 —

par la présence de masses; univers fini. Si I'on se reporte aux idées
d’AvcustE CoMTE sur la science positive qui exclut la connaissance des
causes et des modes de production des phénoménes, les affirmations
fondamentales de la théorie de la relativité débordent le domaine de la
« science positive », puisqu’elles portent sur le mode de production des
phénomeénes (principes de relativité) et sur les causes (cause de Ia chute
des corps par exemple). Ces affirmations apparaitraient 4 AuvGUSTE
CoMTE de nature métaphysique.

QUATRIEME EXEMPLE: Et que dirait Aveuste CoMTE de la décou-
verte du monde atomique qui porte sur des étres nouveaux et.sur leur
production, bien plus que sur des lois simples? Que dirait-il de la notion
de complémentarité qui jette un doute sur nos conceptions les plus fon-
damentales et les plus intuitives, sur la notion d’objet et méme sur celle
d’objectivité? Ces nouvelles découvertes obligent le physicien & risquer
ses pas dans le pays sans bornes de la théorie de la connaissance. Les
récentes discussions sur la réalité et la physique en sont une preuve.

~ C’est sur ces quelques bréves remarques que le temps m’oblige 2
conclure. Dans tous ses domaines d’investigation, la science codtoie la
philosophie et ses véritables initiateurs foulent en réalité le sol de la
métaphysique.

LIBERTE A PRENDRE ET RESERVES A OBSERVER. Nous en
plaindrons-nous? Les découvertes méthodologiques de DESCARTES ont été
& la base des philosophies du dix-huitiéme siecle; les idées claires et
distinctes inspirent encore EULER. Ce sont les découvertes de NrEwToN
qui ont constamment préoccupé KanT dans 1’élaboration de sa Critique
de la raison pure et ce ne serait pas un paradoxe de dire que la méta-
physique de demain s’élabore dans nos laboratoires. « On peut regarder
la métaphysique — disait D’ALEMBERT — comme un grand pays dont
une partie est riche et bien connue, mais confine de tous cotés a de
vastes déserts ou ’on trouve seulement de distance en distance quelques
mauvais gites préts a s’écrouler sur ceux qui s’y réfugient. » La diffi-
culté, ajouterions-nous, est de reconnaitre la solidité de ces gites. Nous
avons tendance & réputer « métaphysiques » les affirmations qu’on a dd
abandonner: les fluides du dix-huitiéme siécle, ’éther, I’espace et le
temps absolus. Mais qui nous assure que nos points de vue actuels sont
solides et définitivement établis? Ils contiennent sans doute aussi des
affirmations qui nous semblent incontestables et qui seront regardées
plus tard comme « métaphysiques ». Et voici dés lors ma theése:

Conscient de ce risque, le savant ne doit-il pas user & la fois d’une
grande liberté et d’une sage réserve? D’une grande liberté dans le choix
de ses idées directrices, d'une sage réserve sur la portée de ses théories
et quant aux exclusions qu’il est tenté de prononcer.

Le savant prétend bien saisir une part de la réalité, mais non la
saisir tout entiére. Ainsi, en vertu de l'unité de la connaissance, 'acte
par lequel il saisit la réalité n’est pas parfait. Cet acte reste sujet a-
une révision qui exigerait un acte plus parfait, de sorte que la méta-



physique dont il est ici question est variable et pourrait étre progres-
sive. Il est bien entendu qu’en m’exprimant de la sorte je fais de la
métaphysique revisable.

NECESSITE D’UNE FORMATION PHILOSOPHIQUE. Cette liberté
et cette réserve ne s’acquieérent que par une réflexion philosophique.

Sans doute la philosophie a été & lorigine de toutes les sciences.
Mais les sciences ne sont devenues autonomes qu’en se détachant d’elle.
Pourquoi donc envisager un retour a la philosophie ? Parce que ce
détachement n’est pas absolu et que c’est encore la réflexion philoso-
phique, la réflexion sur la réalité en ce qu’elle a de plus solide et de
plus assuré & nos yeux, qui est le fondement d’une autonomie véritable.
C'est elle qui sert de fondement & une idée directrice nouvelle et
féconde. : .

C’est en particulier quand nous avons compris, autant que nous en
avons le pouvoir, ce que sont la physique, la biologie, la géologie dans
leur essence, que nous devenons physiciens, biologistes, géologues. Seul
le sentiment intime que nous avons acquis de notre science par une
pratique exigeante, nous la faisant connaitre du dedans, nous permet
de distinguer I'importance et la fécondité d’une hypothése qui surgit
dans cette science. Or, connaitre par le dedans, intimement, c’est pré-
cisément ce que BERGSON appelle atteindre l'essence. Mais qu’est-ce
qu’atteindre ’essence si ce n’est faire de la métaphysique ? Nous fai-
sons plus de métaphysique que nous ne croyons et, pour en faire avec
compétence et avec prudence, il faut une certaine information philo-
sophique.

LE COURS DE PHILOSOPHIE. Donc, en principe, il faudrait
réunir I’enseignement des sciences et I’enseignement de la philosophie.
Mais comment cela se pourrait-il en pratique ? Suffirait-il & I’étudiant
en science de charger son programme déja trop lourd en y ingcrivant
un cours d’histoire de la philosophie ? Un cours d’histoire de la philo-
scphie est éminemment propre & former la réflexion. Dés le début du
cours, il pourrait étre suggestif pour un étudiant en science d’apprendre
comment les Joniens, les Pythagoriciens, les Eléates ont commencé &
se libérer des mythes en attribuant la réalité véritable & ’eau, au feu,
a l'air, & I'indéterminé, au nombre ou & 1'unité. Encore faudrait-il que
I'étudiant soit mis & méme de comprendre comment ces convictions
cent pu s’imposer & des hommes réfléchis, le progrés décisif qu’elles
constituaient et le courage qu’il fallait aux philosophes pour les en-
seigner. Pour prendre un autre exemple, ’exposé de I'effort de Des-
CARTES pour trouver un fondement inébranlable & la connaissance et
une méthode qui assure son progrés est particulierement propre a sus-
citer une réflexion autonome sur la réalité. Cet effort a été orienté
par une méditation sur l’expérience des Coperniciens qui a conduit
DESCARTES & énoncer le principe d’inertie et celui de la conservation
de la quantité de mouvement, bases de sa physique. DESCARTES a ainsi
accompli une géométrisation de la mécanique et du monde tout entier.



— 84 —

Cette géométrisation a marqué ’ensemble de sa pensée et I'a poussé
a considérer le point et I'instant comme les éléments fondamentaux de
la réalité. :

Ainsi, I'intuition qui nous permet de saisir cette réalité est instan-
tanée, et ’homme n’est certain de lui-méme qu’a linstant ou il se
~pense. Il faut donc recourir & un Dieu non trompeur qui recrée conti-
niment le monde d’instant en instant. Cependant, un professeur de
philosophie pourrait étre tenté, et non sans de bonnes raisons, de se
placer presque exclusivement au point de vue de l'unité du systéme
et de présenter celui-ei comme un systéme fermé dont la cohérence
serait a éprouver. L’intérét d'un tel exposé pourrait échapper a un
étudiant en science qui, d’autre part, pourrait &tre amené 3 pénétrer
dans la pensée du grand philosophe par ’analyse de sa formation.

De ‘semblables remarques pourraient étre présentées i propos de
PraToN, d’ARrisTOTE, de LEBN1Z, de KANT et de presque tous les grands
philosophes pour lesquels la réflexion sur des problemes scientifiques
a été déterminante & bien des égards. L’obligation pour les étudiants
en science de suivre les cours d’histoire de la philosophie correspon-
drait & une exigence, celle de mettre le cours & leur portée et de ne
pas séparer arbitrairement la pensée philosophique de ses prolégo-
meénes scientifiques.

SOLUTION PRATIQUE ET SOLUTION IDEALE. Mais il est peut-
étre pratiquement chimérique de prévoir un cours d’histoire de la
philosophie au programme des études scientifiques. Il serait au con-
traire possible d’instituer, dans les facultés de sciences, un cours de
méthodologie des sciences, ou d’histoire des sciences, ou la pensée des
grands savants serait exposée, puis analysée du point de vue de la
méthode et de ses présuppositions philosophiques.

Il serait encore plus souhaitable que les maitres de chaque disei- -
pline scientifique donnent & leurs éléves avancés ’exemple d’une ré-
flexion sur leur science et ses fondements.

4. Résumé de la discussion.

Nous ne pouvons malheureusement donner qu'une idée incom-
pléte de I’échange de vues qui suivit ces exposés. Aucun des partici-
pants ne fit de réserves sur 'importance du probléme exposé. Plusieurs.
insistérent au contraire sur la nécessité pour le savant, et plus spécia-
lement pour celui qui est chargé d’un enseignement, de prendre cons-
cience de la position philosophique qu’impliquent des présuppositions
adoptées souvent au nom de I'évidence et de mettre en lumiére les
liens qui unissent toute recherche scientifique & lactivité intellec-
tuelle en général. ' )

La plupart des orateurs ont reconnu l’'intérét d'un enseignement
de la philosophie, de I'histoire ou de la méthodologie des sciences; I'un
fit cependant remarquer qu’il est préférabie de ne pas faire de philo-



— 85 —

sophie du tout que d’en faire trop peu. Il s’agit de placer les étudiants
en face des problémes fondamentaux et de les amener & y réfléchir
par eux-mémes, sans oublier que les questions philosophiques et les
réponses d’'un homme de cinquante ans sont peut-étre bien éloignées
des préoccupations et de la compréhension d'un adolescent.

Quant & des solutions pratiques, il n’en fut guére question que
pour en montrer les difficultés. On rappela la diversité irréductible
des attitudes philosophiques s’opposant & l'unité de vue qui finit par
se créer autour d’un probléme scientifique. On insista sur la différence
entre la Suisse alémanique, ou ’enseignement de la philosophie n’existe
souvent pas au gymnase, et la Suisse romande, ou cet enseignement est
donnée, mais généralement sous une forme moins développées dans les
sections scientifiques que dans les littéraires. Ici se pose un probléme
particulier, car le maitre qui enseigne la philosophie & des éléves
scientifiques devrait &tre versé dans les sciences. Un maitre de culture
scientifique serait souvent mal préparé a cet enseignement, mais un
maitre de culture littéraire n'y serait guére mieux préparé. Le pont
entre les deux enseignements ne saurait donc étre construit uniquement
au niveau gymnasial.

Pour le degré universitaire, plusieurs orateurs insistérent sur I'im-
portance de l’enseignement de l'histoire des sciences. Mais on fit aussi
observer l'importance d’un.enseignement proprement philosophique,
en rapprochant par exemple des régles de la morale la discipline que
s'impose le savant, ou en soulignant la composante esthétique qui
inspire parfois aussi bien 'observateur que le théoricien. La morale
pourrait avoiir sa place dans cet enseignement & coté de la logique, de
la méthodologie des sciences et de la psychologie. Un tel enseignement
no serait pas utile au futur savant seulement ou au futur pédagogue,
mais encore & l'ingénieur qui aura & diriger des hommes.

Plusieurs participants émirent le voeux que de semblables ren-
contres aient lieu lors des prochaines réunions de la S. H. S. N.

Prirent la parole : MM. André Mercier (Berne), Hans Fischer (Zu-
rich), Otto Schiiepp (Bale), Hugo Saini (Genéve), Maurice Gex (Lau-
sanne), Jean Lugeon (Zurich), H. Guggenheimer (Bale), Max Schiirer
(Berne), Robert Mereier (Lausanne), Karl Miescher (Bile), Edm. Alt-
herr (Aigle).



	Les rapports entre l'enseignement des sciences et l'enseignement de la philosophie

