
Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft =
Actes de la Société Helvétique des Sciences Naturelles = Atti della
Società Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

Band: 129 (1949)

Artikel: Les rapports entre l'enseignement des sciences et l'enseignement de la
philosophie

Autor: Rossel, J. / Dubois, G. / Gagnebin, S. / [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-90468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-90468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les rapports entre l'enseignement des sciences

et l'enseignement de la philosophie

Séance de discussion du 5 septembre 1949, présidée par F. Fiala
et introduite par J. Rossel, G. Dubois et S. Gagnebin

En ouvrant la séance, le président rappelle qu'elle constitue la
suite de l'expérience tentée l'année précédente à St-Gall et doit
permettre aux représentants des diverses disciplines scientifiques de
confronter leurs vues sur les fondements et la structure de la recherche
scientifique. Ont été aussi invités à cette séance les membres de la
Société suisse de logique et de philosophie des sciences.

Le thème choisi cette année trouve son origine dans le problème,
soulevé récemment par la Société suisse de philosophie, de l'enseignement

de la philosophie dans les gymnases.
Mais c'est aussi bien au niveau universitaire que sur le plan

gymnasial qu'il convient d'examiner les rapports entre l'enseignement des
sciences et celui de la philosophie.

1. Exposé de M. Jean Rossel

Loin de moi l'envie de me poser en philosophe; la physique offre une
substance suffisamment abondante, complexe et multiple pour m'acca-
parer plus qu'entièrement.

C'est donc en physicien, préoccupé de l'enseignement de cette
science et amené parfois à réfléchir sur ses fondements, ses méthodes
et ses progrès, et uniquement comme tel, que je me permets de vous
présenter quelques opinions personnelles sur les rapports entre les
sciences physiques et la philosophie et plus précisément entre leurs
enseignements.

J'ai l'impression que la responsabilité de celui qui enseigne les
sciences exactes est d'autant plus engagée qu'il s'adresse à des
esprits plus jeunes et non avertis et que les notions présentées sont plus
élémentaires. Il a en effet pour tâche d'ouvrir ces esprits à un mode
de pensée, à un climat particuliers qui sont ceux de la science et non
pas tant d'inculquer des connaissances précises et trop définitives. Et
c'est de façon très naturelle que le côté méthodologique et épistémolo-
gique de la question prend une importance de premier plan.



— 74 —

Ce premier aspect du problème des relations science-philosophie
dans renseignement se présente surtout au degré du gymnase et des

premiers semestres universitaires.
Mais son importance me paraît suffisante pour que nous nous y

arrêtions d'abord, puisque aussi bien les premiers contacts avec une
discipline intellectuelle sont souvent déterminants pour l'attitude future.

A ce stade préliminaire, l'enseignement des sciences exactes ne
peut prétendre conduire et n'a pas à mon sens pour but de conduire
à une maîtrise et une assimilation des méthodes dans leur application.
Il doit tendre avant tout à dégager un premier schéma, grossier il est
vrai, des relations entre l'expérimental et le rationnel, en physique
par exemple dans l'idée de loi et dans la notion de prévision
quantitative.

L'enseignement de la physique, de la chimie et des mathématiques
a donc, dans cette perspective, forcément un caractère plus philosophique

que technique et ses relations avec l'enseignement de la
philosophie — philosophie des sciences en premier lieu s'entend — sont à
tel point étroites qu'il appartiendrait de toute évidence à un cours de
philosophie de dégager plus systématiquement et de façon plus
minutieuse que ne peut le faire un maître de sciences les caractères
spécifiques et l'importance culturelle de l'esprit scientifique.

Il serait souhaitable à mon avis que cet enseignement fût centré
tout d'abord sur des préoccupations de méthodologie et de logique.
Cependant, il se peut que les sciences biologiques, plus dépendantes
d'hypothèses métaphysiques par suite de l'incidence constante du
phénomène vital que ne le sont les sciences physiques, puissent attendre
d'un cours de philosophie l'étude dans une juste perspective de
certains développements métaphysiques inévitables.

Remarquons que les sciences exactes présentent elles aussi quelques

aspects à résonance métaphysique qu'on ne saurait ignorer, tel
par exemple le problème du déterminisme et du libre-arbitre ou celui
de la réalité. Pourtant, ce sont là des problèmes qu'il serait faux à

mon sens et illusoire de prétendre aborder à priori sous l'angle
métaphysique.

Ce que l'enseignement élémentaire des sciences pourrait donc
attendre d'un enseignement philosophique, c'est qu'il l'anime en révélant

le mécanisme de la création et de l'évolution scientifiques, que
par l'étude du progrès permanent de la pensée exacte il donne aux
premiers aspects techniques, en algèbre, en physique, leur vrai
signification qui est toute relative.

Il contribuerait ainsi à combattre le mythe de l'absolu qui
empoisonne si souvent — et je ne suis pas seul, je pense, à avoir fait
cette constatation — les jeunes esprits scientifiques et leur éviterait
la crise toujours pénible et inutile qui se déclenche lorsqu'ils pénètrent
plus avant sur le terrain mouvant de la science et commencent à se
rendre compte de la précarité des théories scientifiques et de leurs
limites.



— 75 —

Ce programme ne va pas certes sans poser de sérieuses exigences
à renseignement de la philosophie. Et cette adaptation exigée de
l'esprit philosophique traditionnel à l'esprit scientifique ne laisserait pas
déjà d'influer fortement sur l'idéal de plus d'un pédagogue de cette
discipline

Je me plais à relever cette interconnexion certainement essentielle
et qui, en dépit de la répugnance de bon nombre de philosophes et
peut-être d'hommes de science, devrait devenir plus effective.

Une telle collaboration préparerait de façon efficace un jeune
esprit aux études philosophiques originales et approfondies aussi bien
qu'à celle des sciences exactes, car enfin une science enseignée
organiquement est déjà, je pense, une philosophie.

Alors que l'enseignement des sciences doit viser au degré moyen,
au gymnase en particulier, à donner des connaissances élémentaires
et générales tout en s'efforçant de compléter cette tâche par la création
d'un climat scientifique authentique, l'enseignement universitaire a
pour premier but de développer la maîtrise d'une technique plus
particulière et d'assurer un maximum de connaissances théoriques plus
spécifiques.

Cette entreprise ne devrait pas signifier, comme c'est trop souvent
le cas, spécialisation outrancière, perte de vue des fondements,
automatisation de la pensée.

Au contraire, il s'agit d'être constamment conscient de l'effort
dialectique de la science, de la validité relative des constructions
théoriques et surtout du caractère schématique, incomplet et mouvant
de leur adéquation au réel.

Malgré l'approfondissement des connaissances auquel tend
l'enseignement universitaire, malgré l'indépendance intellectuelle qui y est
officiellement de mise, il existe encore — comme au degré plus élémentaire

— un très réel danger, à côté de celui d'automatisme, d'une vision
fausse d'absolu, surtout pour les disciplines techniques où certaines
méthodes stéréotypées et standardisées sont presque naturellement
élevées en dogme de vérité.

Une attitude introspective — si l'on veut bien me permettre ce
mot ici — favorisée par le concours d'un enseignement philosophique
judicieux, serait éminemment profitable à tout esprit scientifique. Cet
enseignement soulignerait l'importance des interférences science-philosophie

et tendrait à créer cet état de parfaite lucidité où l'esprit serait
capable tout à la fois de s'engager dans les techniques des sciences
particulières et de s'en dégager en les dépassant dans un effort
critique sans cesse renouvelé.

Il semble donc qu'une réflexion philosophique nourrie par un
enseignement approprié devrait être au stade universitaire plus opérante
que jamais.

Il est vrai que les études scientifiques exigent actuellement un
effort et une concentration qui souvent excluent toute autre
préoccupation.



— 76 —

C'est pourquoi l'enseignement de la philosophie ne devrait pas,
dans ses relations avec l'enseignement scientifique s'y juxtaposer ou
même se faire en marge des sciences, en se cantonnant trop souvent
dans un cadre uniquement littéraire ou théologique, mais si possible
s'y intégrer.

C'est là une exigence qui, semble-t-il, peut être satisfaite sans
trop de peine, pour autant que le philosophe veuille bien admettre
l'importance des sciences et de leur évolution pour sa discipline et
consente à construire son enseignement dans cette optique en l'épurant
de certains « a prioris » superflus.

On connaît déjà des exemples de telles possibilités.
Il est clair que les préoccupations métaphysiques apparaîtront

alors non pas comme des prémisses, mais comme un prolongement de
l'activité dialectique du domaine scientifique, physico-mathématique
en particulier, ce qui est probablement pour beaucoup de philosophes
une inadmissible frustration.

Et pourtant, si les sciences exactes ont tout à gagner à voir leur
enseignement doublé d'une réflexion philosophique qui en dégage la
signification épistémologique, je me demande si la philosophie et les
philosophes n'auraient pas tout autant de profit au contact permanent
de la science en évolution.

Je sais n'être pas seul à penser qu'en effet la science, toujours
tendue dans un effort inlassable d'efficacité, soumise dans ses
démarches fondamentales à un contrôle sévère de l'expérience qui donne
à ses constructions une continuité et une unité singulièrement
caractéristiques, puisse par ses méthodes être en exemple à la pensée
philosophique.

La nature très particulière de l'objectivité en physique moderne
par exemple, où la spéculation théorique est constamment réglée par
les exigences d'une réalité contrôlable et où cette même réalité ne
prend sa signification que dans les schémas de l'esprit, est à ce point
de vue très significative.

Cette modération de la pensée scientifique ne devant et ne voulant

s'appuyer que sur un minimum d'hypothèses aussi immédiates
que possible et qui considère comme son plus impérieux devoir d'écarter

toute solution générale, à priori et souvent facile, voilà je pense
une des raisons et un des garants de son efficacité.

Il se pourrait que là aussi la science, et je pense surtout aux
sciences exactes, offre un modèle dont la philosophie traditionnelle ne
perdrait rien à s'inspirer.

Pour tout esprit dévoué à l'œuvre de connaissance, il est attristant,
irritant même, de constater l'indifférence pour ne pas dire l'antagonisme

que philosophie et science manifestent trop souvent à l'égard
l'une de l'autre.

Ne serait-il pas hautement souhaitable que s'établît entre ces
disciplines de l'esprit un contact plus étroit, commençant par une
collaboration plus effective sur le plan de l'enseignement



— 71 —

Contact par lequel — en résumé — la pensée philosophique
apprendrait à la science et à ceux qui la servent à élargir et approfondir
leur horizon par une constante alerte de leurs facultés critiques et ou
les méthodes de la science rendraient aux philosophes un sens plus
aigu de l'immédiat et du plus simplement humain.

2. Exposé de M. Georges Dubois

Si le physicien se trouve placé devant le problème de la réalité, le
biologiste est constamment inquiété par celui de la finalité. « Dès que
l'on envisage un être vivant comme tel, écrivait notre regretté collègue
Elie Gagnebin, la notion finaliste intervient inéluctablement. »

En effet, chez les êtres vivants, on constate l'existence ftorganes
répondant à une fin déterminée et dont l'analogie avec les outils finalisés

de l'homme est souvent évidente — si on les définit par le but
atteint. La viie est bien le résultat d'une organisation. Elle est même,
dit Bergson, « invention comme l'activité consciente, création incessante

comme elle ».

Que l'on s'imagine la genèse adaptative, ontogénique ou phylo-
génique des divers appareils conditionnant le vol de l'oiseau; que l'on
songe aux mille détails qui concourent à assurer l'exercice de cette
fonction: l'empennage, la structure du bassin, la différenciation du
sternum servant à l'insertion de puissants muscles pectoraux, la pneu-
maticité des os, le développement des circuits bronchiques, l'expansion
des sacs aériens, l'accrochage automatique des barbules des plumes,
etc. Peut-on penser, avec Georges Matisse, que cette architecture, déjà
virtuelle dans l'œuf, ayant au départ un minimum de matière douée de
quelque chose d'explosif, puisse réaliser accidentellement ces conditions

multiples Cela équivaudrait à déifier le hasard ou à pratiquer
la politique de l'autruche « Je serais tenté, disait Voltaire, de
prendre pour un délire de fièvre chaude l'audace de nier les causes
finales de nos yeux. »

Ainsi, le vivant finalisé s'oppose à l'inorganique. Sur le plan
physico-chimique, il est caractérisé par une prépondérance de phénomènes

orientés, coordonnés entre eux. Il semble bien réaliser un plan
immanent à sa substance. A la différence du corps brut, il manifeste
une sorte de finalité interne dans son régime vital. Il représente, en
effet, selon l'expression de Cuénot, un système possédant « une action
dont le terme est en lui...». «Nous saisissons du même coup la nécessité
de l'organisation: la multiplicité des parties est exigée par la causalité
du vivant sur lui-même, qui est l'essence de la vie » (Dalbiez).

Ces parties différenciées, coordonnées entre elles, forment une
véritable unité individuelle intégrative, un système coopératif hiérarchisé.

Ainsi, la notion de finalité implique une liaison à une totalité.
Pour Kant, l'être organisé est « celui dont les parties ne peuvent être
saisies que ai on les rapporte à l'idée du tout considéré comme la



— 78 —

cause de leur possibilité, c'est-à-dire à une cause finale » (Bréhier,
T. II [1], p. 562).

Mais il y a plus. Ce système biologique est mutable; il s'adapte à
l'espace et évolue dans le temps. Ses propriétés dépendent donc non
seulement du milieu avec lequel il est en correspondance incessante,
mais encore de son âge, de son passé, de la durée perçue comme un
courant qu'on ne saurait remonter. Or, cette durée, qui est « le fond de
notre être, dit Bergson, signifie invention, création de formes,
élaboration continue de l'absolument nouveau ». Elle est donc la véritable
artisane de Yadaptation et de dévolution, créatrice de formes
imprévisibles, tant il est vrai que le rôle de la vie est « d'insérer de l'indétermination

dans la matière ». S'agit-il d'un déroulement qui se poursuit
en vertu d'un mouvement initial Nul ne saurait le dire. Quoi qu'il en
soit, ce processus évolutif fait, selon le même auteur, « 1"unité du monde
organisé, unité féconde, d'une richesse infinie, supérieure à ce qu'aucune

intelligence pourrait rêver ». Qui ne discernerait au travers d'elle
les indices d'une finalité externe, « en vertu de laquelle les êtres
vivants seraient coordonnés les uns aux autres » et comme engagés dans
le jeu compensatoire de la symbiose universelle

Nous croyons avoir montré par ce qui précède que l'explication de
la finalité est bien le problème central de la biologie. Elle est aussi
un problème de la théorie de la connaissance. Si celui-ci se pose déjà,
et à tout propos, dans l'enseignement gymnasial, il hante l'esprit
critique de l'étudiant universitaire, car « c'est l'examen des plus petits
détails, faits pour une fonction, qui prouve leur finalité» (Cuénot).
A propos d'un cours de paléontologie, d'anatomie comparée ou même
d'histologie physiologique, je pense aux réflexions que suggèrent
maintes transformations organiques, telles que ces remodelages
morphologiques, ces réductions ou destructions d'appareils transitoires, ces
changements de fonctions, ces orthogénèses favorables ou hypertéliques.
La simplç inquiétude en face de ces énigmes n'incline-t-elle pas à la
réflexion philosophique, ne conduit-elle pas à franchir le seuil du
domaine métaphysique

D'aucuns penseront que la philosophie est le prétexte d'une évasion
ou d'un divertissement! Il n'en est rien. « La recherche métaphysique,
écrivait Pierre Thévenaz, est un effort pour dépasser la nature et ce
qui nous est donné dans notre expérience la plus quotidienne », de
dilater celle-ci, « de l'agrandir jusqu'à lui faire embrasser ou pénétrer
des couches toujours plus profondes du .réel. »

L'enseignement scientifique attendra donc de l'enseignement de
la philosophie Yinitiation à cet effort. Il s'agira de montrer tout d'abord,
en retraçant l'histoire de la biologie, que l'homme n'a cessé d'être aux
prises avec les problèmes que posent la nature et l'évolution de la vie;
qu'au cours de cette lutte, il a maintes fois appris à « quitter les armes
à la vérité ». L'expérience lui a révélé que seule devait exister
véritablement, comme l'a dit Boutroux, « la science qui se fait, la science à
Tétat de devenir».



— 79 —

Rien ne le prouve mieux que l'histoire de la pensée hellénique :

Anaximandre, Heraclite et Empédocle exposent à leur manière l'origine
des êtres par voie d'évolution. Anaxagore prélude à la physiologie
comparée en affirmant le principe de continuité, l'unité d'intention
dans la variété des types végétaux et animaux. Dans le « Timée »,
Platon fonde une théorie des causes finales, appliquée à la nature.
Pour Aristote, le monde organique, conçu comme une échelle ascendante,

est, par excellence, le domaine de la finalité. Le mécanisme, au
contraire, est défendu par Démocrite et Épicure qui expliquent tous les
phénomènes naturels par de simples mouvements d'atomes.

Un aperçu historique suffirait à décrire les épisodes qui, jusqu'à
nos jours, ont perpétué la dissention fondamentale sur le déterminisme
des phénomènes vitaux et quels compromis constituent le « vitalisme
physico-chimique » de Claude Bernard d'une part, la conception berg-
sonienne d'une « création qui se poursuit sans fin, en vertu d'un
mouvement initial», d'autre part. « Car, dit Bergson, il faut dépasser
l'un et l'autre points de vue, celui du mécanisme et celui du finalisme,
lesquels ne sont, au fond, que des points de vue où l'esprit humain
a été conduit par le spectacle du travail de l'homme. »

Cette aventure intellectuelle est bien propre à illustrer la
démarche de l'intelligence humaine dans l'interprétation de la nature, à
faire comprendre ses processus d'adaptation, puisque à chaque époque,
les conceptions métaphysiques s'échafaudent sur l'ensemble des faits
expérimentaux. Telle nous paraît être le propos de Yenseignement
gymnasial de la philosophie sur le thème qui nous occupe.

Quant à Yenseignement universitaire, nous pensons qu'il pourrait
s'inspirer d'un précepte énoncé dans la Logique de Port-Royal: « On
se sert de la raison comme d'un instrument pour acquérir les sciences,
et on se devrait servir, au contraire, des sciences comme d'un instrument

pour perfectionner sa raison. » Il n'y a pas de faits sans un
esprit qui juge. « Le principe de toute philosophie critique, écrivait
Jean Piaget, tient sans doute en cette affirmation que la science
implique une activité spirituelle. »

Puisqu'il s'agit de formuler les exigences dont le savant doit être
conscient, il faut non seulement que les étudiants soient avertis de la
place de ces sciences dans la connaissance humaine (ce qui est dans le
cadre d'un humanisme moderne), mais encore qu'ils deviennent aptes à
juger des techniques de recherches aussi bien que des théories de la
vie, et de leur évolution.

IYétude critique deviendra le propos de l'enseignement philosophique

à l'université. Celui-ci se souciera des définitions. On ne parlera
de la finalité, par exemple, qu'à la condition d'en analyser les diverses
acceptions, comme l'a fait Cuénot dans « Invention et finalité en
biologie », et de manière que l'on comprenne que le problème se pose
fatalement. On se rappellera que cette notion « n'a une place légitime
dans la conception de la nature qu'à titre de règle pour notre faculté



— 80 —

de juger, non pas à titre de réalité objective1», — la finalité de fait,
qui est du domaine de la pure observation, étant exceptée.

On procéderait de même dans les considérations philosophiques sur
l'évolution ou sur le déterminisme scientifique (voir à titre d'exemple
la remarquable analyse, de Chs-Eug. Guye, intitulée « Les frontières de
la physique et de la biologie »).

Nous ne pourrions mieux conclure qu'en citant le point de vue de
Bergson, dans son Introduction à « L'Evolution créatrice » : « ...La
théorie de la connaissance et la théorie de la vie nous paraissent
inséparables l'une de l'autre. Une théorie de la vie qui ne s'accompagne pas
d'une critique de la connaissance est obligée d'accepter, tels quels, les
concepts que l'entendement met à sa disposition; elle ne peut
qu'enfermer les faits, de gré ou de force, dans des cadres préexistants qu'elle
considère comme définitifs. Elle obtient ainsi un symbolisme commode,
nécessaire même peut-être à la science positive, mais non pas une
vision directe de son objet. D'autre part, une théorie de la connaissance,
qui ne replace pas l'intelligence dans l'évolution générale de la vie, ne
nous apprendra ni comment les cadres de la connaissance se sont
constitués, ni comment nous pouvons les élargir ou les dépasser. Il faut que
ces deux recherches, théorie de la connaissance et théorie de la vie, se

rejoignent, et, par un processus circulaire, se poussent l'une l'autre
indéfiniment. A elles deux, elles pourront résoudre par une méthode
plus sûre, plus rapprochée de l'expérience, les grands problèmes que la
philosophie pose. »

3. Exposé de M. Samuel Gagnebin

Comme les deux précédents orateurs, je ne traiterai qu'un des
multiples aspects de la question proposée à votre discussion, celui que je
me hasarde à appeler l'aspect métaphysique.

L'EXCLUSION DE LA MÉTAPHYSIQUE. Vous serez sans doute
étonnés que je m'aventure à parler de métaphysique devant une assemblée

de savants. L'exclusion de la métaphysique n'est-elle pas un des
dogmes les plus constamment respectés par les pratiquants de la méthode
scientifique et cela à juste titre? On voit cette exclusion naître dans les
préoccupations méthodologiques d'un Galilée, d'un Pascal, d'un
Huyghens et se vulgariser au cours des dix-septième, dix-huitième et
dix-neuvième siècles au point que le mot métaphysique prend un sens
péjoratif. Bossuet traitait ses adversaires de métaphysiciens, Voltaire
n'avait que sarcasmes pour la métaphysique: « C'est là qu'on peut savoir
tout sans avoir rien appris » et Auguste Comte en faisait la caractéristique

d'un des âges du développement de l'intelligence humaine:
affaiblissement de l'état théologique qui doit forcément amener l'état positif.
Le psychologue genevois Théodore Flournoy faisait de l'exclusion de la
métaphysique le premier principe de la psychologie religieuse.

1 Brêhier, loc. cit.



— 81 —

MÉTAPHYSIQUE DE SAVANTS. Mais veuillez, je vous prie, me
suivre dans un examen de quelques faits que présente l'histoire de la
science. Peut-être parviendrais-je à vous incliner à considérer avec moi
cet aspect de la question?

Il n'est pas nécessaire de parler de Dieu, de la Trinité ou de l'âme
pour faire de la métaphysique. La définition d'AmsTOTE: «l'étude de
l'être en tant qu'être » ou « la théorie des principes premiers et des

causes premières », peut, après la critique de Kant, se traduire par la
définition de Schopenhauer: «la connaissance de la chose en soi, ou pour
parler populairement, de ce qui se cache derrière la nature et la rend
possible ». On peut aussi dire que la métaphysique se rapporte à l'absolu
ou au tout. Nous dirons que la métaphysique se rapporte à la réalité
en tant que telle et prétend la saisir par un acte de l'intelligence ou de
l'intuition qui n'est dès lors plus mis en question.

Voici quelques exemples tirés de l'histoire de la science.

PREMIER EXEMPLE: Par opposition à Descartes et à son hypothèse

des tourbillons (tourbillons qu'on retrouve un peu transformés
chez Lord Kelvin), Newton affirmait qu'il ne faisait pas d'hypothèses
et que ce qui n'était pas tiré par induction de l'expérience n'avait pas
droit de cité dans une philosophie expérimentale; mais, pour autant, il
ne craignait pas la métaphysique, preuve en soit son espace et son
temps absolu ou son concept de la force. Celle-ci, mesurée à la tension
d'un fil, permet de déterminer, dans bien des cas, le mouvement absolu
dont elle est la cause ou l'effet. Bien plus, le système du monde qu'il
conçoit lui révèle un ordre, obéissant à des lois simples, qu'il ne peut
s'empêcher de considérer comme établi par un être suprêmement intelligent
et tout-puissant.

DEUXIÈME EXEMPLE: Euler et D'Alembert considéraient la
mécanique ou la dynamique comme des sciences nécessaires, c'est-à-dire
comme fondées sur des principes à priori incontestables dont l'un était
l'impénétrabilité de la matière. Leur mécanique faisait en quelque sorte
partie de leur métaphysique.

TROISIÈME EXEMPLE: Les discussions concernant l'idée de force
divisèrent les physiciens durant plus d'un siècle et jusqu'à la mécanique
de Hertz qui, pour éviter l'usage de cette notion, introduisait des
masses cachées. Ces discussions amènent Kirchhoff à considérer la
mécanique comme une science abstraite, au même titre que la
géométrie. On renvoie ainsi les questions brûlantes au domaine des
applications en invoquant les notions qui sont usuelles en physique. C'est là
une position confortable, mais qui n'est possible que pour une science
complètement élaborée. Survient la théorie de la relativité qui pose à

nouveau toutes les questions. Il faut au novateur une idée directrice; en
d'autres termes, il lui faut un point de vue permettant de fixer des
réalités fondamentales, d'après une intuition avertie: principes de
relativités restreinte et généralisée; vitesse constante de la lumière dans un
milieu homogène; énergie-masse; géométrie de l'espace-temps modifiée

6



— 82 —

par la présence de masses; univers fini. Si l'on se reporte aux idées
d'ÂUGusTE Comte sur la science positive qui exclut la connaissance des
causes et des modes de production des phénomènes, les affirmations
fondamentales de la théorie de la relativité débordent le domaine de la
« science positive », puisqu'elles portent sur le mode de production des
phénomènes (principes de relativité) et sur les causes (cause de la chute
des corps par exemple). Ces affirmations apparaîtraient à Auguste
Comte de nature métaphysique.

QUATRIÈME EXEMPLE: Et que dirait Auguste Comte de la découverte

du monde atomique qui porte sur des êtres nouveaux et. sur leur
production, bien plus que sur des lois simples? Que dirait-il de la notion
de complémentarité qui jette un doute sur nos conceptions les plus
fondamentales et les plus intuitives, sur la notion d'objet et même sur celle
d'objectivité? Ces nouvelles découvertes obligent le physicien à risquer
ses pas dans le pays sans bornes de la théorie de la connaissance. Les
récentes discussions sur la réalité et la physique en sont une preuve.

C'est sur ces quelques brèves remarques que le temps m'oblige à

conclure. Dans tous ses domaines d'investigation, la science côtoie la
philosophie et ses véritables initiateurs foulent en réalité le sol de la
métaphysique.

LIBERTÉ A PRENDRE ET RÉSERVES A OBSERVER. Nous en
plaindrons-nous? Les découvertes méthodologiques de Descartes ont été
à la base des philosophies du dix-huitième siècle; les idées claires et
distinctes inspirent encore Euler. Ce sont les découvertes de Newton
qui ont constamment préoccupé Kant dans l'élaboration de sa Critique
de la raison pure et ce ne serait pas un paradoxe de dire que la
métaphysique de demain s'élabore dans nos laboratoires. « On peut regarder
la métaphysique —• disait D'Alembert — comme un grand pays dont
une partie est riche et bien connue, mais confine de tous côtés à de
vastes déserts où l'on trouve seulement de distance en distance quelques
mauvais gîtes prêts à s'écrouler sur ceux qui s'y réfugient. » La
difficulté, ajouterions-nous, est de reconnaître la solidité de ces gîtes. Nous
avons tendance à réputer « métaphysiques » les affirmations qu'on a dû
abandonner: les fluides du dix-huitième siècle, l'éther, l'espace et le
temps absolus. Mais qui nous assure que nos points de vue actuels sont
solides et définitivement établis? Ils contiennent sans doute aussi des
affirmations qui nous semblent incontestables et qui seront regardées
plus tard comme « métaphysiques ». Et voici dès lors ma thèse:

Conscient de ce risque, le savant ne doit-il pas user à la fois d'une
grande liberté et d'une sage réserve? D'une grande liberté dans le choix
de ses idées directrices, d'une sage réserve sur la portée de ses théories
et quant aux exclusions qu'il est tenté de prononcer.

Le savant prétend bien saisir une part de la réalité, mais non la
saisir tout entière. Ainsi, en vertu de l'unité de la connaissance, l'acte
par lequel il saisit la réalité n'est pas parfait. Cet acte reste sujet à
une révision qui exigerait un acte plus parfait, de sorte que la méta-



— 83 —

physique dont il est ici question est variable et pourrait être progressive.

Il est bien entendu qu'en m'exprimant de la sorte je fais de la
métaphysique révisable.

NÉCESSITÉ D'UNE FORMATION PHILOSOPHIQUE. Cette liberté
et cette réserve ne s'acquièrent que par une réflexion philosophique.

Sans doute la philosophie a été à l'origine de toutes les sciences.
Mais les sciences ne sont devenues autonomes qu'en se détachant d'elle.
Pourquoi donc envisager un retour à la philosophie Parce que ce
détachement n'est pas absolu et que c'est encore la réflexion philosophique,

la réflexion sur la réalité en ce qu'elle a de plus solide et de
plus assuré à nos yeux, qui est le fondement d'une autonomie véritable.
C'est elle qui sert de fondement à une idée directrice nouvelle et
féconde.

C'est en particulier quand nous avons compris, autant que nous en
avons le pouvoir, ce que sont la physique, la biologie, la géologie dans
leur essence, que nous devenons physiciens, biologistes, géologues. Seul
le sentiment intime que nous avons acquis de notre science par une
pratique exigeante, nous la faisant connaître du dedans, nous permet
de distinguer l'importance et la fécondité d'une hypothèse qui surgit
dans cette science. Or, connaître par le dedans, intimement, c'est
précisément ce que Bergson appelle atteindre l'essence. Mais qu'est-ce
qu'atteindre l'essence si ce n'est faire de la métaphysique Nous
faisons plus de métaphysique que nous ne croyons et, pour en faire avec
compétence et avec prudence, il faut une certaine information
philosophique.

LE COURS DE PHILOSOPHIE. Donc, en principe, il faudrait
réunir l'enseignement des sciences et l'enseignement de la philosophie.
Mais comment cela se pourrait-il en pratique Suffirait-il à l'étudiant
en science de charger son programme déjà trop lourd en y inscrivant
un cours d'histoire de la philosophie Un cours d'histoire de la
philosophie est éminemment propre à former la réflexion. Dès le début du
cours, il pourrait être suggestif pour un étudiant en science d'apprendre
comment les Ioniens, les Pythagoriciens, les Eléates ont commencé à
se libérer des mythes en attribuant la réalité véritable à l'eau, au feu,
à l'air, à l'indéterminé, au nombre ou à l'unité. Encore faudrait-il que
l'étudiant soit mis à même de comprendre comment ces convictions
ont pu s'imposer à des hommes réfléchis, le progrès décisif qu'elles
constituaient et le courage qu'il fallait aux philosophes pour les
enseigner. Pour prendre un autre exemple, l'exposé de l'effort de
Descartes pour trouver un fondement inébranlable à la connaissance et
une méthode qui assure son progrès est particulièrement propre à
susciter une réflexion autonome sur la réalité. Cet effort a été orienté
par une méditation sur l'expérience des Coperniciens qui a conduit
Descartes à énoncer le principe d'inertie et celui de la conservation
de la quantité de mouvement, bases de sa physique. Descartes a ainsi
accompli une géométrisation de la mécanique et du monde tout entier.



— 84 —

Cette géométrisation a marqué l'ensemble de sa pensée et l'a poussé
à considérer le point et l'instant comme les éléments fondamentaux de
la réalité.

Ainsi, l'intuition qui nous permet de saisir cette réalité est instantanée,

et l'homme n'est certain de lui-même qu'à l'instant où il se

pense. Il faut donc recourir à un Dieu non trompeur qui recrée
continûment le monde d'instant en instant. Cependant, un professeur de
philosophie pourrait être tenté, et non sans de bonnes raisons, de se

placer presque exclusivement au point de vue de l'unité du système
et de présenter celui-ci comme un système fermé dont la cohérence
serait à éprouver. L'intérêt d'un tel exposé pourrait échapper à un
étudiant en science qui, d'autre part, pourrait être amené à pénétrer
dans la pensée du grand philosophe par l'analyse de sa formation.

De semblables remarques pourraient être présentées à propos de

Platon, d'AmsTOTE, de Leibniz, de Kant et de presque tous les grands
philosophes pour lesquels la réflexion sur des problèmes scientifiques
a été déterminante à bien des égards. L'obligation pour les étudiants
en science de suivre les cours d'histoire de la philosophie correspondrait

à une exigence, celle de mettre le cours à leur portée et de ne
pas séparer arbitrairement la pensée philosophique de ses prolégomènes

scientifiques.

SOLUTION PRATIQUE ET SOLUTION IDÉALE. Mais il est peut-
être pratiquement chimérique de prévoir un cours d'histoire de la
philosophie au programme des études scientifiques. Il serait au
contraire possible d'instituer, dans les facultés de sciences, un cours de

méthodologie des sciences, ou d'histoire des sciences, où la pensée des
grands savants serait exposée, puis analysée du point de vue de la
méthode et de ses présuppositions philosophiques.

Il serait encore plus souhaitable que les maîtres de chaque discipline

scientifique donnent à leurs élèves avancés l'exemple d'une
réflexion sur leur science et ses fondements.

4. Résumé de la discussion

Nous ne pouvons malheureusement donner qu'une idée incomplète

de l'échange de vues qui suivit ces exposés. Aucun des participants

ne fit de réserves sur l'importance du problème exposé. Plusieurs
insistèrent au contraire sur la nécessité pour le savant, et plus spécialement

pour celui qui est chargé d'un enseignement, de prendre
conscience de la position philosophique qu'impliquent des présuppositions
adoptées souvent au nom de l'évidence et de mettre en lumière les
liens qui unissent toute recherche scientifique à l'activité intellectuelle

en général.
La plupart des orateurs ont reconnu l'intérêt d'un enseignement

de la philosophie, de l'histoire ou de la méthodologie des sciences; l'un
fit cependant remarquer qu'il est préférable de ne pas faire de philo-



— 85 —

sophie du tout que d'en faire trop peu. Il s'agit de placer les étudiants
en face des problèmes fondamentaux et de les amener à y réfléchir
par eux-mêmes, sans oublier que les questions philosophiques et les

réponses d'un homme de cinquante ans sont peut-être bien éloignées
des préoccupations et de la compréhension d'un adolescent.

Quant à des solutions pratiques, il n'en fut guère question que
pour en montrer les difficultés. On rappela la diversité irréductible
des attitudes philosophiques s'opposant à l'unité de vue qui finit par
se créer autour d'un problème scientifique. On insista sur la différence
entre la Suisse alémanique, où l'enseignement de la philosophie n'existe
souvent pas au gymnase, et la Suisse romande, où cet enseignement est
donnée, mais généralement sous une forme moins développées dans les
sections scientifiques que dans les littéraires. Ici se pose un problème
particulier, car le maître qui enseigne la philosophie à des élèves
scientifiques devrait être versé dans les sciences. Un maître de culture
scientifique serait souvent mal préparé à cet enseignement, mais un
maître de culture littéraire n'y serait guère mieux préparé. Le pont
entre les deux enseignements ne saurait donc être construit uniquement
au niveau gymnasial.

Pour le degré universitaire, plusieurs orateurs insistèrent sur
l'importance de l'enseignement de l'histoire des sciences. Mais on fit aussi
observer l'importance d'un enseignement proprement philosophique,
en rapprochant par exemple des règles de la morale la discipline que
s'impose le savant, ou en soulignant la composante esthétique qui
inspire parfois aussi bien l'observateur que le théoricien. La morale
pourrait avoir sa place dans cet enseignement à côté de la logique, de
la méthodologie des sciences et de la psychologie. Un tel enseignement
ne serait pas utile au futur savant seulement ou au futur pédagogue,
mais encore à l'ingénieur qui aura à diriger des hommes.

Plusieurs participants émirent le vœux que de semblables
rencontres aient lieu lors des prochaines réunions de la S. H. S. N.

Prirent la parole : MM. André Mercier (Berne), Hans Fischer
(Zurich), Otto Schüepp (Bâle), Hugo Saini (Genève), Maurice Gex
(Lausanne), Jean Lugeon (Zurich), H. Guggenheimer (Bâle), Max Schürer
(Berne), Robert Mercier (Lausanne), Karl Miescher (Bâle), Edm.
Althen* (Aigle).


	Les rapports entre l'enseignement des sciences et l'enseignement de la philosophie

