
Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft =
Actes de la Société Helvétique des Sciences Naturelles = Atti della
Società Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

Band: 116 (1935)

Vereinsnachrichten: Sektion für Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


12. Sektion für Geschichte der Medizin nnd der Naturwissen¬
schaften

Sitzung der Schweizerischen Gesellschaft für Geschichte der Medizin
und der Naturwissenschaften

Montag, 19. August 1935

Präsident: Prof. Dr. G. Senn (Basel)
Aktuar : Dr. A. Voirol (Basel)

1. A. Gandolfi-Hoenyoed (Fribourg). — Usages médicinaux de

VAnguille d'après le Dr Georg Handsch von Limus 1529—1579.
Le Dr G. Surbeck, Inspecteur fédéral de la Pêche, m'a très aimablement

fait connaître un ouvrage curieux qui contient des données
intéressantes sur l'usage médicinal de l'Anguille et d'autres poissons paru
dans « Sammlung Gemeinnützige Vorträge ». Herausgegeben vom Deutschen
Verein zur Verbreitung gemeinnütziger Kenntnisse in Prag, Juni-Juli
1938, Nr. 650/51:

Georg Handsch von Limus, « Die Elbefischerei in Böhmen und Meissen ».
Bearbeitet von Direktor Ottokar Schubert, Schitarschen bei Hostau.
Fischereiexperten des Landeskulturrates für Böhmen. Page 18.

«Die Haut des Aals. Heilmittel vom Aale.
Aus der Rückenhaut des Aals werden Riemen verfertigt. Das Fett

verwendet man bei Ohren- oder Nervenschmerzen, die Galle bei
Augenkrankheiten. Man sagt, dass der Wein, in welchem man den Aal erstickt
hat, die Eigenschaft habe, dass, wenn man ihn trinkt, einen Ekel vor
Wein bekommt. Wenn man Fett eines dicken Aales in Wasser mit
Salz kocht und diese Mischung auf den kahlen Kopf schmiert, wachsen
die Haare wieder. Unsere Landleute glauben, dass die Kühe sofort
tragend werden, wenn man gleich nach der Begattung ihnen einen
Aalschwanz zu fressen geben kann. »

On ne connaît pas la date de la publication de Handsch von Limus,
mais c'était un contemporain de Conrad Gessner.

Presque tous ces usages médicinaux se trouvent dans le Historia
Animalium de cet auteur, publié à Zurich en 1558.

Chose curieuse, l'ouvrage de Gessner indique l'usage de la graisse
d'Anguille cuite dans de Feau sans sel contre la calvitie ; tandis que
Handsch von Limus en préconise l'emploi cuite avec du sel.



— 395 —

Les pêcheurs du Lac de Trasimène en Italie emploient des lacets
pour leurs chaussures de chasse, etc. en peau d'Anguille à l'heure
actuelle.

2. Gr. Senn (Basel). — Asklepiodotos, ein spätantiker Arzt und
Naturforscher.

Im Widerspruch zu der allgemein verbreiteten Auffassung, dass
die rein naturwissenschaftliche Forschung, wie sie im 4. und 3.
vorchristlichen Jahrhundert am östlichen Mittelmeere geblüht hat, schon
vor Beginn der neuen Zeitrechnung ausgestorben sei, wird durch die
Tatsache widerlegt, dass der um 475 p. Chr. lebende Arzt und
Naturforscher Asklepiodotos aus Alexandria mit den Werken des Archytas
(um 360 a. Chr., akustische Experimente), Piaton (427—348 a. Chr.,
Timaios Kapillarität), Aristoteles (384 — 322, 3 Stellen: Meteorologie,
Himmel, Tierkunde), Theophrastos (370—285, 8 Stellen: Über die Farben,
Steine, Hölzer, Pflanzenkunde, weisse Niesswurz, Charaktere, Metaphysik,
Über die Frömmigkeit mit Ablehnung des Opfers?), Corpus hippocraticum
(5.—3. Jahrhundert a. Chr.: Diät) und Soranos (um 98 —138 p. Chr.)
vertraut gewesen ist. Aus dieser Aufzählung früherer Autoren geht
hervor, dass sich Asklepiodotos trotz seinem Neoplatonismus die
Vorbilder keineswegs in der platonischen, sondern in der peripatetischen
Schule, und zwar bei solchen Forschern gesucht hat, welche, wie der
alternde Theophrast, wie Straton und Herophilos, die positivistisch-
experimentelle Forschungsmethode angewendet und dadurch Naturwissenschaft

und Medizin zur höchsten Blüte gebracht hatten. Die Tatsache
ferner, dass Asklepiodotos akustische Experimente ausgeführt,
zoologischanatomische Studien getrieben und intensiv nach Pflanzen, und zwar
auch nach seltenen, gesucht hat, beweist, dass er nicht etwa nur die
Resultate seiner antiken Vorbilder reproduziert, sondern auf der von
ihnen geschaffenen Grundlage auch selbständig weitergeforscht hat, als

einziger, bisher bekannt gewordener Naturforscher der Spätantike.

3. J. Stbohl (Zürich). — Okens Stellung zu Paracelsus und zur
Geschichte der Naturwissenschaften überhaupt.

Ein Zeitgenosse Okens, der Philosophieprofessor Rixner, nannte die
Okensche Naturphilosophie gelegentlich „spekulative Physik" ; derselbe
Rixner hat auch Paracelsus vor allem als Physiker gesehen und
geschildert. Dass das spekulative Element ebenso wie der empirische Gehalt
der Paracelsischen Lehre (mit ihren zahlreichen spiritus) der Zeit
entsprechend gestaltet und von dem Inhalte und den Formen der Wissenschaft

zu Beginn des 19. Jahrhunderts wesentlich verschieden war, ist
eine Selbstverständlichkeit, deshalb aber keineswegs geeignet, das
prinzipielle Bestehen eines Parallelismus zwischen ihr und der romantischen
Naturphilosophie eines Oken übersehen zu lassen.

Ganz besonders zu beachten sind dabei auch die Ähnlichkeiten im
persönlichen Erleben und Sichgeben bei Paracelsus und Oken : das Tumul-
tuarische in ihrem Wesen; die Unkonventionalität beider Männer; die



— 396 —

originelle, unmittelbar gestaltende Verwendung ihrer deutschen
Muttersprache, neben gelegentlichem Hang zu exotisch klingenden Titeln; das

enge Verbundensein mit Volk und Laien ; die Art der Einstellung beider
aus dem Katholizismus hervorgegangener Gelehrten zu Kirche und
Religion. Daneben bestanden zweifellos wesentliche Unterschiede zwischen
ihnen : im sozialen Herkommen ; in der Art ihrer Beziehungen zu Krankheit

und Heilkunde ; im Anteil von Rationalem und Gefühlsmässigem
beim einen und beim anderen usw. Das alles hatte zweifellos Einfluss
auf ihr Verhältnis zur Wissenschaft.

Eine einigermassen orientierende Vorstellung, wie Oken selbst sich
zu Paracelsus gestellt hat, ermöglichen zwei Paracelsus betreffende
Bücherbesprechungen, die Oken in der „Isis" gebracht hat. In beiden
äussert er sich sehr begeistert über den medizinischen Neuerer des
16. Jahrhunderts, rühmt dessen Sinn für eigenes Denken und Beobachten
und betont, dass die Medizin mit solcher Methode viel rascher
vorwärtsgekommen wäre, wenn nur die Hilfswissenschaften nicht gar zu weit
zurück gewesen wären, worauf letzten Endes die Verkennungen und
Verunglimpfungen des Paracelsus eigentlich beruhen. Vor allem aber sagt
er deutlich, die Lehre des Paracelsus könne man eine Naturphilosophie
nennen. Es sei auffallend, wie dessen Lehren mit denen der Neueren
übereinstimmen. Dabei schwebt ihm offenbar als tertium comparationis
vor : der harmonische Zusammenklang von Tatsachen und Ideen. Vor
allem letzteres: das Vorhandensein verbindender Ideen zwischen den
empirischen Feststellungen galt für Oken immer als die spezifische
Signatur fruchtbarer Naturwissenschaft, d. h. für ihn eben der
Naturphilosophie.

Bei dieser Gelegenheit zeigte Oken auch, welcher Art seine eigenen
Beziehungen zur Geschichte der Naturwissenschaft waren : nicht kritiklos

aufgehen im Wissen, das in früheren Zeiten erworben wurde, aber
auch stets sich bewusst sein, dass die vorangegangenen Geschlechter so

gescheit waren wie die lebenden. Solche Einstellung ist übrigens nicht
zu verwundern bei einem so vielseitig antiquarisch interessierten Mann,
wie Oken es war, der den Fischen im Moselwerk des Ausonius eine
besondere Abhandlung gewidmet hat, als Berichterstatter sehr aktiven
Anteil nahm an der Vorbereitung einer von der Gesellschaft Deutscher
Naturforscher und Ärzte 1828 beschlossenen neuen Plinius-Ausgabe, und
der eng verbunden war mit Altertumsforschern wie dem Freiherrn von
Lassberg auf der Meersburg oder wTie Ferdinand Keller in Zürich, mit
denen zusammen er den römischen Siedelungen und Strassenbauten in
der Schweiz und in Süddeutschland nachgegangen ist.

Immerhin war doch auf dem Gebiet der Wissenschaftsgeschichte
Okens Sensorium ein ziemlich gedämpftes, sein Urteil oft reichlich
summarisch. Nicht gespannt fragend und lauschend, wandte er sich der
Vergangenheit zu; die Eindrücke, die er erhielt, waren vielmehr stark
übertönt durch die aufklärerische Note, die der Zeit allgemein und
seiner Art ganz besonders nahelag. Das geht deutlich aus den
zoologiegeschichtlichen Betrachtungen hervor, die sich im 4. Band seiner All-



— 397 —

gemeinen Naturgeschichte finden. Da ihm die Naturgeschichte als eines
der vornehmsten Werkzeuge im Kampf gegen den Aberglauben erschien,
galt ihm die Entdeckung der Buchdruckerkunst als der wesentliche
Wendepunkt in der Geschichte der Naturwissenschaft. Er teilt diese
Geschichte daher in zwei Perioden. In der ersten waren die
Wissenschaften Privat- und Standesangelegenheit, in der zweiten dem Volk
und Staate zugeordnet.

Aristoteles, die Renaissanceforscher (Geßner, Rondelet, Belon, Sal-
viani, Aldrovandi), dann Haller, Linné und zuletzt Cuvier markieren
die grossen Etappen, die Oken in der Zoologiegeschichte anerkennt.
Wie Linné die Naturkörper in ein Ganzes vereinigt und geordnet hat,
so habe Haller die Teile und Verrichtungen derselben (Anatomie und
Physiologie) zu einem Ganzen verarbeitet; Cuvier habe dann die
Leistungen von Aristoteles, Haller und Linné in einzigartiger Weise
zusammengebogen zu dem Tiersystem auf Grundlage der natürlichen
Methode.

Wenn vorher das Aufklärerische in der Art Okens betont wurde,
so kann das nicht geschehen, ohne dass ergänzend auch hier ein Hinweis

auf die mystische Komponente erfolgt, die seine Einstellung zur
Wissenschaft von Jugend auf bestimmt und begleitet hat, und die nicht
zuletzt wiederum ein Verbindungsmotiv zu Paracelsus hin darstellt. Dazu
passt vorzüglich das besondere Interesse, das Oken offenbar den Para-
celsus'schen Sätzen über das Verhältnis von Wissen und Glauben
entgegenbrachte,1 und zwar Sentenzen wie den folgenden: „Dem Weisen
erkleckt daher nicht der blosse Glaube. Wer glaubt, ohne ein Philosoph
zu sein, der ist kein weiser Mann. Ein Tor, welcher ohne weiteres
glaubt, ist tot in seinem Glauben : denn die Werke der Natur, der
Zeichen und der Wunder machen seinen Glauben. Wer da glauben will,
der muss auch wfissen ; denn aus und nach seinem Wissen glaubt er.u
Solche Sätze haben vermutlich das mystische- Element, das von früh
auf Okens Orientierung zur Naturphilosophie bestimmt hat, ins Schwingen
gebracht.2

Gewissermassen als rationalistisches Gegenstück zu solcher
Betrachtungsweise der Naturphilosophen kommt einem hier etwa der Kantsche
Ausspruch in Erinnerung : Der Tod aller Naturphilosophie wäre der
Hylozoismus. So mögen in der Tat die Dinge, von den verschiedenen
Standpunkten der Philosophen aus gesehen, sich ausnehmen. Für den
nicht-philosophisch orientierten Naturforscher ist die Aufgabe eine andere:
möglichst unmittelbaren und vielseitigen, nüchternen und wahrhaftigen
(d. h. unter anderem auch nicht übereilten) Tiefenkontakt zwischen
Mensch und Natur herzustellen.

1 Er verweist nämlich ausdrücklich auf die betreffende Seite 37 von
Rixners Buch über Paracelsus, wo sich diese Sätze finden, die von Rixner
nach der Huserschen Ausgabe von 1616/18 der Paracelsischen Werke zitiert sind.

2 Vgl. J. Strohl: Lorenz Oken und Georg Büchner. Zwei Gestalten aus
der Übergangszeit von Naturphilosophie zu Naturwissenschaft. Zürich 1936.
(Im Druck.)



— 898 —

4. E. Goldschmid (Lausanne). — Kranken-Physiognomik.
Physiognomik ist die Kunst, aus der sichtbaren Bildung des Gesichts

(und allenfalls des übrigen Körpers als Ganzem) auf seelische
Eigenschaften zu schliessen.

Krankenphysiognomik will Diagnosen stellen oder stützen auf Grund
sichtbarer und greifbarer, also nachweisbarer und zu kontrollierender
pathologischer Veränderungen im Gesicht.

Die moderne Krankenphysiognomik geht zurück auf Lavater (1775)
und Kliniker wie Alibert (1806) und besonders K. H. Baumgärtner (1889).
Sie kann sich heutzutage auf eine grosse Anzahl von einwandfrei
nachgewiesenen, sichtbaren Veränderungen bei zahlreichen Krankheiten stützen
und hat moderne Untersuchungsmethoden zur Verfügung.

Auf Grund ihres Wesens wie ihrer klinischen und pathologischanatomischen

Untersuchungsergebnisse ist sie ein Teil der wissenschaftlichen

Medizin wie der ärztlichen Kunst. Sie kann aber nur dann
Nutzen stilten, wenn sie vor Diskreditierung durch phantasiebedingte
Verirrungen sowie durch Verkennung und Verwischung ihrer Grenzen
bewahrt bleibt.

Es wurden die neuesten mit den klassischen Werken verglichen
und eine Übersicht über Krankheiten mit Gesichtsveränderungen
gegeben. Ferner wurden zwölf Lichtbilder projiziert.

5. Eduard Fueter (Zollikon-Zürich). — Descartes und die
Entstehung der modernen exakten schweizerischen Naturwissenschaften.

Auf das blühende Zeitalter des Humanismus, wo die Naturforschung
durch Konrad Gessner, Paracelsus, Plater, Bauhin usw. glänzend gefördert
wurde, folgte in der Gegenreformation ein Rückschlag. Alles Denken erhielt
wieder einen geistlich-theologischen Anstrich. Die freie Forschung, deren
Wiedergeburt die grösste Tat des Humanismus gewesen war, brach in
manchen Ländern Europas weitgehend zusammen ; das Prinzip der
kirchlichen Autorität wurde vorwaltend. Im schweizerischen Protestantismus

erlebte diese Entwicklung ihren Höhepunkt in der „Formula
Consensus" 1675. In der exakten Naturforschung entstammen während
dieses Zeitraums nur zwei Männer der Schweiz mit grösseren Leistungen:
der Toggenburger Joost Bürgi (Mitentdecker der natürlichen Logarithmen)
und der Luzerner Johann Baptist Cysat (Entdeckung von Nebelflecken
und des Orionnebels). Beide lebten im Auslande. Dies änderte mit dem
Einzug des Cartesianismus nach 1660. Dank seiner vermittelnden Stellung
im Glauben und in der kopernikanischen Lehre, seinem Rückhalt an
der Mathematik und dank endlich der mit dem Altprotestantismus
verwandten Rationalität gelang es der neuen Anschauung, sich gegen die
heftige Bekämpfung durch die Orthodoxie durchzusetzen. Sie entschied
den methodischen Streit zwischen scholastischer Logik und Mathematik
zugunsten der letztern, und bedeutet daher nicht nur den Anfang der
schweizerischen Aufklärung, sondern ebenso das definitive Ende des

geistigen Mittelalters. Durch ihre unmittelbare Einwirkung und mit
ihrem siegreichen Einzug beginnt das glanzvolle Zeitalter der Bernoulli



— 399 —

und Euler, Cramer und Turretini, Hermann und Scheuchzer. Die
Anschauung der Universalmathematik fand daher auch in der Schweiz
Anhänger. Der anfängliche Gegensatz zwischen einem Teil der Geistlichkeit

und der Forschung trat bald zurück durch die von J. A. Turretini
verkündete Lehre von der natürlichen Offenbarung, die zwischen beiden
ein positives Verhältnis darstellte und sehr befruchtend wirkte. Nach
1700 verminderte sich der cartesianische Einfluss ; Leibniz, Newton,
Locke traten in den Vordergrund. Die Folge des Verhältnisses mit der
Kirche war eine intensive Beschäftigung mit der fachlichen Forschung,
unabhängig von aller Spekulation, wodurch sich die auffallende Armut
an reiner philosophischer Betrachtung in diesem Zeitraum erklärt.

Die letzte Verteidigung des Cartesianismus auf naturwissenschaftlichem

Gebiet hatte Johann I. Bernoulli (1730) zum Urheber. Die
fachmathematische Anregung durch Descartes war ebenfalls beträchtlich
(sie zeigt sich u. a. in den verschiedenen „Annotationes" der Bernoulli
und Cramers zu Descartes „Géométrie"); sie ist aber ohne Besonderheit
und weit weniger wichtig als die philosophische.

6. Hans Fischer (Zürich). — Etwas über die Pharmakotherapie
des Paracelsus (Helleborus).

Die Helleborustherapie ist aus der griechischen Medizin über Rom
und die Araber in die Therapie des Abendlandes gelangt. Wie im
Altertum, so wurde auch zur Zeit des Paracelsus „weisser" und
„schwarzer" Helleborus verwendet, welche wir botanisch mit Veratrum
album und Helleborus niger identifizieren dürfen.

Die Helleborustherapie des Paracelsus ist nach Anwendungsart und
Indikationen im wesentlichen antik : an den beiden Orten, wo Paracelsus
über Helleborus im Zusammenhang schreibt, in einem „Herbarius"-Fragment

und einer ebenfalls fragmentarischen Schrift „Über die Natur der
Dinge", welche beide wohl vor 1525 entstanden sind, beruft sich
Paracelsus ausdrücklich auf Hippokrates und die „Alten". Paracelsus gab
aber der Helleborustherapie dadurch eine neue Bedeutung, dass er im
Gegensatz zu den heftig von ihm bekämpften Galenisten seiner Zeit
nicht nur die „Humores" im Sinne der Viersäftelehre behandelt, sondern
„die krankheit selbs". Bei der Helleborustherapie der Wassersucht
handelt es sich für Paracelsus nicht nur um „ausleerung der säfte",
nicht nur um Beseitigung „superfluitatis", sondern die richtige Therapie
der Wassersucht ist nach Paracelsus „dass nichts mehr wechst", also
eine kausalprophylaktische Therapie.

Wie Paracelsus gegen den humoralpathologisch orientierten
Galenismus seiner Zeit ankämpft, so setzt er sich auch aus der tiefen
Überzeugung heraus, dass Natur und Mensch eine untrennbare Einheit bilde,
für den Gebrauch einheimischer Drogen an Stelle der fremden
„transmarinen" ein. Darin liegt auch die Hauptbedeutung seines „ Herbarius "-
Fragmentes: Schaffung eines nicht nur dem Namen und der Sprache
nach deutschen Kräuterbuches, wie die zwar deutsch geschriebenen
Kräuterbücher seiner Zeit, welche aber trotz ihrer äusserlich deutschen



— 400 —

Form nur verdorbene Zitate aus Galen, Avicenna, Serapio usw. enthalten.
Dieser traditionellen, auf antiken und arabischen Quellen basierenden
Medizin stellt Paracelsus das Prinzip der eigenen Erfahrung gegenüber,
durch welche allein genügende Sicherheit erlangt werden kann. — Galen
ist der grosse Scheidepunkt : Paracelsus verwirft seine jeder
unvoreingenommenen Naturbeobachtung im Wege stehende Qualitäten- und Vier-
säftelehre, um freie Bahn zu gewinnen für die neue grosse Aufgabe,
die Ergründung des „liechtes der natur", zu deren Träger er vom
Schicksal erwählt worden ist: „dieweil mir erlaubt ist, der natur iren
gang zu beschreiben, etwas mer aus ir mir befohlen dan euch."

Zwar hat Paracelsus, äusserlich gesehen, antike Therapie getrieben,
antike Drogen benutzt. Aber in der Begründung dieser Therapie, in der

„natürlich theorik", geht er weit über die dogmatische Humoralpatho-
logie hinaus. Er ist der revolutionäre Reformator der Medizin, der als

lange verborgenes Ferment durch die Jahrhunderte gewirkt hat.
Paracelsus ist der grosse Schöpfer, der eine neue Naturansicht heraufführen
hilft, welche bei ihm allerdings stark mit den Elementen jenes mystisch
gefärbten Piatonismus des 15. Jahrhunderts, etwa eines Pseudo-Dionysius
Areopagita, vermischt ist, welcher auch bei Nicolaus Cusanus sich besonderer

Wertschätzung erfreute. In der Medizin werden die neuen
Anschauungen des Paracelsus unmittelbar fruchtbar in der chemiatrischen
Richtung der Physiologie und Therapie, welche dann in Jan Baptist
van Helmont am Ende des 16. Jahrhunderts ihren hervorragendsten
Vertreter gefunden hat.

7. Eduard Fueter (Zollikon-Zürich). — J. B. Micheli du Crest

(1690—1766) als NaturforscherJ
Das schweizerische 18. Jahrhundert ist in den Naturwissenschaften

ausgezeichnet durch eine erstaunlich grosse Zahl von „Naturliebhabern",
d. h. Forschern, die Neigung und Begabung neben dem bürgerlichen
Beruf und ohne Fachstudium zur Beschäftigung mit der Natur führten.
Ihre Leistungen standen oft den besten Gelehrten nicht nach und
bedingten sogar die damalige Forschung in ihrem Umfang. Einer der
interessantesten und hervorragendsten Vertreter war der Genfer J. B.
Micheli du Crest. Seine äussern Schicksale waren wechselvoll und
tragisch. Nach einer glänzenden Offizierslaufbahn in französischen Diensten,
wobei er sich als Fortifikationsingenieur auszeichnete, geriet er in
politische Opposition zur Regierung seiner Vaterstadt. Seit 1788 beschäf-

1 Michelis Bedeutung und Leistungen waren von jeher umstritten. Mit
ihm haben sich bisher hauptsächlich beschäftigt R. Wolf, Biographien I, und
J. H. Graf, Micheli du Crest (Bern 1890), sowie in einem glänzenden Aufsatz
Prof. C. Burckhardt, der die politische und menschliche Gestalt darstellte
(„Neue Schweizer Rundschau", September 1934) Ein fertiges Manuskript ver-
fasste A. Corbaz. — Die folgenden Ausführungen gründen sich auf neue Quellen.
Sehr wertvolles Material entstammt dem Micheli-Archiv in Landecy, dessen
Benützung mir in dankenswertester Weise von Frau H. Micheli gestattet wurde.
— Die nachfolgenden Untersuchungen sollen als gesonderte Publikation
erscheinen.



— 401 —

tigte er sich hauptsächlich mit naturwissenschaftlichen Studien, in Paris
im Umgang mit Réaumur, Mairan, Maraldi, Maupertuis, des Fontaines
usw., später in Basel während einiger Zeit mit Daniel Bernoulli. Der
Hauptteil seiner naturwissenschaftlichen Arbeit fällt in die Zeit seiner
politischen Gefangenschaft auf Aarburg (1747—1766, mit kurzem
Unterbruch).

Micheli trat in der Naturforschung als Geodät und Physiker hervor.
Bekannt sind seine schöne und exakte Karte der Umgebung Genfs, die
er selbst aufnahm, sein klassisches Mémoire über die Landesvermessung
der Schweiz und sein Alpenpanorama (1755), das erste, das im Druck
erschien.1 Den Luzerner Pfyffer unterstützte er stark bei der Erstellung
des berühmten Beliefs der Innerschweiz. Auf dem Gebiete der Thermo-
metrie erfand er die Kalibrierung, verbesserte das Réaumursche
Weingeistthermometer, indem er es vergleichbar machte und die Genauigkeit
bedeutend steigerte, sowie in 100 Grad einteilte (die Skala erstreckte
sich vom „Tempéré", d. h. Temperatur tiefer Keller bis zum
Wassersiedepunkt). Fast alle wissenschaftlichen Wärmemessungen der Schweiz
beruhen um die Jahrhundertmitte auf seinen Instrumenten. In der Baro-
metrie entdeckte er eine vervollkommnete Linierung. Bei seinen
Untersuchungen über die Temperatur des Erdinnern stiess er auf das Problem
der geothermischen Tiefenstufe. Genial war sein Gedanke, durch Ver-
gleichung der Pendelschwingungen in der freien Atmosphäre und im
Vakuum die Frage „materieller" Äthereigenschaften quantitativ zu
beantworten ; die sorgfältigen Versuche führte der Mathematiker J. H.
Lambert durch und teilte sie Euler mit.

Die Gesamtleistung Michelis war beträchtlich; sie wäre noch grösser,
hätte er seinem unruhigen Leben Zügel angelegt ; so aber hatte er, nach
einem Worte Daniel Bernoullis, „alle Götter gegen sich".

1 Ein auf Vermessungen beruhendes Alpenpanorama zeichnete schon um
1685 J. C. Fatio de DuilLier. Vgl. E. Clouzot, La carte de J. C. F. (1984).

26


	Sektion für Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften

