Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft =
Actes de la Société Helvétique des Sciences Naturelles = Atti della
Societa Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

Band: 114 (1933)

Artikel: Totenfeste in Nord-Neuirland
Autor: Buhler, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-90393

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-90393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Totenfeste in Nord-Neuirland

Von

ArLrrED BUHLER

Das langgestreckte Neuirland ist die zweitgrosste Insel des
Bismarckarchipels, dem nordlichsten Teile Melanesiens, der seit
dem Weltkriege als Mandatsgebiet des Volkerbundes von Australien
verwaltet wird und mit ganz wenigen Ausnahmen schon vollig
unter Kontrolle der Weissen steht. Zum Teil schon seit Jahrzehnten
haben dort Héindler, Pflanzer und vor allem Missionare die ein-
heimische Kultur verdndert und an vielen Orten mehr oder weniger
zum Verschwinden gebracht. Ganz besonders gilt dies von Neuirland.
Schon seit 1875 ist hier die Mission tdtig, und bereits um 1880
wurden die ersten Handelsstationen und Pflanzungen angelegt. Um
1900 begann man ferner lings der Nordostkiiste mit dem Bau
einer Strasse, die gegenwirtig vom Distriktshauptort Kavieng, von
der Nordspitze der Insel aus, iiber beinahe 250 km befahrbar ist,
und die natiirlich die Erschliessung des Landes in ganz gewaltigem
Masse forderte. So liegen heute allein lings dieses Fahrweges
28 grosse Pflanzungen. Dazu kommen im nordlichen Teil ungefihr
ein Dutzend weitere an der Westkiiste, die von Neubritannien aus
leicht erreichbar ist, acht Stationen mit weissen Missionaren,
und sozusagen in jedem Dorf schwarze, sehr oft aus fremden
Gegenden stammende Missionslehrer. Frei von Pflanzungen ist vor-
laufig das gebirgige Innere, aber auch dort ist die Mission zum
Tell schon seit Jahren an der Arbeit. Ausserdem hat man bereits
vor dem Weltkriege, noch unter deutscher Verwaltung, begonnen,
die Inlandbewohner an die Kiiste herunterzuziehen, um sie besser
kontrollieren und beim Bau und Unterhalt der Strasse verwenden
zu konnen. Die australische Verwaltung hat diese Taktik fortgesetzt,
mit dem Erfolg, dass sich heute ein recht ansehnlicher Teil der
frithern Bergbewohner dauernd am Meeresufer niedergelassen hat
oder doch dort ein zweites Dorf besitzt, das periodisch, wihrend



— 244 —

der Arbeit an der Strasse, oder anlisslich von Inspektionen durch
Regierungsbeamte, bezogen wird.

Seit Beginn der Kolonisation durch die Europder ist ausserdem
Nord-Neuirland ein bevorzugtes Anwerbegebiet fiir Plantagenarbeiter
gewesen, und es ist ohne weiteres klar, dass die in jungen Jahren
weggezogenen Leute in der Fremde nicht nur einen grossen Teil
ihrer eigenen Sitten und Briuche verloren, sondern auch viel
Neues in ihre Heimat zuriickbrachten.

So ist es durchaus nicht verwunderlich, dass heute vom
urspriinglichen materiellen Besitz der Neuirlinder nicht mehr viel
ibrig geblieben ist, und dass sich auch die geistige Kultur schon
sehr stark verdndert hat. Es ist im Gegenteil erstaunlich und
zeigt, wie kolossal diese Briduche im Volk verwachsen sind, dass
sich viele Kultsitten bis heute erhalten haben, wenn auch nicht
mehr in so grossartigem Rahmen wie frither und oft nur noch als
leere Formen, ohne Bewusstsein ihres einstigen Inhaltes. Dazu
gehOren in allererster Linie die zu Ehren der Verstorbenen ab-
‘gehaltenen Zeremonien, speziell die Uli- und die Mulligan- oder
Malangganfeiern. Leider hatte ich keine Gelegenheit, eines der
schon recht seltenen Ulifeste zu sehen, weshalb ich mich auf die
Mulligan beschrinken mochte. (Der Name Mulligan oder Mdlanggan
bezeichnet sowohl die bei den Festen eine grosse Rolle spielenden
Schnitzereien, als auch die ganzen Feiern.) Diese Totenfeste werden
heute noch abgehalten in den Kiistengebieten Nord-Neuirlands und
auf den benachbarten Tabarinseln. Im Innern Neuirlands, soweit
dort noch Leute wohnen, fehlen sie mit Ausnahme der Senke von
Panmafei, wo sie sich von einer Kiiste zur andern ausbreiten.
Friiher scheinen sie auch auf dem benachbarten Neuhannover und
den kleinen Eilanden zwischen dieser Insel und Neuirland bekannt
gewesen zu sein, und anderseits sind sehr wahrscheinlich einzelne
isolierte Gebiete im Siiden erst in neuerer Zeit zu solchen Felern
gekommen. '

Sprachlich ist der ganze Verbreitungsbezirk kein einheitlicher.
Vom Norden her reicht ein eng an die Neuhannoversprache an-
schliessender Dialekt nach Neuirland heriiber, und weiter siidlich
folgen nicht weniger als fiinf weitere melanesische Sprachen, die
allerdings untereinander sehr nahe verwandt sind. Zu diesen sechs
Gruppen reiht sich an der Westkiiste eine isolierte siebente mit
einer nichtmelanesischen, sogenannten Papuasprache, und eine achte



— 245 —

endlich auf den Tabarinseln weist wiederum nahe Verwandtschaft
auf mit einzelnen Teilen der Nordostkiiste Neuirlands. Anthropologisch
ist zwischen den einzelnen Sprachgebieten kein Unterschied fest-
zustellen. Wohl trifft man, wie an vielen Orten Melanesiens, auch
hier auffillig verschiedene Typen, aber man kann sie nicht auf
bestimmte Bezirke lokalisieren. Hochstens ist festzustellen, dass
sich im &Hussersten Norden der Einfluss von sehr dunkeln Neu-
hannoverleuten bemerkbar macht, und dass auffillig viele Bewohner
der Tabargruppe hellkaffeebraun sind. Sonst aber trifft man iiberall
an denselben Plitzen Leute mit feinen Gesichtsziigen neben solchen
mit sehr groben, helle neben dunkeln, stumpf- und breitnasige
neben solchen mit semitischem Profil, verhdltnismissig grosse
Individuen neben recht kleinen. Alle diese verschiedenen Formen
sind lebendige Beweise fiir eine Vermischung verschiedener Ein-
wandererstrome mit altans#issigen Volksgruppen, die anscheinend
in Neuirland stirker und komplizierter war als in andern Teilen
Melanesiens. Es ist deshalb zu erwarten, dass auch die Kultur der
Insel keine einheitliche ist, und in der Tat zeigen sich selbst
innerhalb des Mulligangebietes im Einzelnen starke Verschiedenheiten.
Schon die Bestattungsweise ist nicht iiberall gleich. Von der Nord-
spitze der Insel bis hinunter an die Grenze des zusammenhiingenden
Verbreitungsgebietes der Mulligan herrscht Verbrennung vor. Siidlich
davon, und die isolierten Inseln der Mulligankultur einschliessend,
folgt eine namentlich im Innern sich ausbreitende Zone, wo der
Tote Im Haus oder im Hofe beigesetzt und der Schidel spiter
wieder ausgegraben und zum Teil iibermodelliert wurde. Auf den
Tabarinseln sollen Kremation und Erdbestattung nebeneinander
vorgekommen sein, und endlich wurden im ganzen Mulliganbezirk
Tote auch etwa ins Meer versenkt oder in Booten ausgesetzt,
Verbrennung iiberwiegt allerdings weitaus. Die geschmiickte und
bemalte Leiche wird in einem mit Bldttern und Blumen verzierten,
tragsesselartigen Gestell festgebunden und dann in einem Kisten-
artigen Scheiterhaufen verbrannt. Meistens werden die Knochen-
reste gesammelt, in der Hiitte eines Angehorigen oder in einem
Maskenhaus aufbewahrt und spéter, wahrscheinlich nach den grossen
Totenfeiern, ins Meer geworfen. Wo an den Kiisten und auf den
Tabarinseln Erdbestattung Sitte ist, grub man friiher die Knochen
wieder aus und setzte sie nach dem grossen Feste in Hohlen bei,
oder liess sie, namentlich die Schédel, zwischen den Wurzeln von



— 246 —

Béumen vermodern. Oft trifft man noch heute, namentlich auf den
Tabarinseln, ganze Haufen dieser Uberreste.

Vorlidufig kann noch nicht festgestellt werden, welche Bestattungs-
weise die alteingesessene ist, woher die andern kamen und
namentlich nicht, welche urspriinglich mit unsern Totenfeiern zu-
sammenhing, wenn auch die Verbrennung, als die am weitesten
verbreitete, mit grosster Wahrscheinlichkeit dazu gehort.

Alle Bestattungsarten zeichnen sich durch verhiltnismissig
geringen Aufwand aus. Nur die néchsten Angehorigen und in der
Hauptsache nur die Frauen nehmen daran teil, wihrend die iibrigen
Leute des Dorfes wie gewohnlich ihrer Arbeit nachgehen oder
plaudernd, rauchend und Betel kauend herumsitzen. Lautes Klage-
geheul begleitet die eigentliche Beisetzung, und ein Essen bildet
den Abschluss der Feier. Ich hatte leider keine Gelegenheit, die
Bestattung eines bedeutenden Mannes zu sehen, doch wurde mir
erzihlt, dass dann das Klagegeheul der Frauen drei Tage und
drei Nidchte dauert, dass jeden Tag ein Schwein geschlachtet und
verspeist wird, und dass sofort nach der Beisetzung ein Essen
mit mindestens 12 Schweinen stattfindet. Dieses Festessen scheint
tiberhaupt immer der wichtigste Teil der Zeremonie zu sein, auch
bei der Bestattung einfacher Leute. Wenn es nimlich die niichsten
Angehirigen des Verstorbenen nicht bestreiten konnen, dann muss
der Sippenilteste dafiir aufkommen. Dies zeigt, dass den Bestattungs-
zeremonien doch eine gewisse Bedeutung zukommt, wenn auch der
dabei gezeigte Aufwand in keinem Verhiltnis steht zu dem der viel
spiter, oft Jahre nach dem Todesfall folgenden eigentlichen Toten-
felern, und wenn man auch hiufig den Eindruck erhilt, dass die
Leute der Beisetzung eines Toten geradezu gleichgiiltig gegeniiber-
stehen. Dies ist iibrigens nicht nur in Neuirland so. Auch auf
Manus, der grossen Admiralititsinsel, sah ich, um ein anderes
Beispiel anzufiithren, wie sich spielende Madnner kaum von ihrer
Tétigkeit abhalten liessen, als ein Toter des Dorfes iiber den Platz
getragen wurde, dem als einziges Geleite seine Witwe folgte. Es
- wiire jedoch falsch, den Hinterlassenen auf Grund solcher Beob-
achtungen Mangel an Gefiithl vorzuwerfen. Wirkliche Trauer ist
sicherlich vorhanden, wie ich dies sehr oft wahrnehmen konnte
bei Leuten, die sich unbeobachtet glaubten. Aber ihre Ausserungen
sind durch Sitte und Brauch in bestimmte Formen gewiesen. Eine
solche Trauerform ist z. B. das Klagegeheul der Frauen, ebenso



— 247 —

wie die Lobpreisungen auf den Verstorbenen, womit die Witwen
in Manus ihr Geschrei von Zeit zu Zeit unterbrechen. Dort wird
tibrigens in derselben Weise wie bei Toten geheult, wenn fiir
Pflanzungen oder den Regierungsdienst bestimmte Leute das Dorf
verlassen. Trotz aller dieser Beispiele kann nun aber die Trauer
nicht als einziger Beweggrund der Bestattungsbriuche bezeichnet
werden. Sicherlich spielt dabei auch die Furcht vor dem Verstorbenen
eine sehr bedeutende Rolle. Empfindet doch der Tote nach allgemeiner
Auffassung sein Ableben, das nur ausnahmsweise auf natiirliche
Ursachen zuriickgefithrt wird, als schweres Unrecht, wofiir sich
sein Geist oder seine Seele zu richen versucht. Deshalb wiinschen
die Hinterlassenen, ihn mit seinem Schicksal zu versohnen, und
das bei keiner Beisetzung fehlende Essen ist die erste solche Mass-
nahme, gewissermassen eine symbolische Opfergabe an den Ver-
storbenen. Weitere folgen dann spéter, anlisslich der grossen Toten-
feiern, wo auch die Mulligan, die grossen Schnitzereien aufgestellt
werden. Aber oft, wenn ein besonders einflussreicher Mann gestorben
ist, der. auch im Jenseits seine Bedeutung beibehilt und deshalb
besonders gefiirchtet wird, stellt man sofort nach seinem Tode
eine kleine, provisorische Statue her, die aufgestellt bleibt, bis die
grossen an ihre Stelle treten. Ein Ausdruck der Furcht schien mir
oft sogar die etwas zu auftillig zur Schau getragene Gleichgiiltigkeit
zu sein. Es war gerade, als wollte man weder durch allzugrosse
Teilnahme, noch durch auffillige Flucht aus dem Dorf die Auf-
merksamkeit des Verstorbenen auf sich lenken. _

Bevor wir nun auf die grossen 'Totenfeiern eingehen, miissen
wir kurz festzustellen versuchen, wie sich der Neuirlinder das
Leben nach dem Tode vorstellt. Der Mensch hat nach seiner Auf-
fassung verschiedene Seelen. Noch scheint bei ihm die primitive
Anschauung einer Korperseele vorhanden zu sein, der Glaube an
einen Stoff als Lebenstriger, der in allen Teilen des Korpers, vor
allem aber im Kopf sitzt und der im Toten in verborgener Weise
fortlebt, zum Teil sich vielleicht auch als unsichtharer Dimon in
der Nihe des Verstorbenen herumtreibt. Die Verwendung von Teilen
des Skelettes, vor allem des Schédels, zu Zauberhandlungen, wie
dies z. B. auf den Regenmacherplitzen geschah, fir Waffen, wie
z. B. der Schienbeine oder der Armknochen fiir Speergriffe, und
die Sitte, Schidel anlésslich der grossen Feiern auszustellen oder
die Uberreste der Kremation bis zu diesem Zeitpunkte aufzubewahren,



— 248 —

weisen auf solche Anschauungen hin. Eine zweite Seele, die Hauch-
oder Atemseele, verldsst den Sterbenden durch den Mund und lebt
nun vorerst unsichtbar in der Ndhe des Dorfes. Es war nirgends
mehr direkt festzustellen, dass man sie sich in einer bestimmten
Form vorstellt; es scheint aber, dass die spiter zu erwidhnenden
méselai in Haifisch- oder Schlangenform mit ihnen in Zusammen-
hang stehen. An einzelnen Orten glauben die Eingebornen, dass
diese Seelen lebend bleiben und ihnen schaden oder niitzen konnen,
aber sie wissen nicht, wo sie sich aufhalten. An andern Orten aber
erfihrt man, dass sie unter gewissen Bedingungen in ein unter-
irdisches Totenreich wandern, dessen Lage man nicht genau kennt,
dessen Eing#inge aber, die sich meistens in Hohlen oder Lochern
auf kleinen Riffinseln befinden, an vielen Stellen gezeigt werden.

In weiterem Sinne scheint mit den Seelenvorstellungen ein
merkwiirdiger Geist im Zusammenhang zu stehen, der als unsicht-
bares Doppelwesen jedes Lebenden meistens auf Béumen und an
ganz bestimmten Pldtzen lebt, und der mit dem Menschen, zu
welchem er gehort, stirbt. Er wird gass oder gais genannt, wéh-
rend die den Korper verlassende Seele allgemein tdtanu oder tanudto
heisst. Beim gass handelt es sich wahrscheinlich in erster Linie
um totemistische Vorstellungen, worauf spéter niher eingegangen
werden soll. Wir wollen zundchst nur festhalten, dass jeder Tote
mindestens zwei Seelen besitzt, vielleicht sogar drei, die alle bei
den Totenfeiern in Frage kommen.

Und nun diese Feiern selbst. Es ist nicht mehr einwandfrei
festzustellen, wer sie vorbereitet und bezahlt. Dafiir scheint keine
feste Regel zu bestehen. Bald sind es die leiblichen Verwandten,
bald Totemangehorige. Nur ganz ausnahmsweise iibernimmt ein
einziger, besonders reicher Mann allein die Vorbereitungen, und
ebenso ausnahmsweise werden die Feste nur fiir einen einzigen
Toten abgehalten. Frauen scheinen an den Vorbereitungen und an
den Feiern wenigstens direkt nie beteiligt zu sein, abgesehen von
gewissen Ténzen, die aber vielleicht urspriinglich nicht zu den
Mulligan gehort haben. Dagegen werden verstorbene Frauen gleich
wie die Minner geehrt.

Ist nun der Beschluss gefasst, ein Mulligan abzuhalten, so gilt
es zundchst, einen oder mehrere Schnitzer fiir die Bildwerke zu
finden. Nicht immer ist dies leicht, da heute nur noch wenige,
meistens alte Médnner die Kunst verstehen. Oft werden sie von weit



— 249 —

entfernten Plitzen, ja sogar von andern Inseln geholt und halten
sich dann wahrend der ganzen, oft viele Monate dauernden Arbeits-
zeit als hochgeehrte Giste im Dorfe der Festgeber auf. Sie suchen
nun zunichst im Walde geeignete Exemplare von Alstonia villosa
oder scholaris, Biumen, die sich durch weisses, sehr weiches Holz,
dhnlich dem der Pappel, auszeichnen. Dann wird eine Werkhiitte
errichtet, worin die weitere, immer wieder durch Festlichkeiten
unterbrochene Arbeit vor sich geht. Schon das Fillen der Biume,
ihr Transport ins Dorf, woran sich die ganze ménnliche Bevolke-
rung beteiligt, das Anzeichnen der Holzstiicke, das Aushauen der
Hohlrdume in den Figuren, die Beendigung der Kopfe und die Ein-
setzung von Augen aus Schneckendeckeln, der Abschluss der fei-
neren Schnitzarbeiten und das Waschen der Bildwerke, die Be-
malung derselben und schliesslich ihre Aufstellung auf dem Fest-
platz, alle diese Stadien bieten Gelegenheit zu Festen, wobei der
Schweinebraten nicht fehlen darf, und wo ganze Nichte hindurch
gesungen, getanzt und auf den grossen Schlitztrommeln gespielt
wird. So ist schon die Vorbereitung der Hauptzeremonie eine sehr
kostspielige Sache, um so mehr, als die Schnitzer wihrend der
ganzen Zeit besonders ausgesuchte Speisen erhalten und sich fiir
ihre Arbeit hoch bezahlen lassen, und sicherlich ist dies ein Grund,
warum die Feste fast immer fiir mehrere Tote zusammen abgehalten
werden, da sich auf diese Weise die Kosten verteilen. Die lange
Vorbereitungszeit ist iibrigens nicht bloss durch die komplizierte
Arbeit an den Schnitzereien bedingt, sondern auch durch die grossen
Pausen, die eingeschaltet werden miissen, um das Holz austrocknen
zu lassen.

Die Herstellung der Bildwerke ist geheim, und namentlich
haben die Frauen keinen Zutritt zu den Werkstitten. Ob diese
Sitte bloss den Reiz der Uberraschung wahren will, oder aber ob
ihr tiefere Ursachen zugrunde liegen, konnte nicht festgestellt
werden.

Was nun das Hauptfest selbst anbelangt, so wollen wir zu-
niachst einer einfachen Feier folgen, die ich auf Tatﬁ,ﬁ, einer der
Tabarinseln, sah. Mitten im Dorf liegt dort ein von niedrigen Stein-
willen umgebener Hof, ungeféhr 60 Schritte lang und halb so breit,
wie man ihn auf jenen Inseln in jedem Weiler trifft. Ein auf der
Vorderseite offenes, mit Liegepritschen versehenes und den Ménnern
als Aufenthaltsort dienendes Haus steht darin, und gerade davor



— 250 —

sind fiinf Tote begraben, vier Frauen und ein Kind. Ihre Bestat-
tung liegt weit zuriick, in einem Falle sogar sieben Jahre. Jetzt
erhebt sich neben den Grébern ein zierliches Hiuschen, aus Stecken
“aufgebaut und mit Palmwedeln gedeckt, reich gesehmiickt mit
Schweineschédeln, mit bunten Krotonbldttern, Moos und Federstiben.
Vorn ist es offen und ldsst den Blick frei auf vier, zum Teil iiber
zwel Meter hohe, phantastische Holzfiguren, groteske menschliche
Gestalten, die alle nach dem gleichen Muster gearbeitet sind, mit
fligel- und federartigen Fortsitzen an den Kopfen, glotzenden
Augen aus griinen Schneckendeckeln, grossen Kopfen auf unpro-
portionierten Korpern. Auf einem dieser Mulligan sind zwei mensch-
liche Figuren iibereinander dargestellt, auf einem andern unter dem
Menschen der Kopf eines Schweines. Alle Bildwerke sind grell
bemalt, weiss, rot, gelb und schwarz. Man sagt mir, dass jede der
Figuren einen der Toten darstelle, doch kann oder will man die
Bedeutung des Schweinekopfes nicht erklédren.

Durch eine hohe Wand aus Bambus- und Palmblittern ist der
Festhof vor Neugierigen geschiitzt, namentlich vor den Frauen, die
von der ganzen Feier ferngehalten werden. Drinnen sind am friihen
Morgen einige Minner damit beschiftigt, auf einem Holzfeuer
Steine zu erhitzen, andere haben Dbereits draussen fiinf Schweine
erwiirgt und ausgeweidet, und nun werden die Tiere mit Kriutern
und glilhenden Steinen gefiillt, in grosse Bananenblitter einge-
wickelt, auf die Feuerstitte gelegt, mit heissen Steinen, Erde und
Laub zugedeckt und sich selbst iiberlassen.

Im Dorf ist noch nichts AussergewsOhnliches zu bemerken, bis
etwa um elf Uhr morgens, wo plotzlich schrille Warnrufe ertonen
und die Leute nach allen Seiten in ihre Hauser fliichten. Vorsichtig
spidhend ist aus dem Wald ein maskierter Mann herangeschlichen,
ein zweiter folgt ihm, ein dritter, und schliesslich sind es etwa
ein halbes Dutzend, die jetzt bald in tollen Spriingen das ganze
Dorf durchmessen, iiberall von gellenden Schreien Fliehender
empfangen, bald wieder trippelnd sich nach allen Seiten drehen,
mit einem Stabbiindel an die Hauswinde und Palmstdmme schlagen,
oder mit Klappern aus Muscheln rasseln. In allen ihren Bewegungen
erinnern sie lebhaft an Vogel, und auch ihre Verkleidung, nament-
lich das Blatterkleid mit einem weit abstehenden Schwanz, deutet
auf solche Tiere hin. Bald fiihlen sich die Maskierten, die aus einem
befreundeten Nachbardorfe stammen, als Herren des Platzes. Hier



— 251 —

und dort nehmen sie Taroknollen, Kokcsniisse und Bananen, die
man ihnen allerdings bereitgestellt hat, als willkommene Beute in
Besitz. Inzwischen ist ihnen eine zweite Gruppe von Verkleideten
gefolgt. Sie trigt Holz- und Rindenbastmasken mit riesigen Stoff-
ohren, Farnkrautschiirzen und ist mit Speeren bewaffnet. Zu dreien
ziehen diese Leute von Haus zu Haus, kauern am Eingang eines
jeden in einer Reihe hintereinander nieder und fordern, die Muschel-
rasseln ertonen lassend, ihren Tribut, der ihnen bereitwillig ge-
bracht wird, sei es in Form von Muschelgeld, sei es als Tabak
oder als Glasperlen. Kein Haus wird bei diesem Umgang iibersehen,
und schwer beladen versammeln sich schliesslich alle Maskierten
in einem abgelegenen Médnnerhofe, um sich dort ilirer Vermummung
zu entledigen und die Beute zu verteilen.

Genau um Mittag ruft ein Trommelsignal die Ménner und ihre
Géste in den Festhof. Dort liegen jetzt auf einer Blattunterlage
die gebratenen Schweine, rings umgeben von Haufen von gebackenen
« Taroknollen. Langsam fiillt sich der Hof, und schweigend hocken
die Ménner nieder. Ein neues Trommelsignal ertont, und nun erhebt
sich ein alter Mann, beriihrt eine der Statuen im Hé#uschen, hilt
in der andern Hand einige Schniire Muschelgeld hoch und erklirt
mit lauter Stimme, dass er diesen Mulligan bestellt habe und ihn
jetzt bezahle. Schallend ruft er dann, gegen die Statue gewandt,
den Toten an, als ob dieser selbst vor ihm stehe, und weist ihm
das Muschelgeld, sowie das ausgebreitete KEssen vor. Dreimal
wiederholt sich dieser Vorgang, bis alle Statuen vorgestellt und
bezahlt sind, und wihrend der ganzen Zeremonie herrscht feierliche
Ruhe. Auch draussen im Dorfe ist es totenstill.

Nach grosser Pause erheben sich sechs Maaner miteinander.
Mit langen Muschelgeldschniiren umspannen sie die Schweine auf
dem Boden. Es handelt sich um die Bezahlung dieser Tiere, die
wiederum angesichts der Mulligan erfolgt. Dann endlich beginnt
das Festmahl. Besonders schone Stiicke der zerteillen Schweine
werden fiir einige Zeit zu Fiissen der Schnitzereien gelegt. Gleich-
méssig wird jeder der Anwesenden bedacht. Ein Teil des Essens
wird an Ort und Stelle verzehrt, der Rest eingepackt und mit-
genommen. Auch jetzt hort man kaum ein lautes Wort. Nochmals
ertont ein Trommelsignal, und damit ist die Feler zu Ende, die
nur fiir kurze Zeit nochmals auflebt, als die schwer beladenen, zum
Teil wieder maskierten Géste das Dorf verlassen.



— 252 —

Der Sinn der ganzen Zeremonie scheint ziemlich klar zu sein.
Die Maskierten zundchst heissen gass und tdtanu. Wie schon be-
merkt wurde, bedeuten diese Namen auch didmonenartige Doppel-
wesen der Menschen und Seele der Verstorbenen. Trotzdem die
Leute nichts mehr davon zu wissen behaupten, liegt es deshalb
doch nahe, in den Masken Verkorperungen dieser Geister und Seelen
zu sehen. Die Geschenke, die man ihnen verabreicht, diirften des-
halb nicht bloss auf Bettelei zuriickzufiihren sein, sondern Opfer
an diese Geister bedeuten.

Die Bildwerke wurden mit den Namen der Verstorbenen oder
sogar als diese selbst bezeichnet. Es kann also kaum ein Zweifel
dariiber bestehen, dass es sich um Ahnenstatuen handelt, und zwar
nicht um Wiedergaben unbekannter Verstorbener, von Geistern und
Seelen im allgemeinen, sondern um Verkorperungen der Toten, zu
deren Ehren die Feier veranstaltet wurde. Diese selbst sind also
Zeugen der wihrend des Festes erfolgten Zahlungen, und auch
das Essen ist eigentlich ihnen geweiht, worauf die Sitte des Nieder-
legens ausgewihlter Stiicke zu ihren Fiissen noch hinweisen diirfte.
So scheint die ganze Zeremonie eine Ahnenfeier im engsten Sinne
zu sein, hervorgegangen aus der Furcht vor den Seelen der Ab-
geschiedenen, um die Toten mit ihrem Schicksal zu versohnen, ihre
Rache von sich abzuwenden oder gar ihren Schutz zu gewinnen,
und vor allem, um sie zu bewegen, ins Totenreich einzugehen.
Dass aber die Furcht vor den Verstorbenen nach der Feier nicht
verschwunden ist, dafiir zeugen die Maskierten, die ja nicht spe-
zielle Abgeschiedene, sondern Seelen im allgemeinen verkorpern,
und dafiir spricht vor allem die Tatsache, dass die Plitze, wo man
die Mulligan nach den Festen vermodern lisst, dngstlich gemieden
werden. Nach verschiedenen Aussagen steht es eben den Toten
jederzeit frei, aus ihrem unterirdischen Reiche wieder zu den Le-
benden zuriickzukehren.

Etwas andern Charakter hatte eine grosse Feier, die ich in
Lémakot auf Neuirland sah. Dort war abseits der Héuser im Wald
ein grosser Platz gerodet und mit hohen Bambuswinden eingehagt
worden. Der Eingang befand sich auf einer Schmalseite, deren
Ecken mit vorspringenden, aus Rotang hergestellten Verzierungen
in Form eines Fischrachens geschmiickt waren. Am frithen Morgen
waren die Schnitzwerke, es handelte sich diesmal um zehn, in der
Hiitte des Festhofes aufgestellt und Haus und Hof wiederum mit



— 9253 —

Palmwedeln verschlossen worden. Am Nachmittag tanzten Knaben
auf dem Dorfplatz mit Masken, die dem tdtanu-Typ von Tatau
sehr dhnlich waren. Die Tédnzer wurden aber hier nicht beschenkt.
Am Abend fand die feierliche Eroffnung des Mulliganhofes statt.
Vor dem jetzt offenen Hause knieten die das Fest veranstaltenden
Minner in vier Reihen hintereinander, davor drei mit den grossen
Kopfmasken aus Holz mit riesigen, fligelartigen Ohren, die zu den
ausgestellten Schnitzereien gehorten. Sie waren so schwer, dass
ihre Triger auf beiden Seiten gestiitzt und die Masken erst noch
von Kameraden vor dem Umkippen bewahrt werden mussten. Der
ganze Hof war mit Zuschauern angefiillt, worunter sich auch eine
grosse Zahl von Frauen und Kindern befanden. Wieder war, wie
auf die Tatau, die feierliche Ruhe der Menge bewundernswert.
Ein Garamut, eine holzerne Schlitztrommel, wurde in einfachem
Rhythmusgeschlagen, wozudie knieenden, vollig mit Kalk beschmierten
Minner den Oberkorper in ruckartigen Bewegungen hin und her,
nach vorn und nach hinter warfen. Die Hinde hielten sie dabei
auf dem Riicken gefaltet. Langsam richteten sie sich auf, immer
mit diesen ruckhaften Bewegungen. Schliesslich sprangen sie aus
der knieenden in die Hockstellung, woraus sie sich wiederum Ruck
um Ruck bis zur vollig gestreckten Haltung erhoben und nach
einem letzten Schlag des Garamuts die gekalkten Hinde zusammen-
schlugen, so dass der Staub in ganzen Wolken davonflog. Damit
war der Tanz zu Ende, und die grossen Masken wurden wieder
neben den andern Schnitzereien im Hause aufgestellt. Alles stromte
nun herbei, um die Kunstwerke zu bewundern. Dann hielt einer
der Dorféltesten eine grosse Rede zu Ehren der Verstorbenen und
der Veranstalter, und zum Abschluss erfolgte auch hier die Bezahlung
der Mulligan und der Schweine. Einer nach dem andern traten
die Veranstalter vor die Hiitte, riefen laut aus. wen und was sie
zu bezahlen hatten, und eine Frau oder ein Kind aus ihrer Familie
legte das Muschelgeld zu Fiissen der betreffenden Schnitzerei, wo
es nachher vom Eigentiimer weggenommen wurde. Dann verteilten
sich die M#nner in die einzelnen Hofe des Dorfes, wo sie nach
Sippen gesondert das Festmahl hielten.

Bis zu diesem Abschnitt ist das Fest von Lemakot dem friiher
geschilderten von Tatau durchaus dhnlich, wenn auch seine Bedeutung
als Ahnenfest lange nicht so eindriicklich zur Geltung kommt und
wenn auch namentlich die Schnitzereien nicht als Verkorperungen



— 254 —

der Verstorbenen behandelt werden wie dort. Leider konnte ich
gerade iiber den Tanz, den interessantesten Teil der Keier, nichts
erfahren. Die Leute sagten, er gehore eben zum Mulligan und
waren nicht zu bewegen oder nicht imstande, mehr zu erkliren.
Immerhin schien mir doch aus einigen Ausserungen hervorzugehen,
dass es sich bel den grossen Kopfmasken um die Darstellung von Ahnen
handelt. Parkinson berichtet iibrigens, dass zu Beginn unseres
Jahrhunderts die Zuschauer beim Erscheinen solcher Masken, die da-
mals immer mit dem Namen eines Verstorbenen bezeichnet wurden, in
lautes Klagen ausgebrochen seien. Es handelte sich also um die
Darstellung eines ganz bestimmten Toten, wihrend man heute hoch-
stens noch von Ahnenmasken allgemeiner Art sprechen kann.
Eine Woche nach Eroffnung des Mulliganhauses fand in Lemakot
die Haupt- und Schlussfeier der langen Reihe von Veranstaltungen
statt. 21 Dorfschaften waren dazu eingeladen worden, und jede
derselben musste mit einem M#nner- und einem Frauentanz auf-
warten, wofiir sie von den Veranstaltern bezahlt wurden. Prunk-
sucht und Tanzfreude hatten zu einem solchen Aufmarsch gefiihrt,
dass man entgegen der Regel schon am frithen Vormittag anstatt
erst um zwolf Uhr mittags mit den Vorfiihrungen begann, die
iibrigens auf dem grossen Dorfplatz und nicht in dem viel zu kleinen
Mulliganhof stattfanden. Es wiirde zu weit fiihren, die Ténze alle
beschreiben zu wollen, umsomehr als sehr wahrscheinlich urspriinglich
nicht alle zu den Mulligan gehdrten. So sind sicherlich eine ganze
Anzahl von fremden Inseln her eingefiihrt worden, andere auch
von der Mission. Ferner darf man nicht vergessen, dass sich die
Phantasie einzelner besonders Begabter gerade in der Erfindung
neuer Ténze recht hidufig auswirkt. Man kennt aus den letzten
Jahrzehnten verschiedene solcher Neubildungen, deren Auffithrungs-
recht vom Schopfer und spiter von seinen Erben von Fest zu Fest
verkauft wurde. Und schliesslich sind die Neuirlinder ein so tanz-
freudiges Volk, dass sie in neuerer Zeit, mit dem Schwinden der
Kenntnis von der Bedeutung der Feiern, sicherlich nicht gezogert
haben werden, auch solche Tinze aufzufiihren, die urspriinglich
zu ganz andern Festlichkeiten gehdrten. Ohne zu versuchen, eine
reinliche Scheidung von Altem und Neuem vorzunehmen, mochte
ich nur kurz auf die bedeutendsten Vorfiihrungen eintreten und vor
allem die Ténze hervorheben, die mit der Bedeutung der Feier
zusammenzuhingen scheinen. '



— 2556 —

Allgemein ist vorauszuschicken, dass Minner und Frauen
‘immer getrennt tanzen. Garamut, oder sanduhrférmige, mit Eidechsen-
haut iiberspannte Trommeln, oft auch nur Bambusstiicke, die mit
Holzstocken geschlagen, oder mit den offenen Enden auf den Boden
gestossen werden und dadurch einen dumpfen Ton erzeugen, dienen
als Begleitinstrumente. Meistens werden die tanzenden Ménner
ausserdem von einem Chor begleitet, wihrend die T#nzerinnen
immer selbst singen, mit schrillen und gellenden Stimmen, die vom
Ohr des Europders durchaus nicht angenehm empfunden werden.
Sowohl die Méanner- als auch die Frauengruppen besitzen stets
zwei bis drei Vortinzer, an deren Kunst besonders hohe Anforderungen
gestellt werden. Aber auch bei den andern Teilnehmern ist immer
wieder bewundernswert, wie genau sie jede Figur und jeden Schritt
der Vorfithrung beherrschen. Nur durch andauvernde Ubung kann
splche Vollkommenheit erreicht werden, und in der Tat vergeht
in den Dorfern kaum ein Abend, wo sich nicht einige Leute zu
einer solchen Probe zusammenfinden.

Viele Vorfithrungen sind pantomimischer Art. Entweder stellen
sie eine alltigliche Begebenheit dar, wie z. B. das Speeren von
Fischen auf dem Riff und den Fang von Haien auf hoher See mit
den Neuirland eigentiimlichen Fallen, oder aber sie schildern eine
historische Begebenheit. So wurde z. B. ein vor Jahren stattgehabter
Uberfall auf einen europdischen Schoner in wundervoller Anschau-
lichkeit wiedergegeben, als Einfilhrung zu einem andern Tanz die
Verhaftung eines Schwarzen durch die europdische Polizei, was
zeigt, wie immer wieder neue Motive auftauchen. Es ist nun sehr
wohl moglich, dass die pantomimischen Vorfiilhrungen allgemeiner
Art auch auf historische Ereignisse zuriickgehen. Man kann sich
z. B. denken, dass ein besonders erfolgreich verlaufener Zug zum
Fang von Haien, oder, wenn wir an den Zusammenhang mit den
Totenfeiern denken, eher noch eine tragisch ausgegangene Expedition
den Anlass zur Erfindung dieses speziellen Tanzes gab, der dann eben,
weil er gefiel, immer wieder aufgefiihrt wurde. Genau so ist es auch
moglich, dass die Darstellungen des Schoneriiberfalles oder sogar der
Verhaftung des Schwarzen durch die Polizei anfinglich ebenfalls auf-
gefithrt wurden, weil sie mit dem Tode von Eingebornen in Verbin-
dung standen, denen zu Ehren man damals die ganze Mulliganfeier
veranstaltet hatte. Es ist also sicher nicht ausgeschlossen, dass gerade
die pantomimischen Ténze eigentlich zu den Totenfesten gehorten.



— 256 —

- Andere Vorfithrungen, deren Bedeutung ganz unklar ist, haben
sehr stark erotischen Charakter, und weiter spielen die alten
Kriegsténze eine grosse Rolle. So bleibt mir vor allem ein sassélle,
ein Speertanz, unvergesslich. Da sieht man die Ténzer unendlich
behutsam den Feind anschleichen. Mit wildem Geheul stiirzen sie
sich dann plotzlich auf die Uberraschten, werfen sie ihre Speere,
stechen und parieren sie mit dem letzten, in der Hand behaltenen.
Jetzt stiirmen sie mit lautem Siegesgeschrei den Weichenden und
Fliichtigen nach, jetzt miissen sie sich selbst ihrer Haut wehren,
und als ob ihnen der Tod im Nacken séisse, kauern sie am Boden,
mit ihrer Waffe die von allen Seiten drohenden Speere zur Seite
schlagend. In gewaltigen Spriingen setzen sie dann wieder iiber
den Platz, um in hochster Not immer die charakteristische
Hockstellung einzunehmen. Blitzschnell wechseln die Bilder, bis
der Hohepunkt erreicht ist und gellender Jubel die Niederlage
des Feindes anzeigt. '

Mit Leib und Seele sind die Leute gerade bei diesen Ténzen
dabei, und um so bewundernswerter ist ihre Kunst, als nur die eine
Kampfpartei dargestellt wird. Trotzdem lebt man alle Phasen des
Kampfes fiebernd mit, und nachher staunt man ob der ungeheuren
Ausdauer der Ténzer, die sich stundenlang, im glithenden Sonnen-
brand, ihrer Leidenschaft bis zur volligen Erschopfung hingeben.

Wenn auch bei diesem Speertanz, der frither auch vor und
nach Kriegsziigen und nicht bloss wihrend der Mulliganfeiern auf-
gefithrt wurde, andere Motive als solche der Totenehrung vorhanden
sind, so diirften doch diese letztern sehr stark in Betracht fallen.
Sehr waprscheinlich ist also auch dieser Tanz schon frither ein
Teil der Totenfeiern gewesen.

Bei einer ganzen Anzahl von Minnertinzen werden Masken
und anderer auffalliger Schmuck verwendet. In erster Linie sind
da die raupenhelmartigen Kopfmasken zu nennen. Dieser merk-
wiirdige Putz geht auf die alte Haarfrisur der Neuirlénder zuriick,
welche in der Medianlinie des Kopfes einen raupenartigen Haar-
wulst wachsen liessen und mit Kalk bleichten, wihrend die beiden
Seiten glatt rasiert und mit Kalk oder Farbe iiberschmiert wurden.
Heute ist diese Frisur lingst verschwunden, aber noch erinnern
die Masken daran. Diese wurden jedoch friiher, als die alte Haar-
tracht noch iiblich war, ebenfalls schon gebraucht. Fast immer
weisen die einzelnen Stiicke eine schnauzenartig vorstehende untere



— 257 —

Gesichtspartie auf. Diese Masken werden meistens als tatanu
bezeichnet, etwa auch als kipong oder kipang. Wie schon bemerkt
wurde, bedeutet tatanu Seele, Geist eines Toten, und dass wirklich
‘Ahnen in den Masken verkorpert sind, geht auch daraus hervor, dass
auf dem benachbarten Neuhannover jedes einzelne Stiick mit dem
Namen eines Verstorbenen bezeichnet wird. Die Tidnze der kipong
oder titanu sind immer pantomimischer Art. Meistens veran-
schaulichen sie in &usserst drastischer Weise Liebes- und Kampf-
szenen. Ob es sich dabei um Darstellungen aus dem Leben der
Verstorbenen, aus dem jenseitigen Leben derselben, oder um solche
rein mythologischer Art handelt, war nicht festzustellen. Jeden-
falls aber steht fest, dass es sich auch hier um einen Teil des
Ahnenkultes handelt. Sehr merkwiirdig ist ferner, dass auch die
Ténzer, welche weibliche Rollen zu itbernehmen haben, gleich wie
die ménnlichen maskiert sind, wie iibrigens auch auf den Mulligan
sehr oft weibliche Darstellungen kaum von ménnlichen zu unter-
scheiden sind.

Sind die Kipongtinze eine der griossten Attraktionen des Festes,
da ihre Komik eine sehr deutliche wird, so erfreuen sich gleich-
falls grosser Beliebtheit die wiederum als kipong bezeichneten Vor-
fiihrungen junger, als Frauen verkleideter Minner, welche sich aus
Kokosniissen geschnitzte Briiste umbinden und genau die Frauen-
tinze kopieren. Ob es sich dabei, wie vielleicht auch bei den andern
Kipongtinzen, um Zeremonien handelt, die in der Vorstellung von
zweigeschlechtigen Wesen wurzeln, ist eine durchaus offenstehende
Frage.

Eine ganze Anzahl von Maskentinzen veranschaulichen das
Leben gewisser Tiere. Da treten z. B. vier Minner auf, die Eulen-
masken aus Farnkraut, Federstreifen und bemalten Kokosschalen
als Augen tragen. Sie geben die typischen Bewegungen dieser
Vogel in so wundervoller Weise wieder, dass keiner, der auch nur
einmal eine Eule gesehen hat, im Zweifel dariiber sein kann, dass
dieser Vogel dargestellt wird. Zu andern T#dnzen werden Eberkopf-
masken getragen, wieder andere stellen den Kampf von Vogeln
mit Schlangen in entsprechenden Verkleidungen dar.

Neben den eigentlichen Masken braucht man auch Schmuck-
stiicke, die mit Tierabbildungen verziert sind. So wurde in Lemakot
wiederholt der buaal-Tanz aufgefiihrt, wobei die Téinzer eine viel-
leicht aus der grossen Kopfmaske hervorgegangene Bastraupe auf

17



— 28 —

dem Kopf festgebunden hatten, die mit einem geschnitzten Vogel
geschmiickt war. Und auch der den Abschluss der ganzen Feier
bildende Tanz lang méni, der spit am Abend zur Auffihrung kam,
war ein solches Schaustiick. Auf der Strasse nahten sich die Ténzer
in Viererreihen zum Gesang alter Lieder, deren Texte nur noch
aus verstiimmelten und zusammenhangslos aneinandergereihten
Worten bestehen. Uber den ganzen Korper verteilt trugen sie hell-
gelb gefirbte, pelzartige Bastbinden, auf dem Kopf Hauben aus
Hiihner- und Papageienfedern mit zwei langen Biischeln als Ohren
und einem grossen Mittelkamme, in der einen Hand ein Blitter-
biis-hel, in der andern den ausgestopften oder aus Holz geschnitzten
Kopf eines Nashornvogels. Nachdem sie auf dem Dorfplatz im
voraus fiir ihren Tanz bezahlt worden waren, zogen sie weiter zum
Mulliganhof, wo die riesigen Zuschauermassen bereits, abgesehen
von der Seite mit dem Eingang, die Bambuswinde niedergerissen
hatten. Durch das Tor betrat nun ein Tdnzer nach dem andern
den Hof. Den Nashornvogelkopf hielten sie jetzt im Munde, und
die ganze scheue Art dieses Vogels wurde durch Wendungen,
Schritte und Drehungen aufs schonste wiedergegeben. Nach einer
grossartigen SchluBszene warfen die Tanzer ihren Schmuck zu
Fiissen der Mulligan. Dieser letzte Teil des Tanzes und der ganzen
Feier wurde von den Eingebornen mit dem Ausdruck ,die Vigel
fliegen davon“ bezeichnet. Es wird spiter auf alle diese Tierdar-
stellungen zuriickzukommen sein.

Wihrend die Méannertinze fast ausnahmslos sehr bewegt, ja
wild sind, zeichnen sich die Vorfilhrungen der Frauen durch ein
gemessenes, oft geradezu feierliches Tempo aus. Langsam schreiten
die Vortinzeritnen gegen die Hauptgruppe, umkreisen diese und
durchkreuzen ihre geotfneten Reihen. In den Hidnden schwenken
sie Blitter- und Blumenbiischel, die neben der Haube aus Pan-
danusblidttern und der Gesichtshemalung ihren einzigen Schmuck
darstellen. Ebenso genau wie die Manner haben sie ihre Bewegungen
einstudiert; aber das langsamere Tempo und die unzihligen Wieder-
holungen einzelner Figuren erwecken viel schneller den Eindruck
von Kintonigkeit und ermiiden den Zuschauer viel rascher als die
lebhaften Minnervorfithrungen.

Ich glaube nicht, dass die Frauentinze frither zu den Toten-
felern gehorten, da sich aus ihnen keine Beziehungen zur Ahnen-
verehrung erkennen lassen, und da, wie wir gesehen haben, noch



— 259 —

heute an einzelnen Orten zu grossen Teilen der Gesamtfeier keine
Frauen zugelassen werden.

Auch in Lemakot besassen die Schnitzereien wie in Tatau
nach dem Feste keinen Wert mehr als Kultobjekte. Man liess sie
im Mulliganhaus stehen oder versorgte sie anderswo, bis sie ein
Fremder kaufte. Einzelne wurden auch von Eingebornen aus Nach-
bardorfern erworben, um sie fiir ihre eigenen Feiern nochmals zu
verwenden, aber diese Sitte ist hdchst wahrscheinlich erst in
jingster Zeit als Degenerationserscheinung aufgetreten. Friiher
hatten die Mulligan nach den Festen iiberall gar keine Bedeutung
mehr. So berichtet die Gazelleexpedition von 1875, dass sie in
einem Dorfe der Westkiiste, wo die Feier offenbar noch nicht been-
digt war, die Schnitzereien um Kkeinen Preis kaufen konnte, wih-
rend ihnen diese an Nachbarorten, wo es sich offenbar um gebrauchte
Stiicke handelte, in den grossten Mengen und zu den billigsten
Preisen offeriert wurden. Ich selbst hatte beim Kauf im allgemeinen
ebenfalls keine Schwierigkeiten, solange es sich um gebrauchte
Stiicke handelte. Nur bei einem einzigen Typ zeigten sich die Ein-
gebornen merkwiirdig abgeneigt, einen Handel einzugehen. Es
waren die Mulliganpuppen, die einen aus Holz geschnitzten Kopf
und einen Kdrper aus Schniiren und Rotang oder Moos aufweisen.
Trotzdem man mir an verschiedenen Orten versprach, eine solche
Puppe nach dem Feste zu iiberlassen, war sie iiberall schon ver-
brannt, wenn ich zum Kauf schreiten wollte, und der Kopf, der
meistens ‘aufbewahrt und wieder verwendet wird, sorgfiltig ver-
steckt. Auch andere Reisende klagten iiber dieselben Schwierig-
keiten, trotzdem diese Puppen kaum bedeutendere oder fiir die
Kulthandlungen wertvollere Objekte sein koénnen als die reinen
Schnitzereien. Vielleicht liegt der Grund darin, dass die Kopfe der
Puppen meistens gemeinsames Eigentum einer grossern Anzahl von
Ménuern sind, die sich auch in den Gewinn beim Ausmieten des
Kopfes teilen. In solchen Fillen von Kommunalbesitz ist es immer
sehr schwierig und meistens ganz unmdglich, einen Kauf abzu-
schliessen. ‘

Es kann kaum ein Zweifel dariiber bestehen, dass die Mulligan
ausgesprochene Ahnenfeiern sind. Als solche werden sie auch von
den Eingebornen bezeichnet, und immer weiss man ganz genau,
zu wessen Ehren man das Fest abhdlt. Wir haben auch gesehen,
dass in Tatau die Schnitzereien sogar als die Toten bezeichnet



— 260 —

-wurden, was vOllig im Sinne der ganzen Feier liegt. In Lemakot
dagegen, und auch an vielen andern Orten Neuirlands, war dies
nieht immer der Fall. So stand in Medina ein Mulliganhaus mit
elf Bildwerken, worauf im ganzen zwolf menschliche Figuren ab-
gebildet waren. Fiir zwolf Verstorbene war auch das Fest abge-
‘halten worden, aber nur eine einzige Statue stellte den Toten selbst
dar. Alle andern menschlichen Darstellungen wurden als Leute
aus sagenhafter Vorzeit bezeichnet. Auf den Mulligan von Lemakot
war kein einziger Toter dargestellt, sondern ausschliesslich solche
sagenhafte Gestalten. Unpersonliche Ahnenbilder stehen also hier
an Stelle der personlichen.

Alle Schnitzereien weisen die verschiedenartigsten Tierdarstel-
lungen auf, fast immer in Verbindung - mit menschlichen Figuren
und oft in phantastischer Ausfiihrung. Besonders zahlreich sind
Fische, speziell fliegende Fische und Haie, wiedergegeben, dann
Vogel und Schlangen, seltener Schweine, Krebse, Muscheln und
Korallen. Pflanzen sieht man sozusagen nur in Form von essbaren
Friichten dargestellt. Ferner treten hin und wieder Hausgerite
und Waffen und vereinzelt auch der Mond auf. Es wiirde zu weit
fithren, auf alle diese Kinzelheiten einzugehen. Hier soll der Hin-
weis auf die Tierdarstellungen geniigen. Er fiihrt uns wieder zuriick
auf die Tiertdnze und zeigt mit diesen, dass in den Felern nicht
nur Ahnenehrungen im engsten Sinne des Wortes zu suchen sind,
sondern dass sie noch andere Elemente enthalten miissen. Zunichst
liegt es nun nahe, die dargestellten Tiere mit den totemistischen
Systemen der Neuirlinder in Zusammenhang zu bringen, d. h. mit
der Einteilung der Bevélkerung in bestimmte, nach Tieren benannte
Gruppen. Urspriinglich liegt dieser Sitte wahrscheinlich die Auf-
fassung zugrunde, von einem solchen Tier abzustammen, die viel-
leicht selbst wieder mit Vorstellungen von der den toten Korper
in Tierform verlassenden Hauchseele in Zusammenhang zu bringen
ist. Diese Seelentiere sind moglicherweise spiter zu Totemtieren
geworden.

In Nord-Neuirland und auch auf den Tabarinseln ist die Be-
volkerung {iiberall in Clans eingeteilt, die nach Vogeln benannt
sind. Meistens sind es deren zehn, wihrend im Siiden der Haupt-
insel, aber noch in unser Untersuchungsgebiet hineinreichend, an
ihre Stelle zwei nach dem Seeadler (Haliaetus leucogaster) und
-dem Fischadler (Pandion leucocephalus) benannte Klassen {treten.



— 261 —

Diese sind auch unter den Clans des Nordens vorhanden, ohne aber:
durch grossere Bedeutung herauszustechen. Keiner der Totemvogel
geniesst heute besondere Verehrung, wie dies an andern Orfen
iblich ist. Die Angehorigen einer Gruppe diirfen ihr Totemtier
ungestraft toten, ja sogar essen. Mit einigen wenigen Ausnahmen
existieren auch keine Uberlieferungen, welche die Menschen von
solchen Tieren abstammen lassen, oder auch nur sagenhafte Vor-
fahren mit ihnen in Beziehung bringen, wie dies in andern Ge-
bieten ebenfalls vorkommt. Nur in einem einzigen Dorfe erzihlte
man mir noch Bruchstiicke einer Sage vom Seeadler, der friiher
ein michtiger Krieger gewesen sei. Im allgemeinen sind heute die
Totemclans einzig und allein wichtig als Heiratsklassen. Angehd-
rigen desselben Clans ist die KEhe miteinander strenge untersagt,
da sie Blutschande gleichkéme.

Berichte der ersten europ#ischen Besucher lassen vermuten,
dass schon damals die Totemclans nur als Heiratsgruppen von Be-
deutung waren. Auf Tabar wurde mir aber erzihlt, dass man frither
auf Kriegsziigen einen in einen Kéfig eingeschlossenen, aus Holz
geschnitzten Vogel mitgefithrt habe, um sich den Erfolg zu sichern.
Allem Anschein handelte es sich dabei um Totemvigel, die also
damals noch eine grossere Rolle spielten als heute. KEs ist deshalb:
durchaus wahrscheinlich, dass frither, vielleicht lange vor Ankunft
der ersten Europder, der Kult dieser Totemvogel in hoher Bliite
stand, oder dass KEinwanderer aus einem Gebiet mit hoch ent-
wickelter totemistischer Kultur nach Neuirland kamen, wo dann
ihre Uberlieferungen unter dem Einfluss der bodenstindigen Vor-
stellungen mehr und mehr verloren gingen. Jedenfalls liegt es nahe,
die auf den Mulligan abgebildeten Vigel und auch die Vogeltinze
als Reste dieser Totemverehrung anzusehen. Nun sind aber nicht
alle abgebildeten Vogel Totemtiere. Diese andern kionnte man als
Zeugen fiir ausgestorbene und vergessene Totemgruppen ansehen,
oder aber als freie Phantasieprodukte besonders origineller Kiinstler,
die, als man die Bedeutung der abgebildeten Vogel schon nicht
mehr kannte, ohne Hemmungen neue Motive schaffen konnten.

Eine weitere Untersuchung der Totemsysteme ergibt, dass
jeder Vogelclan Untergruppen besitzt, die entweder nach Schlangen
oder nach Haifischen benannt werden, und zwar nach ganz bestimmten,
mit besondern Namen bezeichneten und an einem bestimmten Orte
wohnenden Tieren, wiahrend die Vogelclans die ganze Spezies und



— 262 —

nicht einen einzigen Vertreter derselben als Totem besitzen. Eine
Uberlieferung ist bekannt, welche den Menschen von einem solchen
Untertotem, die man iiberall als mdselai oder mdsili bezeichnet,
abstammen ldsst. Recht hdufig glaubt man, dass die Menschen
nach ihrem Tode je nach ihrer Zugehorigkeit zu Haien oder Schlangen
werden. Deshalb die friiher iiblichen verschiedenartigen Bestattungen.
Mitglieder von Schlangengruppen wurden beerdigt, die der Hai-
gruppen ins Meer geworfen oder in Booten ausgesetzt, und in
entsprechender Weise verfuhr man mit den Kremationsiiber-
resten. Vereinzelt trifft man auch auf die Auffassung, dass ein
maselai der Abstammungsort der betreffenden Gruppe sei, wahr-
scheinlich ist dies aber eine Degenerationsform der echten méselai.
Am Wohnort dieser Totemtiere leben auch die gass, die friiher
schon erwibnten Doppelginger der Menschen, die am Fest in
Tatau in Vogelform erschienen.

Im Gegensatz zu den Totemvogeln geniessen die madselai all-
seitige Verehrung. Den Angehdrigen ihrer Gruppe sind sie freundlich -
gesinnt, aber nur wenige Bevorzugte, meistens die Sippeniltesten,
verstehen es, mit ihnen in Verbindung zu treten und ihre Hilfe
in Anspruch zu nehmen. Fremde Mdselaiplitze werden #Angstlich
gemieden, und wiederholt wurden mir Geschichten von Leuten
erzahlt, die den Tod erlitten, weil sie unvorsichtigerweise einem
solchen Orte nahe kamen. Ihren Angehorigen aber helfen die
maselai beim Fischfang und im Kriege. Sie sind ferner die Wéchter
iiber die sexuelle Reinheit ihrer Gruppe und bestrafen Schuldige
aufs strengste. Neben ihrer tierischen Gestalt konnen sie auch
menschliche annehmen. So erscheinen diese Untergruppen im Gegen-
satz zu den Vogelclans noch sehr lebendig, noch véllig im Vor-
stellungsleben der Bevolkerung verwachsen. An einzelnen Orten,
besonders auf den Tabarinseln, sind sie sogar so bedeutend, dass
die Vogeltotems daneben ganz verblassen. Schlangen und vor allem
Haigruppen werden dort als Heiratsklassen genannt, und an vielen
Orten steht ein formlicher Haikult in Bliite. Aber auch in Neuirland
trifft man hin und wieder kleine Kultplitze mit roh zugehauenen
Haifischen aus Stein und menschlichen Knochen, wo durch Beschwo-
rungen und Opfer Erfolg beim Fischfang erfleht wird.

Es ist noch nicht mdoglich, das Bestehen der verschiedenen
Totemsysteme im gleichen Bezirk eindeutig zu erkliren. Wohl
kann man annehmen, dass sich die &lteste Form der Clantotems



— 263 —

zu den zwei Klassen vereinfacht hat, und dass das Totemtier mit
schwindender Bedeutung als Ahn mehr und mehr zum individuellen
schiitzenden Wesen wird, wie es schon die médselai bis zu einem
gewissen Grade sind, oder schliesslich wie die gass, die geisterhaften
Doppelgidnger der Lebenden in tierischer und menschlicher Gestalt,
die sogar nicht einmal mehr Schutzfunktionen besitzen, sondern
genau das gleiche Schicksal erleiden wie die Lebenden. Ob nun
aber die Weiterentwicklung dieser Formen zum unpersonlichen
Ahnenkult und schliesslich zur speziellen Verehrung der Verstorbenen
fiihrt, kann nicht entschieden werden. Es ist némlich nicht einmal
sicher oder sogar unwahrscheinlich, dass die ebenerwéhnten totemi-
stischen Formen Teile einer Entwicklungsreihe sind. Wire dies
der Fall, so wiirde man sicherlich nicht mehr alle ihre Stufen noch
heute am gleichen Orte nebeneinander vorfinden, sondern nur noch
die hochste allein oder doch weitaus iberwiegend. Und noch unver-
stindlicher wire es, dass in einer solchen Entwicklungsreihe ganz
verschiedene Tiere als Totem vorkommen, dass von Vogeln zu
Haien und dann wiederum zu Vogeln iibergegangen wird. Man
muss aus allen diesen Uberlegungen heraus vermuten, dass es sich
urspriinglich um mindestens zwei Totemsysteme handelt, die erst
nach ihrer fertigen Ausbildung miteinander in Berithrung kamen und
sich dann gegenseitig beeinflussten.

Um wieder auf unsere Schnitzereien zuriickzukommen, so liegt
es nun nahe, die darauf abgebildeten Fische und Schlangen mit
den méselai in Zusammenhang zu bringen, so wie die darauf dar-
gestellten Vogel mit den Vogeltotems in Beziehung gebracht wurden.
Da ist zunichst auffillig, dass die beiden Tiergruppen sozusagen
auf allen Mulligan, gerade so wie in einigen Ténzen miteinander,
und oft auch die Fische und Schlangen im Kampf stehen mit den
Menschen, die ihrerseits von den Vogeln geschiitzt werden. Auch
das stiitzt unsere Hypothese, dass sich die beiden Totemsysteme
urspriinglich fremd sind, dass das spiter hinzugekommene dem
dlteren feindlich gesinnt war. Allerdings muss erwihnt werden,
dass heute viele der Tiergestalten anders dargestellt werden als
frither, dass die Mulligan sozusagen gefilscht sind. Vergleiche mit
alten Stiicken zeigen ndmlich, dass dort Fische und namentlich
Fliegende Fiseche, aber auch Schlangen dargestellt sind, wie sie
aus dem Munde menschlicher Gestalten herauskommen, wihrend
sie heute auf denselben Typen den Menschen angreifen, z. B. ins



— 264 —

Kinn beissen, so dass der Sinn der dargestellten Szene vollkommen
verindert wird. Wahrscheinlich geschahen solche Anderungen ohne
bestimmte Absicht, da ja die Bedeutung der Figuren lingst nur
mehr ganz ungenau bekannt ist.

Ausser dem Hai sind keine Fische mdselai, trotzdem werden
aber die verschiedensten Arten dieser Tiere auf den Mulligan ab-
gebildet. Man kann auch hier wie bei den Totemvdgeln annehmen,
dass es sich um ausgestorbene Maselaigruppen handelt, die auf den
Schnitzereien ihre Spuren hinterlassen haben. Dasselbe gilt vom
Krokodil, von dem man weiss, dass es noch vor wenigen Jahr-
zehnten mdéselai war, und das ebenfalls hin und wieder auf den
Mulligan erscheint. Ferner kann man, wiederum wie bei den Totem-
vogeln, sich denken, dass die schopferische Phantasie der Kiinstler
spiter zu der Wiedergabe anderer Fische fithrte, ohne dass diese
zu den méselai gehorten.

Zu einer weitern Erklarungsmoglichkeit der nicht mit den
Totemsystemen verbundenen Tiere gibt eine Beobachtung PARKINSONS
aus dem Jahre 1880 Anlass. Er sah damals auf Tabar, auf dem
Grabe eines Hindlers, Schnitzereien, die diesem zu Ehren her-
gestellt worden waren. -Der Weisse war an den abgebildeten
Kleidern sofort zu erkennen. Auf der einen Statue war sein dicker
Leib durch eine auf seinem Bauch sitzende Schildkréte wieder-
gegeben, auf der andern durch ein an derselben Stelle angebrachtes
Gerank von Schlangen. Dies zeigt einmal, dass das gleiche Motiv
in verschiedener Weise wiedergegeben werden kann, was fiir eine
gewisse Freiziigigkeit spricht, und dann, dass offenbar einzelne
Korperteile durch Tiere symbolisiert werden konnen. KEs ist nun
sehr wahrscheinlich, dass auch auf modernen Statuen haufig an
Stelle einzelner Korperorgane Tiere, namentlich Fische dargestellt
werden. Vielleicht hingt diese Sitte zusammen mit dem Glauben,
die Seele des Menschen, oder besser seine Lebenskraft, sein Lebens-
stoff, sei in bestimmten Organen lokalisiert, die dann als besonders
wichtige Lebenstriger erscheinen. Fiihrt man diesen Gedanken
weiter, so liegt es nahe, auch nach Darstellungen der den Korper
verlassenden Hauch- oder Atemseele zu suchen. Ein solches Seelen-
tier, wenn man so sagen will, scheint in erster Linie der fliegende
Fisch zu sein, der ja auch, wie kein anderes Tier, dank seiner
merkwiirdigen Fihigkeit, iiber dem Wasser zu schweben, fir die
Eingebornen etwas Aussergewohnliches ist und deshalb zu solchen



— 265 —

Vorstellungen in erster Linie Anlass geben konnte. Auch die grossen,
oft mit fliigelartigen Flossen versehenen Fische, die weder Haie,
- noch fliegcende Fische, sondern kleine, farbige Riffische darstellen,
sind vielleicht mit diesen Seelentieren in Verbindung zu bringen.
(Zum Vergleich sei erwidhnt, dass in Polynesien solche Fischlein
vielfach als die Seelen Verstorbener betrachtet werden.) Und
schliesslich konnte man in diese Gruppe alle Schlangen und Vogel
einreihen, die dargestellt sind, wie sie den Mund einer menschlichen
Gestalt verlassen. Wiederum kommen wir aber damit auf Wurzeln
des Totemismus zuriick, der sich also immer mehr als eine Haupt-
grundlage des Mulligankultes erweist.

Haben die Beobachtungen Parkinsons zu der Auffassung
gefiihrt, die Seelentiere seien wichtige Motive im Darstellungskreis
der Mulligan, so geben sie noch einen weitern wertvollen Hinweis
fiir die Beurteilung dieser Bildwerke. Parkinson berichtet ndmlich
von einer der grossten Feiern, die er sah, dass sie zu Ehren einer
im Kindbett verstorbenen Frau abgehalten wurde, und dass dabei
ein riesiger, vielteiliger Mulligan die ganze Sterbeszene darstellte.
Und von einer andern Schnitzerei sagt er, dass sie vier Ménner
zeige, die auf den Haifischfang ausgezogen und davon nicht mehr
zuriickgekehrt seien. In beiden Fiallen handelt es sich also um
personliche Ahnenbilder mit gleichzeitiger Darstellung der Todes-
ursache. Solche Kombinationen kommen auch heute noch vor. In
der frither erwidhnten Gruppe von Medina z. B. befindet sich die
Ahnenstatue eines beriithmten Dorfhduptlings, der auf dem Riff
verungliickte. Dieses selbst ist am Fusse des Bildwerkes in Form
von Stacheln zu sehen. Der Stock, den der alte Mann beniitzen
musste, fehlt nicht, und die Wendung des Kopfes zeigt, dass der
Tote stiirzte, als er beim Umsehen nicht auf den Weg achtete.
Um ja keinen Zweifel iiber die dargestellte Person aufkommen zu
lassen, hat man die Figur mit der Federhaube bekleidet, die den
Verstorbenen, einen berithmten Ténzer, bei unzihligen Vorfithrungen
geschmiickt hatte. Sehr wohl kann man sich nun vorstellen, dass
nicht nur Ungliicksfdlle als Todesursachen dargestellt werden,
sondern auch D&monen, welche den Verstorbenen befallen und
krank gemacht haben. Wahrscheinlich sind solche bise Geister
in den meisten Fillen in Tierform wiedergegeben worden. Weiter
ist sehr wohl moglich, dass solche besonders gut geratene Bild-
werke mit Angabe der Todesursache oder mit personlichen Attributen,



— 266 —

weil sie grossen Eindruck erweckten, fiir andere Feiern kopiert
wurden, auch wenn sie dorthin nicht mehr passten, und schliesslich
als Typus immer wieder verwendet wurden, wobei der Erfinder und
seine Nachkommen das Herstellungsrecht besassen, es aber auch
verkaufen konnten, so dass solche Muster schliesslich iiber den
ganzen Bezirk verbreitet wurden. Auf diese Weise kénnte man
sich die vielen unpersonlichen Ahnenstatuen erkldren, von denen
die Leute nur noch wissen, dass sie aus sagenhafter Vorzeit stammen
sollen. Es ist durchaus nicht notwendig, bei solchen Aussagen sofort
an mythologische Gestalten zu denken, denn die Tradition der
Eingebornen reicht nur sehr wenig weit zuriick, so dass schon
Geschehnisse aus der Zeit vor wenigen Jahrzehnten als sagenhafte
Ereignisse bezeichnet werden. Dabei muss allerdings zugegeben
werden, dass auf den Mulligan zur Seltenheit auch mythologische
Szenen erscheinen. An zwei Orten wurden mir wenigstens Rudimente
solcher Uberlieferungen mitgeteilt, von einer Frau, welche ihren
Totemvigeln aus einer Kokosnuss zu trinken gab, und von einem
Mann régom, der sich in einen Seeadler verwandelte und ein Stiick
des Mondes abbiss, die beide in bildlichen Darstellungen ihren
Niederschlag gefunden hatten.

So zeigt auch die Untersuchung der Schnitzereien, dass die
Mulligan Ahnenfeiern sind. Aber diese Deutung muss im weitesten
Sinne gefasst werden; denn nicht nur personlicher und unperson-
licher Ahnenkult kommen in den Bildwerken und Festen zum Aus-
druck, sondern auch verschiedene Formen des Totemismus und die
damit verbundenen Seelenvorstelilungen. Wenn wir den Begriff
Ahnenkult in diesem ausgedehnten Sinne fassen, dann sind die
Feiern etwas Einheitliches, wenn auch verschiedene Wurzeln, ja
sogar verschiedene Kulturen, an ihrer Ausbildung beteiligt gewesen
sind. Vieles bleibt auch so noch unerklirt, und selbst wenn man
die ungehemmte Gestaltungskraft einzelner neuerer Kiinstler im
weitesten Masse beriicksichtigt, so bleibt doch vor allem an den
Schnitzereien noch manches unklar. Die Eingebornen selbst konnen
uns keine Auskunft geben iiber den Ursprung der Feiern und den
Sinn von Einzelheiten. Wohl aber ist ihnen zum grossten Teil noch
genau bewusst, worauf schon frither gelegentlich hingewiesen wurde,
warum sie die Feiern abhalten. ,Wir verfertigen die Mulligan und
feiern das Fest, um mit den Toten fertig zu sein“, erklirte ein
Einwohner von Medina kurz und biindig. Aber am gleichen Orte



— 267 —

wurde fiir einen besonders bedeutenden Mann einige Jahre nach
der ersten Feier eine zweite veranstaltet mit neuen Schnitzereien
und mit der Begriindung: ,Wir trauern so sebr um diesen Mann,
dass wir ein zweites Mulligan veranstalten miissen.® Und in Le-
makot sagte man mir: ,Du glaubst gar nicht, wie sehr wir der
Toten gedenken und trauern wihrend der ganzen Zeit, da wir die
Mulligan herstellen. Um die Verstorbenen zu vergessen, und damit
sie ins Totenreich eingehen konnen, veranstalten wir die Feier.®
So erscheinen also wie bei den Bestattungssitten Furcht und Trauer
immer wieder zusammen als die wichtigsten Veranlassungen zu den
Totenfesten, und diese selbst bedeuten den Abschluss der Trauer-
zeit, worauf vielleicht auch die dabei vorkommenden, friiher er-
wahnten humoristischen Vorfithrungen hinweisen, die an andern
Orten ebenfalls beim Abschluss der Trauerzeit vorkommen. Ein
letztes treibendes Motiv der Feste darf aber nicht unerwihnt bleiben,
schon weil es immer wichtiger wird und vielleicht bereits “heute
alle andern {iiberschattet. KEs ist der Geltungstrieb der Reichen.
Das Prestige dieser Leute verlangt es, dass immer prunkvollere
und kostspieligere Feste abgehalten werden. Einer sucht den andern
zu iiberbieten, und von solchen grossen Mulligan redet man noch
jahrelang, wobel man sich mit grosstem Respekt der Veranstalter
und nicht etwa der Verstorbenen erinnert.

Der Mulligankult Neuirlands ist in Melanesien eine vollig iso-
lierte Erscheinung. Wohl trifft man in den Nachbargebieten fast
iberall Ahnenfeiern und Ahnenstatuen, aber nur ganz ausnahms-
weise solche mit leisen Anklingen an Neuirland. Zur Zeit, als die
ersten Europder die Totenfeste kennen lernten, scheinen im Gegen-
satz zu heute die Tabarinseln ein Hauptzentrum gewesen zu sein,
und diese Gruppe wird auch von verschiedenen Uberlieferungen
der Eingebornen als Ursprungsort der Mulligan bezeichnet. Wenn
wir an die isolierte Stellung des Kultes denken, so haben wir keinen
Grund, an der Richtigkeit dieser Uberlieferungen zu zweifeln. Zum
mindesten muss angenommen werden, dass ein ganz kleiner Bezirk
der Ausgangspunkt gewesen sei, und dass sich der Kult von dort
iber die frither erwéhnten verschiedenen Sprachbezirke ausgebreitet
habe. Die isolierte Stellung der Mulligan, die Geschlossenheit ihres
Stiles und diese Uberlieferungen von einem lokal beschrinkten
Ursprungsort, die alle im Gegensatz stehen zu den verschiedenen
Sprachen, den gemischten Volkstypen und dem materiellen Kultur-



— 268 —

besitz ganz verschiedenen Ursprunges des heutigen Verbreitungs-
gebietes, weisen aber auch darauf hin, dass ihre dlteste Bedeutung
auf einer einheitlicheren Grundlage fussen konnte, als sie ihnen
auf Grund unserer Beobachtungen gegeben wurde. Dieser Gedanke
dringt sich ja formlich auf beim Blick iiber den ganzen Kult so-
wohl, als auch bei der Betrachtung der Schnitzereien. Es darf aber
nicht vergessen werden, dass solche Uberlegungen vorldufig noch
nicht auf dem Boden der Tatsachen stehen. Was feststeht, ist in
unsern Ausfithrungen in der Hauptsache erwihnt worden, und alles,
was dariiber hinausgeht,  ist, wenigstens vorldufig noch, Theorie.
So ist es auch Hypothese, wenn G. PErgeL den Mondkult als Wurzel
der gesamten Mulliganzeremonien annimmt. Nur wenige und zum
Teil zweifelhafte Tatsachen, die ferner erst noch verschieden ge-
deutet werden konnten, liegen dieser Auffassung zugrunde, wenn
auch zugegeben werden muss, dass mit Hilfe des Mondkultes ver-
bliiffende Erklarungen einzelner Ténze und Schnitzereien moglich
sind. Anderseits ist es aber sehr verdichtig, dass mit ebenso grosser
Leichtigkeit ganz andere Kultformen, sogar solche aus Australien,
auf derselben Grundlage der Mondverehrung gedeutet wurden, ohne
dass dabei fiir die doch offensichtlichen Verschiedenheiten eine
Begriindung gegeben oder auch nur gesucht wurde. Im iibrigen
ist die Hypothese trotz ihrer Anwendung auf sehr weite Gebiete
so einseitig und eng gefasst, dass sie auch als Arbeitshypothese
kaum verwendungsfihig ist, da sie nicht den geringsten Spielraum
freildsst. Es erscheint deshalb gerechtfertigt, ohne damit ein ab-
schliessendes Urteil itber die Ausfithrungen Prekzrs fillen zu wollen,
neue Wege zur eigentlichen Wurzel des Mulligankultes zu suchen,
auch wenn sie vorldufig ebenso unsicher und ebensowenig durch
Tatsachen gestiitzt sein mogen wie jene. Eine solche Moglichkeit
bietet die Annahme einer Beeinflussung von aussen her durch eine
weit abgelegene Kultur, die den neuirléindischen Totenkult begriindet
oder doch ausserordentlich stark befruchtet hat. Diese Annahme
ist durchaus nicht so phantastisch, wie es auf den ersten Blick
scheint. Wir wissen, dass ein grosser Teil der heutigen ozeanischen
Bevolkerung aus Indonesien und den Randgebieten Asiens stammt,
und dass sich diese Einwandererstrome im Zeitraum von Jahr-
hunderten in gewaltigen Wellen iiber die Inselwelt des Grossen
Ozeans ausbreiteten, wihrend einer Zeit, da in Asien lingst blii-
hende Hochkulturen bestanden. Weiter wissen wir, dass an ver-



— 269 —

schiedenen Orten Melanesiens ganz isoliert materielle Kulturgiiter
auftauchen, z. B. Holzkopien von Eisenwaffen, die unzweifelhaft
auf Beziehungen mit Indonesien oder dem asiatischen Kontinent
hinweisen, vielleicht sogar auf Einfliisse, die sich nach dem Ver-
klingen der grossen Bevolkerungswellen geltend machten. So liegt
es nahe, bei den Mulligan Neuirlands auch an eine solche Beein-
flussung zu denken. Noch weiss man nicht, woher diese kommen
konnte. F. Semiser hat schon vor mehreren Jahren auf die Wahr-
scheinlichkeit solcher Beziehungen mit hinduistischer Kunst hin-
gewiesen, und in der Tat finden die {ippig wuchernde Phantastik
der neuirlindischen Schnitzereien und die ebenso komplizierten,
urspriinglich héchst wahrscheinlich nicht vom gesamten Volke, son-
dern nur von einer Art Priesterkaste beherrschten Kulthandlungen
und Deutungen der Bildwerke in jenen gleich vielseitigen Verhilt-
nissen ein ausgezeichnetes Gegenstiick. Auch rein gefiihlsméissig
ist man oft versucht, an Verwandtschaft und Ubereinstimmungen
mit indischen Kunstwerken zu denken.

Noch ist die Zeit einer solchen Beeinflussung voéllig ungewiss,
wenn auch die isolierte Stellung des Kultes weniger an die grossen
Volkerwanderungen, als an eine spitere, zahlenmissig geringe
Invasion denken lidsst. Gestiitzt wird diese Auffassung durch die
Uberlieferungen von Tabar als Ausgangspunkt der Feste. Eine
kleine Horde von Fremden, die sich auf freiwilliger Wanderung
befand oder verschlagen wurde, wird sich nie auf dem grossen
Neuirland, sondern auf den kleinen, leichter zu erobernden und 7u
verteidigenden Tabarinseln festgesetzt haben. In diesem Zusammen-
hange sei iibrigens daran erinnert, dass die Tabarleute im allge-
meinen heller sind als die Neuirlinder und meistens auch feinere
Gesichtsziige aufweisen. Ferner kann die Annahme einer kleinen
Zahl von Fremden, die den Kult mit sich brachten, erkliren, warum
spiter, nach ihrem Aussterben oder Aufgehen in der dltern Bevol-
kerung, von der eigentlichen Bedeutung der Zeremonien bald nichts
mehr oder doch nur unverstandene und stark verinderte Reste
bekannt blieben.

Noch ist vollig unbekannt der Weg, den die Einwanderer
nahmen. Eine Spur zeigt sich vielleicht auf St. Matthias, wo friither
Ahnenstatuen mit Anklingen an neuirlindische Schnitzereien her-
gestellt wurden. Und noch ist schliesslich in keiner Weise geklirt,
was der urspriingliche Inhalt des Kultes war, ob er ebenfalls Toten-



— 270 —

ehrung zum Zwecke hatte oder ganz andern Zielen diente. Es
miisste auch festgestellt werden, ob er die Grundlage der heutigen
Mulliganfeiern bildete, die nach und nach durch wesensfremde
totemistische und ahnenkultische Ideen ersetzt wurde, oder ob er
bereits eine festgefiigte, lebenskriftigere Kultform vorfand und sich
mit ihr vermischte oder sogar in ihr aufging, und die er dadurch
verdnderte.

Eine lange Reihe von Fragen sind also zu l6sen, um eine fast
nur gefiilhlsméssig empfundene Verwandtschaft zweier Kulturen auf
einen sichern Boden von Tatsachen zu stellen. Aber es sind alles
keine Probleme, die vollig fiir sich geldst werden miissen. Immer
mehr macht sich ja die Auffassung geltend, dass nicht nur die
ozeanische Bevoilkerung, sondern auch ozeanische Kulturelemente
in viel stirkerem Masse mit asiatischen in Zusammenhang stehen,
als man friiher annahm, ja, dass die Siidsee sogar den Schliissel
bergen konnte, um Beziehungen zwischen asiatischen und amerika-
nischen Hochkulturen aufzudecken. In diesen grossen Fragenkomplex
hinein gehort auch die Suche nach dem Ursprung der Mulligan-
feiern. Vielleicht wird es einmal moglich sein, Briicken zu schlagen
von der primitiven Kultur Neuirlands zu den Hochkulturen Asiens
und nicht nur zu vermuten, sondern nachzuweisen, dass ein iso-
lierter Zweig einer dieser Kulturen bis auf unsere Insel - gelangt
ist und dort Kult und Kunst auf so wundervolle Weise befruchtet
hat. Ein solcher Beweis wiirde allerdings viele der KFolgerungen
dieses Referates unhaltbar gestalten, da ja dann vollig neue Grund-
lagen mitberiicksichtigt werden miissten. Aber es wire unvorsichtig
und verfritht, schon jetzt von den Wurzeln der Totenfeiern abzu-
sehen, die sich gegenwirtig aus den iiberblickbaren Tatsachen
ableiten lassen, und die sich vielleicht auch spéter noch, bei vollig
neuen Deutungen, von Wert erweisen werden.



	Totenfeste in Nord-Neuirland

