
Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft =
Actes de la Société Helvétique des Sciences Naturelles = Atti della
Società Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

Band: 114 (1933)

Artikel: Totenfeste in Nord-Neuirland

Autor: Bühler, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-90393

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-90393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Totenfeste in Nord-Neuirland
Von

Alfred Bühler

Das langgestreckte Neuirland ist die zweitgrösste Insel des

Bismarckarchipels, dem nördlichsten Teile Melanesiens, der seit
dem Weltkriege als Mandatsgebiet des Völkerbundes von Australien
verwaltet wird und mit ganz wenigen Ausnahmen schon völlig
unter Kontrolle der Weissen steht. Zum Teil schon seit Jahrzehnten
haben dort Händler, Pflanzer und vor allem Missionare die
einheimische Kultur verändert und an vielen Orten mehr oder weniger
zum Verschwinden gebracht. Ganz besonders gilt dies von Neuirland.
Schon seit 1875 ist hier die Mission tätig, und bereits um 1880
wurden die ersten Handelsstationen und Pflanzungen angelegt. Um
1900 begann man ferner längs der Nordostküste mit dem Bau
einer Strasse, die gegenwärtig vom Distriktshauptort Kavieng, von
der Nordspitze der Insel aus, über beinahe 250 km befahrbar ist,
und die natürlich die Erschliessung des Landes in ganz gewaltigem
Masse förderte. So liegen heute allein längs dieses Fahrweges
28 grosse Pflanzungen. Dazu kommen im nördlichen Teil ungefähr
ein Dutzend weitere an der Westküste, die von Neubritannien aus
leicht erreichbar ist, acht Stationen mit weissen Missionaren,
und sozusagen in jedem Dorf schwarze, sehr oft aus fremden
Gegenden stammende Missionslehrer. Frei von Pflanzungen ist
vorläufig das gebirgige Innere, aber auch dort ist die Mission zum
Teil schon seit Jahren an der Arbeit. Ausserdem hat man bereits
vor dem Weltkriege, noch unter deutscher Verwaltung, begonnen,
die Iniandbewohner an die Küste herunterzuziehen, um sie besser
kontrollieren und beim Bau und Unterhalt der Strasse verwenden
zu können. Die australische Verwaltung hat diese Taktik fortgesetzt,
mit dem Erfolg, dass sich beute ein recht ansehnlicher Teil der
frühern Bergbewohner dauernd am Meeresufer niedergelassen hat
oder doch dort ein zweites Dorf besitzt, das periodisch, während



— 244 —

der Arbeit an der Strasse, oder anlässlich von Inspektionen durch
Regierungsbeamte, bezogen wird.

Seit Beginn der Kolonisation durch die Europäer ist ausserdem
Nord-Neuirland ein bevorzugtes Anwerbegebiet für Plantagenarbeiter
gewesen, und es ist ohne weiteres klar, dass die in jungen Jahren
weggezogenen Leute in der Fremde nicht nur einen grossen Teil
ihrer eigenen Sitten und Bräuche verloren, sondern auch viel
Neues in ihre Heimat zurückbrachten.

So ist es durchaus nicht verwunderlich, dass heute vom
ursprünglichen materiellen Besitz der Neuirländer nicht mehr viel
übrig geblieben ist, und dass sich auch die geistige Kultur schon

sehr stark verändert hat. Es ist im Gegenteil erstaunlich und

zeigt, wie kolossal diese Bräuche im Volk verwachsen sind, dass

sich viele Kultsitten bis heute erhalten haben, wenn auch nicht
mehr in so grossartigem Rahmen wie früher und oft nur noch als
leere Formen, ohne Bewusstsein ihres einstigen Inhaltes. Dazu

gehören in allererster Linie die zu Ehren der Verstorbenen
abgehaltenen Zeremonien, speziell die Uli- und die Mulligan- oder

Malangganfeiern. Leider hatte ich keine Gelegenheit, eines der
schon recht seltenen Ulifeste zu sehen, weshalb ich mich auf die

Mulligan beschränken möchte. (Der Name Mulligan oder Mälanggan
bezeichnet sowohl die bei den Festen eine grosse Rolle spielenden
Schnitzereien, als auch die ganzen Feiern.) Diese Totenfeste werden
heute noch abgehalten in den Küstengebieten Nord-Neuirlands und
auf den benachbarten Tabarinseln. Im Innern Neuirlands, soweit
dort noch Leute wohnen, fehlen sie mit Ausnahme der Senke von
Pänmafei, wo sie sich von einer Küste zur andern ausbreiten.
Früher scheinen sie auch auf dem benachbarten Neuhannover und
den kleinen Eilanden zwischen dieser Insel und Neuirland bekannt

gewesen zu sein, und anderseits sind sehr wahrscheinlich einzelne
isolierte Gebiete im Süden erst in neuerer Zeit zu solchen Feiern
gekommen.

Sprachlich ist der ganze Verbreitungsbezirk kein einheitlicher.
Vom Norden her reicht ein eng an die Neuhannoversprache
anschliessender Dialekt nach Neuirland herüber, und weiter südlich

folgen nicht weniger als fünf weitere melanesische Sprachen, die

allerdings untereinander sehr nahe verwandt sind. Zu diesen sechs

Gruppen reiht sich an der Westküste eine isolierte siebente mit
einer nichtmeJanesischen, sogenannten Papuasprache, und eine achte



— 245 —

endlich auf den Tabarinseln weist wiederum nahe Verwandtschaft
auf mit einzelnen Teilen der Nordostküste Neuirlands. Anthropologisch
ist zwischen den einzelnen Sprachgebieten kein Unterschied
festzustellen. Wohl trifft man, wie an vielen Orten Melanesiens, auch
hier auffällig verschiedene Typen, aber man kann sie nicht auf
bestimmte Bezirke lokalisieren. Höchstens ist festzustellen, dass

sich im äussersten Norden der Einfluss von sehr dunkeln
Neuhannoverleuten bemerkbar macht, und dass auffällig viele Bewohner
der Tabargruppe hellkaffeebraun sind. Sonst aber trifft man überall
an denselben Plätzen Leute mit feinen Gesichtszügen neben solchen
mit sehr groben, helle neben dunkeln, stumpf- und breitnasige
neben solchen mit semitischem Profil, verhältnismässig grosse
Individuen neben recht kleinen. Alle diese verschiedenen Formen
sind lebendige Beweise für eine Vermischung verschiedener
Einwandererströme mit altansässigen Volksgruppen, die anscheinend
in Neuirland stärker und komplizierter war als in andern Teilen
Melanesiens. Es ist deshalb zu erwarten, dass auch die Kultur der
Insel keine einheitliche ist, und in der Tat zeigen sich selbst
innerhalb des Mulligangebietes im Einzelnen starke Verschiedenheiten.
Schon die Bestattungsweise ist nicht überall gleich. Von der
Nordspitze der Insel bis hinunter an die Grenze des zusammenhängenden
Verbreitungsgebietes der Mulligan herrscht Verbrennung vor. Südlich
davon, und die isolierten Inseln der Mulligankultur einschliessend,
folgt eine namentlich im Innern sich ausbreitende Zone, wo der
Tote im Haus oder im Hofe beigesetzt und der Schädel später
wieder ausgegraben und zum Teil übermodelliert wurde. Auf den
Tabarinseln sollen Kremation und Erdbestattung nebeneinander
vorgekommen sein, und endlich wurden im ganzen Mulliganbezirk
Tote auch etwa ins Meer versenkt oder in Booten ausgesetzt.
Verbrennung überwiegt allerdings weitaus. Die geschmückte und
bemalte Leiche wird in einem mit Blättern und Blumen verzierten,
tragsesselartigen Gestell festgebunden und dann in einem
kistenartigen Scheiterhaufen verbrannt. Meistens werden die Knochenreste

gesammelt, in der Hütte eines Angehörigen oder in einem
Maskenhaus aufbewahrt und später, wahrscheinlich nach den grossen
Totenfeiern, ins Meer geworfen. Wo an den Küsten und auf den
Tabarinseln Erdbestattung Sitte ist, grub man früher die Knochen
wieder aus und setzte sie nach dem grossen Feste in Höhlen bei,
oder liess sie, namentlich die Schädel, zwischen den Wurzeln von



— 246 —

Bäumen vermodern. Oft trifft man noch heute, namentlich auf den

Tabarinseln, ganze Haufen dieser Überreste.
Vorläufig kann noch nicht festgestellt werden, welche Bestattungsweise

die alteingesessene ist, woher die andern kamen und
namentlich nicht, welche ursprünglich mit unsern Totenfeiern
zusammenhing, wenn auch die Verbrennung, als die am weitesten
verbreitete, mit grösster Wahrscheinlichkeit dazu gehört.

Alle Bestattungsarten zeichnen sich durch verhältnismässig
geringen Aufwand aus. Nur die nächsten Angehörigen und in der
Hauptsache nur die Frauen nehmen daran teil, während die übrigen
Leute des Dorfes wie gewöhnlich ihrer Arbeit nachgehen oder
plaudernd, rauchend und Betel kauend herumsitzen. Lautes Klagegeheul

begleitet die eigentliche Beisetzung, und ein Essen bildet
den Abschluss der Feier. Ich hatte leider keine Gelegenheit, die

Bestattung eines bedeutenden Mannes zu sehen, doch wurde mir
erzählt, dass dann das Klagegeheul der Frauen drei Tage und
drei Nächte dauert, dass jeden Tag ein Schwein geschlachtet und
verspeist wird, und dass sofort nach der Beisetzung ein Essen
mit mindestens 12 Schweinen stattfindet. Dieses Festessen scheint
überhaupt immer der wichtigste Teil der Zeremonie zu sein, auch
bei der Bestattung einfacher Leute. Wenn es nämlich die nächsten
Angehörigen des Verstorbenen nicht bestreiten können, dann muss
der Sippenälteste dafür aufkommen. Dies zeigt, dass den Bestattungszeremonien

doch eine gewisse Bedeutung zukommt, wenn auch der
dabei gezeigte Aufwand in keinem Verhältnis steht zu dem der viel
später, oft Jahre nach dem Todesfall folgenden eigentlichen Totenfeiern,

und wenn man auch häufig den Eindruck erhält, dass die
Leute der Beisetzung eines Toten geradezu gleichgültig gegenüberstehen.

Dies ist übrigens nicht nur in Neuirland so. Auch auf
Manus, der grossen Admiralitätsinsel, sah ich, um ein anderes

Beispiel anzuführen, wie sich spielende Männer kaum von ihrer
Tätigkeit abhalten liessen, als ein Toter des Dorfes über den Platz
getragen wurde, dem als einziges Geleite seine Witwe folgte. Es

wäre jedoch falsch, den Hinterlassenen auf Grund solcher
Beobachtungen Mangel an Gefühl vorzuwerfen. Wirkliche Trauer ist
sicherlich vorhanden, wie ich dies sehr oft wahrnehmen konnte
bei Leuten, die sich unbeobachtet glaubten. Aber ihre Äusserungen
sind durch Sitte und Brauch in bestimmte Formen gewiesen. Eine
solche Trauerform ist z. B. das Klagegeheul der Frauen, ebenso



— 247 —

wie die Lobpreisungen auf den Verstorbenen, womit die Witwen
in Manus ihr Geschrei von Zeit zu Zeit unterbrechen. Dort wird
übrigens in derselben Weise wie bei Toten geheult, wenn für
Pflanzungen oder den Regierungsdienst bestimmte Leute das Dorf
verlassen. Trotz aller dieser Beispiele kann nun aber die Trauer
nicht als einziger Beweggrund der Bestattungsbräuche bezeichnet
werden. Sicherlich spielt dabei auch die Furcht vor dem Verstorbenen
eine sehr bedeutende Rolle. Empfindet doch der Tote nach allgemeiner
Aulfassung sein Ableben, das nur ausnahmsweise auf natürliche
Ursachen zurückgeführt wird, als schweres Unrecht, wofür sich
sein Geist oder seine Seele zu rächen versucht. Deshalb wünschen
die Hinterlassenen, ihn mit seinem Schicksal zu versöhnen, und
das bei keiner Beisetzung fehlende Essen ist die erste solche
Massnahme, gewissermassen eine symbolische Opfergabe an den
Verstorbenen. Weitere folgen dann später, anlässlich der grossen Totenfeiern,

wo auch die Mulligan, die grossen Schnitzereien aufgestellt
werden. Aber oft, wenn ein besonders einflussreicher Mann gestorben
ist, der auch im Jenseits seine Bedeutung beibehält und deshalb
besonders gefürchtet wird, stellt man sofort nach seinem Tode
eine kleine, provisorische Statue her, die aufgestellt bleibt, bis die

grossen an ihre Stelle treten. Ein Ausdruck der Furcht schien mir
oft sogar die etwas zu auffällig zur Schau getragene Gleichgültigkeit
zu sein. Es war gerade, als wollte man weder durch allzugrosse
Teilnahme, noch durch auffällige Flucht aus dem Dorf die
Aufmerksamkeit des Verstorbenen auf sich lenken.

Bevor wir nun auf die grossen Totenfeiern eingehen, müssen
wir kurz festzustellen versuchen, wie sich der Neuirländer das
Leben nach dem Tode vorstellt. Der Mensch hat nach seiner
Auffassung verschiedene Seelen. Noch scheint bei ihm die primitive
Anschauung einer Körperseele vorhanden zu sein, der Glaube an
einen Stoff als Lebensträger, der in allen Teilen des Körpers, vor
allem aber im Kopf sitzt und der im Toten in verborgener Weise

fortlebt, zum Teil sich vielleicht auch als unsichtbarer Dämon in
der Nähe des Verstorbenen herumtreibt. Die Verwendung von Teilen
des Skelettes, vor allem des Schädels, zu Zauberhandlungen, wie
dies z. B. auf den Regenmacherplätzen geschah, für Waffen, wie
z. B. der Schienbeine oder der Armknochen für Speergriffe, und
die Sitte, Schädel anlässlich der grossen Feiern auszustellen oder
die Überreste der Kremation bis zu diesem Zeitpunkte aufzubewahren,



— 248 —

weisen auf solche Anschauungen hin. Eine zweite Seele, die Hauchoder

Atemseele, verlässt den Sterbenden durch den Mund und lebt
nun vorerst unsichtbar in der Nähe des Dorfes. Es war nirgends
mehr direkt festzustellen, dass man sie sich in einer bestimmten
Form vorstellt; es scheint aber, dass die später zu erwähnenden
mäselai in Haifisch- oder Schlangenform mit ihnen in Zusammenhang

stehen. An einzelnen Orten glauben die Eingebornen, dass
diese Seelen lebend bleiben und ihnen schaden oder nützen können,
aber sie wissen nicht, wo sie sich aufhalten. An andern Orten aber
erfährt man, dass sie unter gewissen Bedingungen in ein
unterirdisches Totenreich wandern, dessen Lage man nicht genau kennt,
dessen Eingänge aber, die sich meistens in Höhlen oder Löchern
auf kleinen Riffinseln befinden, an vielen Stellen gezeigt werden.

In weiterem Sinne scheint mit den SeelenVorstellungen ein

merkwürdiger Geist im Zusammenhang zu stehen, der als unsichtbares

Doppelwesen jedes Lebenden meistens auf Bäumen und an

ganz bestimmten Plätzen lebt, und der mit dem Menschen, zu
welchem er gehört, stirbt. Er wird gass oder gais genannt, während

die den Körper verlassende Seele allgemein tätanu oder tanuäto
heisst. Beim gass handelt es sich wahrscheinlich in erster Linie
um totemistische Vorstellungen, worauf später näher eingegangen
werden soll. Wir wollen zunächst nur festhalten, dass jeder Tote
mindestens zwei Seelen besitzt, vielleicht sogar drei, die alle bei
den Totenfeiern in Frage kommen.

Und nun diese Feiern selbst. Es ist nicht mehr einwandfrei
festzustellen, wer sie vorbereitet und bezahlt. Dafür scheint keine
feste Regel zu bestehen. Bald sind es die leiblichen Verwandten,
bald Totemangehörige. Nur ganz ausnahmsweise übernimmt ein

einziger, besonders reicher Mann allein die Vorbereitungen, und
ebenso ausnahmsweise werden die Feste nur für einen einzigen
Toten abgehalten. Frauen scheinen an den Vorbereitungen und an
den Feiern wenigstens direkt nie beteiligt zu sein, abgesehen von
gewissen Tänzen, die aber vielleicht ursprünglich nicht zu den

Mulligan gehört haben. Dagegen werden verstorbene Frauen gleich
wie die Männer geehrt.

Ist nun der Beschluss gefasst, ein Mulligan abzuhalten, so gilt
es zunächst, einen oder mehrere Schnitzer für die Bildwerke zu
finden. Nicht immer ist dies leicht, da heute nur noch wenige,
meistens alte Männer die Kunst verstehen. Oft werden sie von weit



— 249 —

entfernten Plätzen, ja sogar von andern Inseln geholt und halten
sich dann während der ganzen, oft viele Monate dauernden Arbeitszeit

als hochgeehrte Gäste im Dorfe der Festgeber auf. Sie suchen

nun zunächst im Walde geeignete Exemplare von Alstonia villosa
oder scholaris, Bäumen, die sich durch weisses, sehr weiches Holz,
ähnlich dem der Pappel, auszeichnen. Dann wird eine Werkhütte
errichtet, worin die weitere, immer wieder durch Festlichkeiten
unterbrochene Arbeit vor sich geht. Schon das Fällen der Bäume,
ihr Transport ins Dorf, woran sich die ganze männliche Bevölkerung

beteiligt, das Anzeichnen der Holzstücke, das Aushauen der
Hohlräume in den Figuren, die Beendigung der Köpfe und die
Einsetzung von Augen aus Schneckendeckeln, der Abschluss der
feineren Schnitzarbeiten und das Waschen der Bildwerke, die
Bemalung derselben und schliesslich ihre Aufstellung auf dem
Festplatz, alle diese Stadien bieten Gelegenheit zu Festen, wobei der
Schweinebraten nicht fehlen darf, und wo ganze Nächte hindurch

gesungen, getanzt und auf den grossen Schlitztrommeln gespielt
wird. So ist schon die Vorbereitung der Hauptzeremonie eine sehr

kostspielige Sache, um so mehr, als die Schnitzer während der

ganzen Zeit besonders ausgesuchte Speisen erhalten und sich für
ihre Arbeit hoch bezahlen lassen, und sicherlich ist dies ein Grund,
warum die Feste fast immer für mehrere Tote zusammen abgehalten
werden, da sich auf diese Weise die Kosten verteilen. Die lange
Vorbereitungszeit ist übrigens nicht bloss durch die komplizierte
Arbeit an den Schnitzereien bedingt, sondern auch durch die grossen
Pausen, die eingeschaltet werden müssen, um das Holz austrocknen
zu lassen.

Die Herstellung der Bildwerke ist geheim, und namentlich
haben die Frauen keinen Zutritt zu den Werkstätten. Ob diese
Sitte bloss den Beiz der Überraschung wahren will, oder aber ob

ihr tiefere Ursachen zugrunde liegen, konnte nicht festgestellt
werden.

Was nun das Hauptfest selbst anbelangt, so wollen wir zu-
/

nächst einer einfachen Feier folgen, die ich auf Tatau, einer der
Tabarinseln, sah. Mitten im Dorf liegt dort ein von niedrigen
Steinwällen umgebener Hof, ungefähr 60 Schritte lang und halb so breit,
wie man ihn auf jenen Inseln in jedem Weiler trifft. Ein auf der
Vorderseite offenes, mit Liegepritschen versehenes und den Männern
als Aufenthaltsort dienendes Haus steht darin, und gerade davor



— 250 —

sind fünf Tote begraben, vier Frauen und ein Kind. Ihre Bestattung

liegt weit zurück, in einem Falle sogar sieben Jahre. Jetzt
erhebt sich neben den Gräbern ein zierliches Häuschen, *aus Stecken
aufgebaut und mit Palmwedeln gedeckt, reich geschmückt mit
Schweineschädeln, mit bunten Krotonblättern, Moos und Federstäben.
Vorn ist es offen und lässt den Blick frei auf vier, zum Teil über
zwei Meter hohe, phantastische Holzfiguren, groteske menschliche
Gestalten, die alle nach dem gleichen Muster gearbeitet sind, mit
flügel- und federartigen Fortsätzen an den Köpfen, glotzenden
Augen aus grünen Schneckendeckeln, grossen Köpfen auf
unproportionierten Körpern. Auf einem dieser Mulligan sind zwei menschliche

Figuren übereinander dargestellt, auf einem andern unter dem
Menschen der Kopf eines Schweines. Alle Bildwerke sind grell
bemalt, weiss, rot, gelb und schwarz. Man sagt mir, dass jede der
Figuren einen der Toten darstelle, doch kann oder will man die

Bedeutung des Schweinekopfes nicht erklären.
Durch eine hohe Wand aus Bambus- und Palmblättern ist der

Festhof vor Neugierigen geschützt, namentlich vor den Frauen, die

von der ganzen Feier ferngehalten wrerden. Drinnen sind am frühen
Morgen einige Männer damit beschäftigt, auf einem Holzfeuer
Steine zu erhitzen, andere haben bereits draussen fünf Schweine

erwürgt und ausgeweidet, und nun werden die Tiere mit Kräutern
und glühenden Steinen gefüllt, in grosse Bananenblätter
eingewickelt, auf die Feuerstätte gelegt, mit heissen Steinen, Erde und
Laub zugedeckt und sich selbst überlassen.

Im Dorf ist noch nichts Aussergewöhnliches zu bemerken, bis
etwa um elf Uhr morgens, wto plötzlich schrille Warnrufe ertönen
und die Leute nach allen Seiten in ihre Häuser flüchten. Vorsichtig
spähend ist aus dem Wald ein maskierter Mann herangeschlichen,
ein zweiter folgt ihm, ein dritter, und schliesslich sind es etwa
ein halbes Dutzend, die jetzt bald in tollen Sprüngen das ganze
Dorf durchmessen, überall von gellenden Schreien Fliehender
empfangen, bald wieder trippelnd sich nach allen Seiten drehen,
mit einem Stabbündel an die Hauswände und Palmstämme schlagen,
oder mit Klappern aus Muscheln rasseln. In allen ihren Bewegungen
erinnern sie lebhaft an Vögel, und auch ihre Verkleidung, namentlich

das Blätterkleid mit einem weit abstehenden Schwanz, deutet
auf solche Tiere hin. Bald fühlen sich die Maskierten, die aus einem
befreundeten Nachbardorfe stammen, als Herren des Platzes. Hier



— 251 —

und dort nehmen sie Taroknollen, Kokosnüsse und Bananen, die
man ihnen allerdings bereitgestellt hat, als willkommene Beute in
Besitz, Inzwischen ist ihnen eine zweite Gruppe von Verkleideten
gefolgt. Sie trägt Holz- und Rindenbastmasken mit riesigen
Stoffohren, Farnkrautschürzen und ist mit Speeren bewaffnet. Zu dreien
ziehen diese Leute von Haus zu Haus, kauern am Eingang eines

jeden in einer Reihe hintereinander nieder und fordern, die Muschelrasseln

ertönen lassend, ihren Tribut, der ihnen bereitwillig
gebracht wird, sei es in Form von Muschelgeld, sei es als Tabak
oder als Glasperlen. Kein Haus wird bei diesem Umgang übersehen,
und schwer beladen versammeln sich schliesslich alle Maskierten
in einem abgelegenen Männerhofe, um sich dort ihrer Vermummung
zu entledigen und die Beute zu verteilen.

Genau um Mittag ruft ein Trommelsignal die Männer und ihre
Gäste in den Festhof. Dort liegen jetzt auf einer Blattunterlage
die gebratenen Schweine, rings umgeben von Haufen von gebackenen
Taroknollen. Langsam füllt sich der Hof, und schweigend hocken
die Männer nieder. Ein neues Trommelsignal ertönt, und nun erhebt
sich ein alter Mann, berührt eine der Statuen im Häuschen, hält
in der andern Hand einige Schnüre Muschelgeld hoch und erklärt
mit lauter Stimme, dass er diesen Mulligan bestellt habe und ihn
jetzt bezahle. Schallend ruft er dann, gegen die Statue gewandt,
den Toten an, als ob dieser selbst vor ihm stehe, und weist ihm
das Muschelgeld, sowie das ausgebreitete Essen vor. Dreimal
wiederholt sich dieser Vorgang, bis alle Statuen vorgestellt und
bezahlt sind, und während der ganzen Zeremonie herrscht feierliche
Ruhe. Auch draussen im Dorfe ist es totenstill.

Nach grosser Pause erheben sich sechs Männer miteinander.
Mit langen Muschelgeldschnüren umspannen sie die Schweine auf
dem Boden. Es handelt sich um die Bezahlung dieser Tiere, die
wiederum angesichts der Mulligan erfolgt. Dann endlich beginnt
das Festmahl. Besonders schöne Stücke der zerteilten Schweine
werden für einige Zeit zu Füssen der Schnitzereien gelegt. Gleich-
mässig wird jeder der Anwesenden bedacht. Ein Teil des Essens
wird an Ort und Stelle verzehrt, der Rest eingepackt und
mitgenommen. Auch jetzt hört man kaum ein lautes Wort. Nochmals
ertönt ein Trommelsignal, und damit ist die Feier zu Ende, die
nur für kurze Zeit nochmals auflebt, als die schwer beladenen, zum
Teil wieder maskierten Gaste das Dorf verlassen.



— 252 —

Der Sinn der ganzen Zeremonie scheint ziemlich klar zu sein.

Die Maskierten zunächst heissen gass und tätanu. Wie schon
bemerkt wurde, bedeuten diese Namen auch dämonenartige Doppelwesen

der Menschen und Seele der Verstorbenen. Trotzdem die
Leute nichts mehr davon zu wissen behaupten, liegt es deshalb
doch nahe, in den Masken Verkörperungen dieser Geister und Seelen

zu sehen. Die Geschenke, die man ihnen verabreicht, dürften
deshalb nicht bloss auf Bettelei zurückzuführen sein, sondern Opfer
an diese Geister bedeuten.

Die Bildwerke wurden mit den Namen der Verstorbenen oder

sogar als diese selbst bezeichnet. Es kann also kaum ein Zweifel
darüber bestehen, dass es sich um Ahnenstatuen handelt, und zwar
nicht um Wiedergaben unbekannter Verstorbener, von Geistern und
Seelen im allgemeinen, sondern um Verkörperungen der Toten, zu
deren Ehren die Feier veranstaltet wurde. Diese selbst sind also

Zeugen der während des Festes erfolgten Zahlungen, und auch
das Essen ist eigentlich ihnen geweiht, worauf die Sitte des Niederlegens

ausgewählter Stücke zu ihren Füssen noch hinweisen dürfte.
So scheint die ganze Zeremonie eine Ahnenfeier im engsten Sinne

zu sein, hervorgegangen aus der Furcht vor den Seelen der
Abgeschiedenen, um die Toten mit ihrem Schicksal zu versöhnen, ihre
Bache von sich abzuwenden oder gar ihren Schutz zu gewinnen,
und vor allem, um sie zu bewegen, ins Totenreich einzugehen.
Dass aber die Furcht vor den Verstorbenen nach der Feier nicht
verschwunden ist, dafür zeugen die Maskierten, die ja nicht
spezielle Abgeschiedene, sondern Seelen im allgemeinen verkörpern,
und dafür spricht vor allem die Tatsache, dass die Plätze, wo man
die Mulligan nach den Festen vermodern lässt, ängstlich gemieden
werden. Nach verschiedenen Aussagen steht es eben den Toten
jederzeit frei, aus ihrem unterirdischen Beiche wieder zu den
Lebenden zurückzukehren.

Etwas andern Charakter hatte eine grosse Feier, die ich in
Lémakot auf Neuirland sah. Dort war abseits der Häuser im Wald
ein grosser Platz gerodet und mit hohen B.ambuswänden eingehagt
worden. Der Eingang befand sich auf einer Schmalseite, deren
Ecken mit vorspringenden, aus Botang hergestellten Verzierungen
in Form eines Fischrachens geschmückt waren. Am frühen Morgen
waren die Schnitzwerke, es handelte sich diesmal um zehn, in der
Hütte des Festhofes aufgestellt und Haus und Hof wiederum mit



— 253 -
Palmwedeln verschlossen worden. Am Nachmittag tanzten Knaben
auf dem Dorfplatz mit Masken, die dem tätanu-Typ von Tatau
sehr ähnlich waren. Die Tänzer wurden aber hier nicht beschenkt.
Am Abend fand die feierliche Eröffnung des Mulliganhofes statt.
Vor dem jetzt offenen Hause knieten die das Fest veranstaltenden
Männer in vier Reihen hintereinander, davor drei mit den grossen
Kopfmasken aus Holz mit riesigen, flügelartigen Ohren, die zu den
ausgestellten Schnitzereien gehörten. Sie waren so schwer, dass
ihre Träger auf beiden Seiten gestützt und die Masken erst noch
von Kameraden vor dem Umkippen bewahrt werden mussten. Der
ganze Hof war mit Zuschauern angefüllt, worunter sich auch eine

grosse Zahl von Frauen und Kindern befanden. Wieder war, wie
auf die Tatau, die feierliche Ruhe der Menge bewundernswert.
Ein Garamut, eine hölzerne Schlitztrommel, wurde in einfachem
Rhythmus geschlagen, wozu die knieenden, völlig mitKalk beschmierten
Männer den Oberkörper in ruckartigen Bewegungen hin und her,
nach vorn und nach hinten warfen. Die Hände hielten sie dabei
auf dem Rücken gefaltet. Langsam richteten sie sich auf, immer
mit diesen ruckhaften Bewegungen. Schliesslich sprangen sie aus
der knieenden in die Hockstellung, woraus sie sich wiederum Ruck
um Ruck bis zur völlig gestreckten Haltung erhoben und nach
einem letzten Schlag des Garamuts die gekalkten Hände zusammenschlugen,

so dass der Staub in ganzen Wolken davonflog. Damit
war der Tanz zu Ende, und die grossen Masken wurden wieder
neben den andern Schnitzereien im Hause aufgestellt. Alles strömte
nun herbei, um die Kunstwerke zu bewundern. Dann hielt einer
der Dorfältesten eine grosse Rede zu Ehren der Verstorbenen und
der Veranstalter, und zum Abschluss erfolgte auch hier die Bezahlung
der Mulligan und der Schweine. Einer nach dem andern traten
die Veranstalter vor die Hütte, riefen laut aus wen und was sie
zu bezahlen hatten, und eine Frau oder ein Kind aus ihrer Familie
legte das Muschelgeld zu Füssen der betreffenden Schnitzerei, wo
es nachher vom Eigentümer weggenommen wurde. Dann verteilten
sich die Männer in die einzelnen Höfe des Dorfes, wo sie nach
Sippen gesondert das Festmahl hielten.

Bis zu diesem Abschnitt ist das Fest von Lemakot dem früher
geschilderten von Tatau durchaus ähnlich, wenn auch seine Bedeutung
als Ahnenfest lange nicht so eindrücklich zur Geltung kommt und
wenn auch namentlich die Schnitzereien nicht als Verkörperungen



— 254 —

der Verstorbenen behandelt' werden wie dort. Leider konnte ich
gerade über den Tanz, den interessantesten Teil der Feier, nichts
erfahren. Die Leute sagten, er gehöre eben zum Mulligan und
waren nicht zu bewegen oder nicht imstande, mehr zu erklären.
Immerhin schien mir doch aus einigen Äusserungen hervorzugehen,
dass es sich bei den grossen Kopfmasken um die Darstellung von Ahnen
handelt. Parkinson berichtet übrigens, dass zu Beginn unseres
Jahrhunderts die Zuschauer beim Erscheinen solcher Masken, die
damals immer mit dem Namen eines Verstorbenen bezeichnet wurden, in
lautes Klagen ausgebrochen seien. Es handelte sich also um die

Darstellung eines ganz bestimmten Toten, während man heute höchstens

noch von Ahnenmasken allgemeiner Art sprechen kann.
Eine Woche nach Eröffnung des Mulliganhauses fand in Lemakot

die Haupt- und Schlussfeier der langen Reihe von Veranstaltungen
statt. 21 Dorfschaften waren dazu eingeladen worden, und jede
derselben musste mit einem Männer- und einem Frauentanz
aufwarten, wofür sie von den Veranstaltern bezahlt wurden. Prunksucht

und Tanzfreude hatten zu einem solchen Aufmarsch geführt,
dass man entgegen der Regel schon am frühen Vormittag anstatt
erst um zwölf Uhr mittags mit den Vorführungen begann, die

übrigens auf dem grossen Dorfplatz und nicht in dem viel zu kleinen
Mulliganhof stattfanden. Es würde zu weit führen, die Tänze alle
beschreiben zu wollen, umsomehr als sehr wahrscheinlich ursprünglich
nicht alle zu den Mulligan gehörten. So sind sicherlich eine ganze
Anzahl von fremden Inseln her eingeführt worden, andere auch

von der Mission. Ferner darf man nicht vergessen, dass sich die
Phantasie einzelner besonders Begabter gerade in der Erfindung
neuer Tänze recht häufig auswirkt. Man kennt aus den letzten
Jahrzehnten verschiedene solcher Neubildungen, deren Aufführungsrecht

vom Schöpfer und später von seinen Erben von Fest zu Fest
verkauft wurde. Und schliesslich sind die Neuirländer ein so

tanzfreudiges Volk, dass sie in neuerer Zeit, mit dem Schwinden der
Kenntnis von der Bedeutung der Feiern, sicherlich nicht gezögert
haben werden, auch solche Tänze aufzuführen, die ursprünglich
zu ganz andern Festlichkeiten gehörten. Ohne zu versuchen, eine

reinliche Scheidung von Altem und Neuem vorzunehmen, möchte
ich nur kurz auf die bedeutendsten Vorführungen eintreten und vor
allem die Tänze hervorheben, die mit der Bedeutung der Feier
zusammenzuhängen scheinen.



— 255 —

Allgemein ist vorauszuschicken, dass Männer und Frauen
immer getrennt tanzen. Garamut, oder sanduhrförmige, mit Eidechsenhaut

überspannte Trommeln, oft auch nur Bambusstücke, die mit
Holzstöcken geschlagen, oder mit den offenen Enden auf den Boden
gestossen werden und dadurch einen dumpfen Ton erzeugen, dienen
als Begleitinstrumente. Meistens werden die tanzenden Männer
ausserdem von einem Chor begleitet, während die Tänzerinnen
immer selbst singen, mit schrillen und gellenden Stimmen, die vom
Ohr des Europäers durchaus nicht angenehm empfunden werden.
Sowohl die Männer- als auch die Frauengruppen besitzen stets
zwei bis drei Vortänzer, an deren Kunst besonders hohe Anforderungen
gestellt werden. Aber auch bei den andern Teilnehmern ist immer
wieder bewundernswert, wie genau sie jede Figur und jeden Schritt
der Vorführung beherrschen. Nur durch andauernde Übung kann
splche Vollkommenheit erreicht werden, und in der Tat vergeht
in den Dörfern kaum ein Abend, wo sich nicht einige Leute zu
einer solchen Probe zusammenfinden.

Viele Vorführungen sind pantomimischer Art. Entweder stellen
sie eine alltägliche Begebenheit dar, wie z. B. das Speeren von
Fischen auf dem Biff und den Fang von Haien auf hoher See mit
den Neuirland eigentümlichen Fallen, oder aber sie schildern eine
historische Begebenheit. So wurde z. B. ein vor Jahren stattgehabter
Überfall auf einen europäischen Schoner in wundervoller Anschaulichkeit

wiedergegeben, als Einführung zu einem andern Tanz die
Verhaftung eines Schwarzen durch die europäische Polizei, was
zeigt, wie immer wieder neue Motive auftauchen. Es ist nun sehr
wohl möglich, dass die pantomimischen Vorführungen allgemeiner
Art auch auf historische Ereignisse zurückgehen. Man kann sich
z. B. denken, dass ein besonders erfolgreich verlaufener Zug zum
Fang von Haien, oder, wenn wir an den Zusammenhang mit den
Totenfeiern denken, eher noch eine tragisch ausgegangene Expedition
den Anlass zur Erfindung dieses speziellen Tanzes gab, der dann eben,
weil er gefiel, immer wdeder aufgeführt wurde. Genau so ist es auch
möglich, dass die Darstellungen des Schonerüberfalles oder sogar der
Verhaftung des Schwarzen durch die Polizei anfänglich ebenfalls
aufgeführt wurden, weil sie mit dem Tode von Eingebornen in Verbindung

standen, denen zu Ehren man damals die ganze Mulliganfeier
veranstaltet hatte. Es ist also sicher nicht ausgeschlossen, dass gerade
die pantomimischen Tänze eigentlich zu den Totenfesten gehörten.



— 256 —

Andere Vorführungen, deren Bedeutung ganz unklar ist, haben

sehr stark erotischen Charakter, und weiter spielen die alten
Kriegstänze eine grosse Rolle. So bleibt mir vor allem ein sassälle,
ein Speertanz, unvergesslich. Da sieht man die Tänzer unendlich
behutsam den Feind anschleichen. Mit wildem Geheul stürzen sie
sich dann plötzlich auf die Überraschten, werfen sie ihre Speere,
stechen und parieren sie mit dem letzten, in der Hand behaltenen.
Jetzt stürmen sie mit lautem Siegesgeschrei den Weichenden und

Flüchtigen nach, jetzt müssen sie sich selbst ihrer Haut wehren,
und als ob ihnen der Tod im Nacken sässe, kauern sie am Boden,
mit ihrer Waffe die von allen Seiten drohenden Speere zur Seite

schlagend. In gewaltigen Sprüngen setzen sie dann wieder über
den Platz, um in höchster Not immer die charakteristische
Hockstellung einzunehmen. Blitzschnell wechseln die Bilder, bis
der Höhepunkt erreicht ist und gellender Jubel die Niederlage
des Feindes anzeigt.

Mit Leib und Seele sind die Leute gerade bei diesen Tänzen
dabei, und um so bewundernswerter ist ihre Kunst, als nur die eine

Kampfpartei dargestellt wird. Trotzdem lebt man alle Phasen des

Kampfes fiebernd mit, und nachher staunt man ob der ungeheuren
Ausdauer der Tänzer, die sich stundenlang, im glühenden Sonnenbrand,

ihrer Leidenschaft bis zur völligen Erschöpfung hingeben.
Wenn auch bei diesem Speertanz, der früher auch vor und

nach Kriegszügen und nicht bloss während der Mulliganfeiern
aufgeführt wurde, andere Motive als solche der Totenehrung vorhanden
sind, so dürften doch diese letztern sehr stark in Betracht fallen.
Sehr wahrscheinlich ist also auch dieser Tanz schon früher ein
Teil der Totenfeiern gewesen.

Bei einer ganzen Anzahl von Männertänzen werden Masken
und anderer auffälliger Schmuck verwendet. In erster Linie sind
da die raupenhelmartigen Kopfmasken zu nennen. Dieser
merkwürdige Putz geht auf die alte Haarfrisur der Neuirländer zurück?
welche in der Medianlinie des Kopfes einen raupenartigen Haarwulst

wachsen Hessen und mit Kalk bleichten, während die beiden
Seiten glatt rasiert und mit Kalk oder Farbe überschmiert wurden.
Heute ist diese Frisur längst verschwunden, aber noch erinnern
die Masken daran. Diese wurden jedoch früher, als die alte
Haartracht noch üblich war, ebenfalls schon gebraucht. Fast immer
weisen die einzelnen Stücke eine schnauzenartig vorstehende untere



— 257 —

Gesichtspartie auf. Diese Masken werden meistens als tâtanu
bezeichnet, etwa auch als kipong oder kipang. Wie schon bemerkt
wurde, bedeutet tâtanu Seele, Geist eines Toten, und dass wirklich
Ahnen in den Masken verkörpert sind, geht auch daraus hervor, dass
auf dem benachbarten Neuhannover jedes einzelne Stück mit dem
Namen eines Verstorbenen bezeichnet wird. Die Tänze der kipong
oder tâtanu sind immer pantomimischer Art. Meistens
veranschaulichen sie in äusserst drastischer Weise Liebes- und Kampfszenen.

Ob es sich dabei um Darstellungen aus dem Leben der
Verstorbenen, aus dem jenseitigen Leben derselben, oder um solche
rein mythologischer Art handelt, war nicht festzustellen. Jedenfalls

aber steht fest, dass es sich auch hier um einen Teil des

Ahnenkultes handelt. Sehr merkwürdig ist ferner, dass auch die

Tänzer, welche weibliche Rollen zu übernehmen haben, gleich wie
die männlichen maskiert sind, wie übrigens auch auf den Mulligan
sehr oft weibliche Darstellungen kaum von männlichen zu
unterscheiden sind.

Sind die Kipongtänze eine der grössten Attraktionen des Festes,
da ihre Komik eine sehr deutliche wird, so erfreuen sich gleichfalls

grosser Beliebtheit die wiederum als kipong bezeichneten
Vorführungen junger, als Frauen verkleideter Männer, welche sich aus
Kokosnüssen geschnitzte Brüste umbinden und genau die Frauentänze

kopieren. Ob es sich dabei, wie vielleicht auch bei den andern
Klpongtänzen, um Zeremonien handelt, die in der Vorstellung von
zweigeschlechtigen Wesen wurzeln, ist eine durchaus offenstehende
Frage.

Eine ganze Anzahl von Maskentänzen veranschaulichen das
Leben gewisser Tiere. Da treten z. B. vier Männer auf, die
Eulenmasken aus Farnkraut, Federstreifen und bemalten Kokosschalen
als Augen tragen. Sie geben die typischen Bewegungen dieser
Vögel in so wundervoller Weise wieder, dass keiner, der auch nur
einmal eine Eule gesehen hat, im Zweifel darüber sein kann, dass
dieser Vogel dargestellt wird. Zu andern Tänzen werden Eberkopfmasken

getragen, wieder andere stellen den Kampf von Vögeln
mit Schlangen in entsprechenden Verkleidungen dar.

Neben den eigentlichen Masken braucht man auch Schmuckstücke,

die mit Tierabbildungen verziert sind. So wurde in Lemakot
wiederholt der biial-Tanz aufgeführt, wobei die Tänzer eine
vielleicht aus der grossen Kopfmaske hervorgegangene Bastraupe auf

17



— 258 —

dem Kopf festgebunden hatten, die mit einem geschnitzten Vogel
geschmückt war. Und auch der den Abschluss der ganzen Feier
bildende Tanz lang mäni, der spät am Abend zur Aufführung kam,
war ein solches Schaustück. Auf der Strasse nahten sich die Tänzer
in Viererreihen zum Gesang alter Lieder, deren Texte nur noch
aus verstümmelten und zusammenhangslos aneinandergereihten
Worten bestehen. Über den ganzen Körper verteilt trugen sie hellgelb

gefärbte, pelzartige Bastbinden, auf dem Kopf Hauben aus
Hühner- und Papageienfedern mit zwei langen Büscheln als Ohren
und einem grossen Mittelkamme, in der einen Hand ein Blätter-
büS'-hel, in der andern den ausgestopften oder aus Holz geschnitzten
Kopf eines Nashornvogels. Nachdem sie auf dem Dorfplatz im
voraus für ihren Tanz bezahlt worden waren, zogen sie weiter zum
Mulliganhof, wo die riesigen Zuschauermassen bereits, abgesehen
von der Seite mit dem Eingang, die Bambuswände niedergerissen
hatten. Durch das Tor betrat nun ein Tänzer nach dem andern
den Hof. Den Nashornvogelkopf hielten sie jetzt im Munde, und
die ganze scheue Art dieses Vogels wurde durch Wendungen,
Schritte und Drehungen aufs schönste wiedergegeben. Nach einer
grossartigen Schlußszene warfen die Tänzer ihren Schmuck zu
Füssen der Mulligan. Dieser letzte Teil des Tanzes und der ganzen
Feier wurde von den Eingebornen mit dem Ausdruck „die Vögel
fliegen davon" bezeichnet. Es wird später auf alle diese
Tierdarstellungen zurückzukommen sein.

Während die Männertänze fast ausnahmslos sehr bewegt, ja
wild sind, zeichnen sich die Vorführungen der Frauen durch ein

gemessenes, oft geradezu feierliches Tempo aus. Langsam schreiten
die Vortänzerinnen gegen die Hauptgruppe, umkreisen diese und
durchkreuzen ihre geöffneten Reihen. In den Händen schwenken
sie Blätter- und Blumenbüschel, die neben der Haube aus Pan-
danusblättern und der Gesichtsbemalung ihren einzigen Schmuck
darstellen. Ebenso genau wie die Männer haben sie ihre Bewegungen
einstudiert; aber das langsamere Tempo und die unzähligen
Wiederholungen einzelner Figuren erwecken viel schneller den Eindruck
von Eintönigkeit und ermüden den Zuschauer viel rascher als die
lebhaften Männervorführungen.

Ich glaube nicht, dass die Frauentänze früher zu den Totenfeiern

gehörten, da sich aus ihnen keine Beziehungen zur
Ahnenverehrung erkennen lassen, und da, wie wir gesehen haben, noch



— 259 —

heute an einzelnen Orten zu grossen Teilen der Gesamtfeier keine
Frauen zugelassen werden.

Auch in Lemakot besassen die Schnitzereien wie in Tatau
nach dem Feste keinen Wert mehr als Kultobjekte. Man liess sie
im Mulliganhaus stehen oder versorgte sie anderswo, bis sie ein
Fremder kaufte. Einzelne wurden auch von Eingebornen aus
Nachbardörfern erworben, um sie für ihre eigenen Feiern nochmals zu
verwenden, aber diese Sitte ist höchst wahrscheinlich erst in
jüngster Zeit als Degenerationserscheinung aufgetreten. Früher
hatten die Mulligan nach den Festen überall gar keine Bedeutung
mehr. So berichtet die Gazelleexpedition von 1875, dass sie in
einem Dorfe der Westküste, wo die heier offenbar noch nicht beendigt

war, die Schnitzereien um keinen Preis kaufen konnte, während

ihnen diese an Nachbarorten, wo es sich offenbar um gebrauchte
Stücke handelte, in den grössten Mengen und zu den billigsten
Preisen offeriert wurden. Ich selbst hatte beim Kauf im allgemeinen
ebenfalls keine Schwierigkeiten, solange es sich um gebrauchte
Stücke handelte. Nur bei einem einzigen Typ zeigten sich die
Eingebornen merkwürdig abgeneigt, einen Handel einzugehen. Es
waren die Mulliganpuppen, die einen aus Holz geschnitzten Kopf
und einen Körper aus Schnüren und Kotang oder Moos aufweisen.
Trotzdem man mir an verschiedenen Orten versprach, eine solche

Puppe nach dem Feste zu überlassen, war sie überall schon
verbrannt, wenn ich zum Kauf schreiten wollte, und der Kopf, der
meistens aufbewahrt und wieder verwendet wird, sorgfältig
versteckt. Auch andere Eeisende klagten über dieselben Schwierigkeiten,

trotzdem diese Puppen kaum bedeutendere oder für die

Kulthandlungen wertvollere Objekte sein können als die reinen
Schnitzereien. Vielleicht liegt der Grund darin, dass die Köpfe der
Puppen meistens gemeinsames Eigentum einer grössern Anzahl von
Männern sind, die sich auch in den Gewinn beim Ausmieten des

Kopfes teilen. In solchen Fällen von Kommunalbesitz ist es immer
sehr schwierig und meistens ganz unmöglich, einen Kauf abzu-
schliessen.

Es kann kaum ein Zweifel darüber bestehen, dass die Mulligan
ausgesprochene Ahnenfeiern sind. Als solche werden sie auch von
den Eingebornen bezeichnet, und immer weiss man ganz genau,
zu wessen Ehren man das Fest abhält. Wir haben auch gesehen,
dass in Tatau die Schnitzereien sogar als die Toten bezeichnet



— 260 —

rwurden, was völlig im Sinne der ganzen Feier liegt. In Lemakot
dagegen, und auch an vielen andern Orten Neuirlands, war dies

nicht immer der Fall. So stand in Medina ein Mulliganhaus mit
elf Bildwerken, worauf im ganzen zwölf menschliche Figuren
abgebildet waren. Für zwölf Verstorbene war auch das Fest
abgehalten worden, aber nur eine einzige Statue stellte den Toten selbst
dar. Alle andern menschlichen Darstellungen wurden als Leute
aus sagenhafter Vorzeit bezeichnet. Auf den Mulligan von Lemakot
war kein einziger Toter dargestellt, sondern ausschliesslich solche

sagenhafte Gestalten. Unpersönliche Ahnenbilder stehen also hier
an Stelle der persönlichen.

Alle Schnitzereien weisen die verschiedenartigsten Tierdarstellungen

auf, fast immer in Verbindung mit menschlichen Figuren
und oft in phantastischer Ausführung. Besonders zahlreich sind

Fische, speziell fliegende Fische und Haie, wiedergegeben, dann

Vögel und Schlangen, seltener Schweine, Krebse, Muscheln und
Korallen. Pflanzen sieht man sozusagen nur in Form von essbaren
Früchten dargestellt. Ferner treten hin und wieder Hausgeräte
und Waffen und vereinzelt auch der Mond auf. Es würde zu weit
führen, auf alle diese Einzelheiten einzugehen. Hier soll der
Hinweis auf die Tierdarstellungen genügen. Er führt uns wieder zurück
auf die Tiertänze und zeigt mit diesen, dass in den Feiern nicht
nur Ahnenehrungen im engsten Sinne des Wortes zu suchen sind,
sondern dass sie noch andere Elemente enthalten müssen. Zunächst

liegt es nun nahe, die dargestellten Tiere mit den totemistischen
Systemen der Neuirländer in Zusammenhang zu bringen, d. h. mit
der Einteilung der Bevölkerung in bestimmte, nach Tieren benannte

Gruppen. Ursprünglich liegt dieser Sitte wahrscheinlich die
Auffassung zugrunde, von einem solchen Tier abzustammen, die
vielleicht selbst wieder mit Vorstellungen von der den toten Körper
in Tierform verlassenden Hauchseele in Zusammenhang zu bringen
ist. Diese Seelentiere sind möglicherweise später zu Totemtieren
geworden.

In Nord-Neuirland und auch auf den Tabarinseln ist die
Bevölkerung überall in Clans eingeteilt, die nach Vögeln benannt
sind. Meistens sind es deren zehn, während im Süden der Hauptinsel,

aber noch in unser Untersuchungsgebiet hineinreichend, an
ihre Stelle zwei nach dem Seeadler (Haliaetus leucogaster) und
dem Fischadler (Pandion leucocephalus) benannte Klassen treten.



— 261 —

Diese sind auch unter den Clans des Nordens vorhanden, ohne aber
durch grössere Bedeutung herauszustechen. Keiner der Totemvögel
geniesst heute besondere Verehrung, wie dies an andern Orten
üblich ist. Die Angehörigen einer Gruppe dürfen ihr Totemtier
ungestraft töten, ja sogar essen. Mit einigen wenigen Ausnahmen
existieren auch keine Überlieferungen, welche die Menschen von
solchen Tieren abstammen lassen, oder auch nur sagenhafte
Vorfahren mit ihnen in Beziehung bringen, wie dies in andern
Gebieten ebenfalls vorkommt. Nur in einem einzigen Dorfe erzählte
man mir noch Bruchstücke einer Sage vom Seeadler, der früher
ein mächtiger Krieger gewesen sei. Im allgemeinen sind heute die
Totemclans einzig und allein wichtig als Heiratsklassen. Angehörigen

desselben Clans ist die Ehe miteinander strenge untersagt,
da sie Blutschande gleichkäme.

Berichte der ersten europäischen Besucher lassen vermuten,
dass schon damals die Totemclans nur als Heiratsgruppen von
Bedeutung waren. Auf Tabar wurde mir aber erzählt, dass man früher
auf Kriegszügen einen in einen Käfig eingeschlossenen, aus Holz
geschnitzten Vogel mitgeführt habe, um sich den Erfolg zu sichern.'
Allem Anschein handelte es sich dabei um Totemvögel, die also
damals noch eine grössere Rolle spielten als heute. Es ist deshalb
durchaus wahrscheinlich, dass früher, vielleicht lange vor Ankunft
der ersten Europäer, der Kult dieser Totemvögel in hoher Blüte
stand, oder dass Einwanderer aus einem Gebiet mit hoch
entwickelter totemistischer Kultur nach Neuirland kamen, wo dann
ihre Überlieferungen unter dem Einfluss der bodenständigen
Vorstellungen mehr und mehr verloren gingen. Jedenfalls liegt es nahe,
die auf den Mulligan abgebildeten Vögel und auch die Vogeltänze'
als Reste dieser Totemverehrung anzusehen. Nun sind aber nicht
alle abgebildeten Vögel Totemtiere. Diese andern könnte man als
Zeugen für ausgestorbene und vergessene Totemgruppen ansehen,
oder aber als freie Phantasieprodukte besonders origineller Künstler,
die, als man die Bedeutung der abgebildeten Vögel schon nicht
mehr kannte, ohne Hemmungen neue Motive schaffen konnten.

Eine weitere Untersuchung der Totemsysteme ergibt, dass

jeder Vogelclan Untergruppen besitzt, die entweder nach Schlangen
oder nach Haifischen benannt werden, und zwar nach ganz bestimmten,
mit besondern Namen bezeichneten und an einem bestimmten Orte
wohnenden Tieren, während die Vogelclans die ganze Spezies und



— 262 —

nicht einen, einzigen Vertreter derselben als Totem besitzen. Eine
Überlieferung ist bekannt, welche den Menschen von einem solchen
Untertotem, die man überall als mâselai oder mâsili bezeichnet,
abstammen lässt. Recht häufig glaubt man, dass die Menschen
nach ihrem Tode je nach ihrer Zugehörigkeit zu Haien oder Schlangen
werden. Deshalb die früher üblichen verschiedenartigen Bestattungen.
Mitglieder von Schlangengruppen wurden beerdigt, die der
Haigruppen ins Meer geworfen oder in Booten ausgesetzt, und in
entsprechender Weise verfuhr man mit den Kremationsüberresten.

Vereinzelt trifft man auch auf die Auffassung, dass ein
mâselai der Abstammungsort der betreffenden Gruppe sei,
wahrscheinlich ist dies aber eine Degenerationsform der echten mâselai.
Am Wohnort dieser Totemtiere leben auch die gass, die früher
schon erwähnten Doppelgänger der Menschen, die am Fest in
Tatau in Vogelform erschienen.

Im Gegensatz zu den Totemvögeln geniessen die mâselai
allseitige Verehrung. Den Angehörigen ihrer Gruppe sind sie freundlich
gesinnt, aber nur wenige Bevorzugte, meistens die Sippenältesten,
verstehen es, mit ihnen in Verbindung zu treten und ihre Hilfe
in Anspruch zu nehmen. Fremde Mäselaiplätze werden ängstlich
gemieden, und wiederholt wurden mir Geschichten von Leuten
erzählt, die den Tod erlitten, weil sie unvorsichtigerweise einem
solchen Orte nahe kamen. Ihren Angehörigen aber helfen die
mâselai beim Fischfang und im Kriege. Sie sind ferner die Wächter
über die sexu.elle Reinheit ihrer Gruppe und bestrafen Schuldige
aufs strengste. Neben ihrer tierischen Gestalt können sie auch
menschliche annehmen. So erscheinen diese Untergruppen im Gegensatz

zu den Vogelclans noch sehr lebendig, noch völlig im
Vorstellungsleben der Bevölkerung verwachsen. An einzelnen Orten,
besonders auf den Tabarinseln, sind sie sogar so bedeutend, dass

die Vogeltotems daneben ganz verblassen. Schlangen und vor allem

Haigruppen werden dort als Heiratsklassen genannt, und an vielen
Orten steht ein förmlicher Haikult in Blüte. Aber auch in Neuirland
trifft man hin und wieder kleine Kultplätze mit roh zugehauenen
Haifischen aus Stein und menschlichen Knochen, wo durch Beschwörungen

und Opfer Erfolg beim Fischfang erfleht wird.
Es ist noch nicht möglich, das Bestehen der verschiedenen

Totemsysteme im gleichen Bezirk eindeutig zu erklären. Wohl
kann man annehmen, dass sich die älteste Form der Clantotems



— 263 —

zu den zwei Klassen vereinfacht hat, und dass das Totemtier mit
schwindender Bedeutung als Ahn mehr und mehr zum individuellen
schützenden Wesen wird, wie es schon die mâselai bis zu einem

gewissen Grade sind, oder schliesslich wie die gass, die geisterhaften
Doppelgänger der Lebenden in tierischer und menschlicher Gestalt,
die sogar nicht einmal mehr Schutzfunktionen besitzen, sondern

genau das gleiche Schicksal erleiden wie die Lebenden. Ob nun
aber die Weiterentwicklung dieser Formen zum unpersönlichen
Ahnenkult und schliesslich zur speziellen Verehrung der Verstorbenen

führt, kann nicht entschieden werden. Es ist nämlich nicht einmal
sicher oder sogar unwahrscheinlich, dass die ebenerwähnten totemi-
stischen Formen Teile einer Entwicklungsreihe sind. Wäre dies

der Fall, so würde man sicherlich nicht mehr alle ihre Stufen noch
heute am gleichen Orte nebeneinander vorfinden, sondern nur noch
die höchste allein oder doch weitaus überwiegend. Und noch
unverständlicher würe es, dass in einer solchen Entwicklungsreihe ganz
verschiedene Tiere als Totem vorkommen, dass von Vögeln zu
Haien und dann wiederum zu Vögeln übergegangen wird. Man
muss aus allen diesen Überlegungen heraus vermuten, dass es sich
ursprünglich um mindestens zwei Totemsysteme handelt, die erst
nach ihrer fertigen Ausbildung miteinander in Berührung kamen und
sich dann gegenseitig beeinflussten.

Um wieder auf unsere Schnitzereien zurückzukommen, so liegt
es nun nahe, die darauf abgebildeten Fische und Schlangen mit
den mâselai in Zusammenhang zu bringen, so wie die darauf
dargestellten Vögel mit den Vogeltotems in Beziehung gebracht wurden.
Da ist zunächst auffällig, dass die beiden Tiergruppen sozusagen
auf allen Mulligan, gerade so wie in einigen Tänzen miteinander,
und oft auch die Fische und Schlangen im Kampf stehen mit den

Menschen, die ihrerseits von den Vögeln geschützt werden. Auch
das stützt unsere Hypothese, dass sich die beiden Totemsysteme
ursprünglich fremd sind, dass das später hinzugekommene dem

älteren feindlich gesinnt war. Allerdings muss erwähnt werden,
dass heute viele der Tiergestalten anders dargestellt werden als

früher, dass die Mulligan sozusagen gefälscht sind. Vergleiche mit
alten Stücken zeigen nämlich, dass dort Fische und namentlich
Fliegende Fische, aber auch Schlangen dargestellt sind, wie sie

aus dem Munde menschlicher Gestalten herauskommen, während
sie heute auf denselben Typen den Menschen angreifen, z. B. ins



— 264 —

Kinn beissen, so dass der Sinn der dargestellten Szene vollkommen
verändert wird. Wahrscheinlich geschahen solche Änderungen ohne
bestimmte Absicht, da ja die Bedeutung der Figuren längst nur
mehr ganz ungenau bekannt ist.

Ausser dem Hai sind keine Fische mäselai, trotzdem werden
aber die verschiedensten Arten dieser Tiere auf den Mulligan
abgebildet. Man kann auch hier wie bei den Totemvögeln annehmen,
dass es sich um ausgestorbene Maselaigruppen handelt, die auf den
Schnitzereien ihre Spuren hinterlassen haben. Dasselbe gilt vom
Krokodil, von dem man weiss, dass es noch vor wenigen
Jahrzehnten mäselai war, und das ebenfalls hin und wieder auf den

Mulligan erscheint. Ferner kann man, wiederum wie bei den
Totemvögeln, sich denken, dass die schöpferische Phantasie der Künstler
später zu der Wiedergabe anderer Fische führte, ohne dass diese

zu den mäselai gehörten.
Zu einer weitern Erklärungsmöglichkeit der nicht mit den

Totemsystemen verbundenen Tiere gibt eine Beobachtung Parkinsons
aus dem Jahre 1880 Anlass. Er sah damals auf Tabar, auf dem

Grabe eines Händlers, Schnitzereien, die diesem zu Ehren
hergestellt worden waren. Der Weisse war an den abgebildeten
Kleidern sofort zu erkennen. Auf der einen Statue war sein dicker
Leib durch eine auf seinem Bauch sitzende Schildkröte
wiedergegeben, auf der andern durch ein an derselben Stelle angebrachtes
Gerank von Schlangen. Dies zeigt einmal, dass das gleiche Motiv
in verschiedener Weise wiedergegeben werden kann, was für eine

gewisse Freizügigkeit spricht, und dann, dass offenbar einzelne

Körperteile durch Tiere symbolisiert werden können. Es ist nun
sehr wahrscheinlich, dass auch auf modernen Statuen häufig an
Stelle einzelner Körperorgane Tiere, namentlich Fische dargestellt
werden. Vielleicht hängt diese Sitte zusammen mit dem Glauben,
die Seele des Menschen, oder besser seine Lebenskraft, sein Lebensstoff,

sei in bestimmten Organen lokalisiert, die dann als besonders

wichtige Lebensträger erscheinen. Führt man diesen Gedanken

weiter, so liegt es nahe, auch nach Darstellungen der den Körper
verlassenden Hauch- oder Atemseele zu suchen. Ein solches Seelentier,

wenn man so sagen will, scheint in erster Linie der fliegende
Fisch zu sein, der ja auch, wie kein anderes Tier, dank seiner

merkwürdigen Fähigkeit, über dem Wasser zu schweben, für die

Eingebornen etwas Aussergewöhnliches ist und deshalb zu solchen



— 265 —

Vorstellungen in erster Linie Anlass geben konnte. Auch die grossen,
oft mit flügelartigen Flossen versehenen Fische, die weder Haie,
noch fliegende Fische, sondern kleine, farbige Riffische darstellen,
sind vielleicht mit diesen Seelentieren in Verbindung zu bringen.
(Zum Vergleich sei erwähnt, dass in Polynesien solche Fischlein
vielfach als die Seelen Verstorbener betrachtet werden.) Und
schliesslich könnte man in diese Gruppe alle Schlangen und Vögel
einreihen, die dargestellt sind, wie sie den Mund einer menschlichen
Gestalt verlassen. Wiederum kommen wir aber damit auf Wurzeln
des Totemismus zurück, der sich also immer mehr als eine
Hauptgrundlage des Mulligankultes erweist.

Haben die Beobachtungen Parkinsons zu der Auffassung
geführt, die Seelentiere seien wichtige Motive im Darstellungskreis
der Mulligan, so geben sie noch einen weitern wertvollen Hinweis
für die Beurteilung dieser Bildwerke. Parkinson berichtet nämlich
von einer der grössten Feiern, die er sah, dass sie zu Ehren einer
im Kindbett verstorbenen Frau abgehalten wurde, und dass dabei
ein riesiger, vielteiliger Mulligan die ganze Sterbeszene darstellte.
Und von einer andern Schnitzerei sagt er, dass sie vier Männer
zeige, die auf den Haifischfang ausgezogen und davon nicht mehr
zurückgekehrt seien. In beiden Fällen handelt es sich also um
persönliche Ahnenbilder mit gleichzeitiger Darstellung der
Todesursache. Solche Kombinationen kommen auch heute noch vor. In
der früher erwähnten Gruppe von Medina z. B. befindet sich die
Ahnenstatue eines berühmten Dorfhäuptlings, der auf dem Riff
verunglückte. Dieses selbst ist am Fusse des Bildwerkes in Form
von Stacheln zu sehen. Der Stock, den der alte Mann benützen
musste, fehlt nicht, und die Wendung des Kopfes zeigt, dass der
Tote stürzte, als er beim Umsehen nicht auf den Weg achtete.
Um ja keinen Zweifel über die dargestellte Person aufkommen zu
lassen, hat man die Figur mit der Federhaube bekleidet, die den

Verstorbenen, einen berühmten Tänzer, bei unzähligen Vorführungen
geschmückt hatte. Sehr wohl kann man sich nun vorstellen, dass

nicht nur Unglücksfälle als Todesursachen dargestellt werden,
sondern auch Dämonen, welche den Verstorbenen befallen und
krank gemacht haben. Wahrscheinlich sind solche böse Geister
in den meisten Fällen in Tierform wiedergegeben worden. Weiter
ist sehr wohl möglich, dass solche besonders gut geratene
Bildwerke mit Angabe der Todesursache oder mit persönlichen Attributen,



— 266 —

weil sie grossen Eindruck erweckten, für andere Feiern kopiert
wurden, auch wenn sie dorthin nicht mehr passten, und schliesslich
als Typus immer wieder verwendet wurden, wobei der Erfinder und
seine Nachkommen das Herstellungsrecht besassen, es aber auch
verkaufen konnten, so dass solche Muster schliesslich über den

ganzen Bezirk verbreitet wurden. Auf diese Weise könnte man
sich die vielen unpersönlichen Ahnenstatuen erklären, von denen
die Leute nur noch wissen, dass sie aus sagenhafter Vorzeit stammen
sollen. Es ist durchaus nicht notwendig, bei solchen Aussagen sofort
an mythologische Gestalten zu denken, denn die Tradition der
Eingebornen reicht nur sehr wenig weit zurück, so dass schon

Geschehnisse aus der Zeit vor wenigen Jahrzehnten als sagenhafte
Ereignisse bezeichnet werden. Dabei muss allerdings zugegeben
werden, dass auf den Mulligan zur Seltenheit auch mythologische
Szenen erscheinen. An zwei Orten wurden mir wenigstens Budimente
solcher Überlieferungen mitgeteilt, von einer Frau, welche ihren
Totemvögeln aus einer Kokosnuss zu trinken gab, und von einem
Mann régom, der sich in einen Seeadler verwandelte und ein Stück
des Mondes abbiss, die beide in bildlichen Darstellungen ihren
Niederschlag gefunden hatten.

So zeigt auch die Untersuchung der Schnitzereien, dass die
Mulligan Ahnenfeiern sind. Aber diese Deutung muss im weitesten
Sinne gefasst werden ; denn nicht nur persönlicher und unpersönlicher

Ahnenkult kommen in den Bildwerken und Festen zum
Ausdruck, sondern auch verschiedene Formen des Totemismus und die
damit verbundenen SeelenVorstellungen. Wenn wir den Begriff
Ahnenkult in diesem ausgedehnten Sinne fassen, dann sind die
Feiern etwas Einheitliches, wenn auch verschiedene Wurzeln, ja
sogar verschiedene Kulturen, an ihrer Ausbildung beteiligt gewesen
sind. Vieles bleibt auch so noch unerklärt, und selbst wenn man
die ungehemmte Gestaltungskraft einzelner neuerer Künstler im
weitesten Masse berücksichtigt, so bleibt doch vor allem an den

Schnitzereien noch manches unklar. Die Eingebornen selbst können

uns keine Auskunft geben über den Ursprung der Feiern und den

Sinn von Einzelheiten. Wohl aber ist ihnen zum grössten Teil noch

genau bewusst, worauf schon früher gelegentlich hingewiesen wurde,
warum sie die Feiern abhalten. „Wir verfertigen die Mulligan und
feiern das Fest, um mit den Toten fertig zu sein", erklärte ein

Einwohner von Medina kurz und bündig. Aber am gleichen Orte



— 267 —

wurde für einen besonders bedeutenden Mann einige Jahre nach
der ersten Feier eine zweite veranstaltet mit neuen Schnitzereien
und mit der Begründung: „Wir trauern so sehr um diesen Mann,
dass wir ein zweites Mulligan veranstalten müssen." Und in Le-
makot sagte man mir: „Du glaubst gar nicht, wie sehr wir der
Toten gedenken und trauern während der ganzen Zeit, da wir die

Mulligan herstellen. Um die Verstorbenen zu vergessen, und damit
sie ins Totenreich eingehen können, veranstalten wir die Feier."
So erscheinen also wie bei den Bestattungssitten Furcht und Trauer
immer wieder zusammen als die wichtigsten Veranlassungen zu den

Totenfesten, und diese selbst bedeuten den Abschluss der Trauerzeit,

worauf vielleicht auch die dabei vorkommenden, früher
erwähnten humoristischen Vorführungen hinweisen, die an andern
Orten ebenfalls beim Abschluss der Trauerzeit vorkommen. Ein
letztes treibendes Motiv der Feste darf aber nicht unerwähnt bleiben,
schon weil es immer wichtiger wird und vielleicht bereits 'heute
alle andern überschattet. Es ist der Geltungstrieb der Deichen.
Das Prestige dieser Leute verlangt es, dass immer prunkvollere
und kostspieligere Feste abgehalten werden. Einer sucht den andern
zu überbieten, und von solchen grossen Mulligan redet man noch

jahrelang, wobei man sich mit grösstem Bespekt der Veranstalter
und nicht etwa der Verstorbenen erinnert.

Der Mulligankult Neuirlands ist in Melanesien eine völlig
isolierte Erscheinung. Wohl trifft man in den Nachbargebieten fast
überall Ahnenfeiern und Ahnenstatuen, aber nur ganz ausnahmsweise

solche mit leisen Anklängen an Neuirland. ZurZeit, als die
ersten Europäer die Totenfeste kennen lernten, scheinen im Gegensatz

zu heute die Tabarinseln ein Hauptzentrum gewesen zu sein,
und diese Gruppe wird auch von verschiedenen Überlieferungen
der Eingebornen als Ursprungsort der Mulligan bezeichnet. Wenn
wir an die isolierte Stellung des Kultes denken, so haben wir keinen
Grund, an der Dichtigkeit dieser Überlieferungen zu zweifeln. Zum
mindesten muss angenommen werden, dass ein ganz kleiner Bezirk
der Ausgangspunkt gewesen sei, und dass sich der Kult von dort
über die früher erwähnten verschiedenen Sprachbezirke ausgebreitet
habe. Die isolierte Stellung der Mulligan, die Geschlossenheit ihres
Stiles und diese Überlieferungen von einem lokal beschränkten
Ursprungsort, die alle im Gegensatz stehen zu den verschiedenen
Sprachen, den gemischten Volkstypen und dem materiellen Kultur-



— 268 —

besitz ganz verschiedenen Ursprunges des heutigen Verbreitungsgebietes,

weisen aber auch darauf hin, dass ihre älteste Bedeutung
auf einer einheitlicheren Grundlage fussen könnte, als sie ihnen
auf Grund unserer Beobachtungen gegeben wurde. Dieser Gedanke

drängt sich ja förmlich auf beim Blick über den ganzen Kult
sowohl, als auch bei der Betrachtung der Schnitzereien. Es darf aber
nicht vergessen werden, dass solche Überlegungen vorläufig noch
nicht auf dem Boden der Tatsachen stehen. Was feststeht, ist in
unsern Ausführungen in der Hauptsache erwähnt worden, und alles,
was darüber hinausgeht, ist, wenigstens vorläufig noch, Theorie.
So ist es auch Hypothese, wenn G. Peekel den Mondkult als Wurzel
der gesamten Mulliganzeremonien annimmt. Nur wenige und zum
Teil zweifelhafte Tatsachen, die ferner erst noch verschieden
gedeutet werden könnten, liegen dieser Auffassung zugrunde, wenn
auch zugegeben werden muss, dass mit Hilfe des Mondkultes
verblüffende Erklärungen einzelner Tänze und Schnitzereien möglich
sind. Anderseits ist es aber sehr verdächtig, dass mit ebenso grosser
Leichtigkeit ganz andere Kultformen, sogar solche aus Australien,
auf derselben Grundlage der Mondverehrung gedeutet wurden, ohne
dass dabei für die doch offensichtlichen Verschiedenheiten eine

Begründung gegeben oder auch nur gesucht wurde. Im übrigen
ist die Hypothese trotz ihrer Anwendung auf sehr weite Gebiete
so einseitig und eng gefasst, dass sie auch als Arbeitshypothese
kaum verwendungsfähig ist, da sie nicht den geringsten Spielraum
freilässt. Es erscheint deshalb gerechtfertigt, ohne damit ein
abschliessendes Urteil über die Ausführungen Peekels fällen zu wollen,
neue Wege zur eigentlichen Wurzel des Mulligankultes zu suchen,
auch wenn sie vorläufig ebenso unsicher und ebensowenig durch
Tatsachen gestützt sein mögen wie jene. Eine solche Möglichkeit
bietet die Annahme einer Beeinflussung von aussen her durch eine

weit abgelegene Kultur, die den neuirländischen Totenkult begründet
oder doch ausserordentlich stark befruchtet hat. Diese Annahme
ist durchaus nicht so phantastisch, wie es auf den ersten Blick
scheint. Wir wissen, dass ein grosser Teil der heutigen ozeanischen

Bevölkerung aus Indonesien und den Randgebieten Asiens stammt,
und dass sich diese Einwandererströme im Zeitraum von
Jahrhunderten in gewaltigen Wellen über die Inselwelt des Grossen
Ozeans ausbreiteten, während einer Zeit, da in Asien längst
blühende Hochkulturen bestanden. Weiter wissen wir, dass an ver-



— 269 —

schiedenen Orten Melanesiens ganz isoliert materielle Kulturgüter
auftauchen, z. B, Holzkopien von Eisenwaffen, die unzweifelhaft
auf Beziehungen mit Indonesien oder dem asiatischen Kontinent
hinweisen, vielleicht sogar auf Einflüsse, die sich nach dem

Verklingen der grossen Bevölkerungswellen geltend machten. So liegt
es nahe, bei den Mulligan Neuirlands auch an eine solche
Beeinflussung zu denken. Noch weiss man nicht, woher diese kommen
könnte. F. Speisee hat schon vor mehreren Jahren auf die
Wahrscheinlichkeit solcher Beziehungen mit hinduistischer Kunst
hingewiesen, und in der Tat finden die üppig wuchernde Phantastik
der neuirländischen Schnitzereien und die ebenso komplizierten,
ursprünglich höchst wahrscheinlich nicht vom gesamten Volke,
sondern nur von einer Art Priesterkaste beherrschten Kulthandlungen
und Deutungen der Bildwerke in jenen gleich vielseitigen Verhältnissen

ein ausgezeichnetes Gegenstück. Auch rein gefühlsmässig
ist man oft versucht, an Verwandtschaft und Übereinstimmungen
mit indischen Kunstwerken zu denken.

Noch ist die Zeit einer solchen Beeinflussung völlig ungewiss,
wenn auch die isolierte Stellung des Kultes weniger an die grossen
Völkerwanderungen, als an eine spätere, zahlenmässig geringe
Invasion denken lässt. Gestützt wird diese Auffassung durch die

Überlieferungen von Tabar als Ausgangspunkt der Feste. Eine
kleine Horde von Fremden, die sich auf freiwilliger Wanderung
befand oder verschlagen wurde, wird sich nie auf dem grossen
Neuirland, sondern auf den kleinen, leichter zu erobernden und zu

verteidigenden Tabarinseln festgesetzt haben. In diesem Zusammenhange

sei übrigens daran erinnert, dass die Tabarleute im
allgemeinen heller sind als die Neuirländer und meistens auch feinere
Gesichtszüge aufweisen. Ferner kann die Annahme einer kleinen
Zahl von Fremden, die den Kult mit sich brachten, erklären, warum
später, nach ihrem Aussterben oder Aufgehen in der ältern
Bevölkerung, von der eigentlichen Bedeutung der Zeremonien bald nichts
mehr oder doch nur unverstandene und stark veränderte Beste
bekannt blieben.

Noch ist völlig unbekannt der Weg, den die Einwanderer
nahmen. Eine Spur zeigt sich vielleicht auf St. Matthias, wo früher
Ahnenstatuen mit Anklängen an neuirländische Schnitzereien
hergestellt wurden. Und noch ist schliesslich in keiner Weise geklärt,
was der ursprüngliche Inhalt des Kultes war, ob er ebenfalls Toten-



— 270 —

ehrung zum Zwecke hatte oder ganz andern Zielen diente. Es
müsste auch festgestellt werden, ob er die Grundlage der heutigen
Mulliganfeiern bildete, die nach und nach durch wesensfremde
totemistische und ahnenkultische Ideen ersetzt wurde, oder ob er
bereits eine festgefügte, lebenskräftigere Kultform vorfand und sich
mit ihr vermischte oder sogar in ihr aufging, und die er dadurch
veränderte.

Eine lange Reihe von Fragen sind also zu lösen, um eine fast
nur gefühlsmässig empfundene Verwandtschaft zweier Kulturen auf
einen sichern Boden von Tatsachen zu stellen. Aber es sind alles
keine Probleme, die völlig für sich gelöst werden müssen. Immer
mehr macht sich ia die Auffassung geltend, dass nicht nur die
ozeanische Bevölkerung, sondern auch ozeanische Kulturelemente
in viel stärkerem Masse mit asiatischen in Zusammenhang stehen,
als man früher annahm, ja, dass die Südsee sogar den Schlüssel

bergen könnte, um Beziehungen zwischen asiatischen und amerikanischen

Hochkulturen aufzudecken. In diesen grossen Fragenkomplex
hinein gehört auch die Suche nach dem Ursprung der Mulliganfeiern.

Vielleicht wird es einmal möglich sein, Brücken zu schlagen
von der primitiven Kultur Neuirlands zu den Hochkulturen Asiens
und nicht nur zu vermuten, sondern nachzuweisen, dass ein
isolierter Zweig einer dieser Kulturen bis auf unsere Insel gelangt
ist und dort Kult und Kunst auf so wundervolle Weise befruchtet
hat. Ein solcher Beweis würde allerdings viele der Folgerungen
dieses Referates unhaltbar gestalten, da ja dann völlig neue Grundlagen

mitberücksichtigt werden müssten. Aber es wäre unvorsichtig
und verfrüht, schon jetzt von den Wurzeln der Totenfeiern
abzusehen, die sich gegenwärtig aus den überblickbaren Tatsachen
ableiten lassen, und die sich vielleicht auch später noch, bei völlig
neuen Deutungen, von Wert erweisen werden.


	Totenfeste in Nord-Neuirland

