
Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft =
Actes de la Société Helvétique des Sciences Naturelles = Atti della
Società Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

Band: 113 (1932)

Artikel: La vérité mathématique et la réalité

Autor: Gonseth, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-90383

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-90383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La vérité mathématique et la réalité

Par

F. Gonseth, Zurich

Un sujet tel que celui de cette conférence ne peut guère être
abordé que par un biais. C'est pourquoi je m'en vais commencer

par vous citer deux opinions où la vérité mathématique et la réalité

sont plus ou moins mises en opposition.
La première est de Gauss, elle se trouve dans une lettre à

Bessel, et se résume brièvement ainsi:
Mieux vaut une seule de ces vérités éternelles que les résultats

de mille expériences.
La seconde est d'EiNSTEiN et se trouve dans le petit ouvrage

intitulé: Geometrie und Erfahrung. Je ne cite pas textuellement,
mais je crois serrer le sens d'assez près. Einstein sépare dans les
axiomes de la géométrie le côté purement formel ou purement
logique du contenu intuitif. Seules les relations de pure logique —
dit-il — sont du ressort des mathématiques, tandis que le contenu
des axiomes doit être annexé à la physique. Quant à la vérité des

constructions mathématiques, elle ne conditionne pas la réalité
physique, et réciproquement.

Il faut le constater: Ces deux grands esprits ne se rencontrent
pas. Le premier semble placer les résultats abstraits, auxquels le
mathématicien parvient par le seul exercice de son esprit, au plus
haut degré de l'échelle des valeurs scientifiques.

Et si l'on admet qu'il existe des vérités éternelles, expressions
de nécessités supérieures, transcendentes à notre intelligence; si

l'on admet que, par exemple, l'équation

2+3=3+2
est une vérité de cet ordre; si l'on conçoit un monde idéal où la
vérité est la dernière loi, ne faut-il pas admettre aussi que Gauss
ait raison?



— 221 —

Le second de nos grands hommes semble faire assez maigre
cas de cette vérité éternelle. Ayant dépouillé la géométrie, et par
extension nécessaire l'ensemble des mathématiques, de toute
signification dans l'ordre du réel, il les laisse vivre d'une vie exsangue,
comme les ombres élyséennes. En particulier, la vérité mathématique

ne pouvant pas fournir la garantie d'une réalité dans le monde

physique, aucune réalité ne pouvant plus être démontrée par la
logique pure, l'idée de vérité se dégrade et se trouve rejetée hors
du cercle des préoccupations essentielles.

Et si l'on admet qu'il existe une réalité tellement concrète

que l'on puisse distinguer sans équivoque ce qu'est le contenu de

réalité des axiomes ou, en général, de la formulation d'un fait
quelconque, Einstein semble avoir raison à son tour.

Veuillez remarquer que les deux savants dont nous avons
opposé les opinions ne peuvent en aucune façon être regardés comme
les défenseurs d'un point de vue exclusif. On sait bien les travaux
de géodésie que Gauss entreprit à côté de ses recherches de

mathématiques pures ; on sait que ses méditations sur la possibilité d'une

géométrie non-euclidienne le conduisirent à vérifier expérimentalement

le théorème de géométrie concernant la somme des angles
d'un triangle. Et, d'autre part, il serait véritablement absurde de

vouloir prétendre que le créateur de la théorie de la relativité
n'apprécie pas à sa valeur la méthode mathématique.

En dépit de ces circonstances, il n'y a pas à s'y méprendre
sur l'évidente divergence des opinions : le mathématicien tient son

regard attaché sur son idéal de vérité, tandis que le physicien met
la réalité physique au premier plan — la vérité des formules qu'il
emploie lui étant, au fond, secondaire.

Quelque intérêt qu'il puisse y avoir à confronter les opinions
de deux savants aussi considérables que Gauss et Einstein, nous
ne les avons cités ici que comme représentants de deux mentalités
différentes. Derrière Gauss on peut apercevoir la grande majorité
des mathématiciens d'autrefois et d'aujourd'hui. La presque totalité
des mathématiciens actuels souscriraient encore sans hésiter à une
affirmation telle que celle-ci: « Les vérités mathématiques sont des

vérités absolues, que jamais rien ne viendra ébranler.» Les
mathématiciens ne doutent pas qu'ils aient ancré leur science sur le
terrain de la vérité pure, et peu nombreux sont ceux qui n'aperçoivent
pas dans ce fait une certaine prééminence de leur science.



— 222 —

Les autres sciences ne semblent pas contester cette position
d'exception.

Tandis qu'elles voient leurs résultats constamment remis en

question, leurs vues en apparence les mieux assises souvent
menacées et parfois renversées, elles semblent à peine s'étonner de

la sécurité dont jouissent les mathématiques. Mais — conséquence
inévitable — la spéculation mathématique leur paraît, dans son
essence, étrangère à leurs préoccupations habituelles. Elles accepteront

de se servir du calcul comme d'un instrument dont il ne faut
pas contester l'efficacité. Mais le trait essentiel, la recherche de la
vérité abstraite, elles l'ignorent presque totalement.

Bien, que par ses applications, la science mathématique pousse
des rameaux dans les directions les plus diverses, son idéal de

vérité la met cependant à part — en marge — du reste des sciences.

L'orgueil plus ou moins légitime qui reste sensible à travers la
citation de Gauss anime encore la mathématique actuelle. Et le
reste des sciences partage plus ou moins le détachement d'EiNSTEiN,
en ce qui concerne la recherche des «vérités éternelles».

Mesdames et Messieurs, la discussion de notre sujet s'ouvre
ainsi sur une querelle. Mon intention est d'esquisser, en traits
naturellement assez sommaires, vu le temps relativement court dont
nous disposons, d'esquisser comment on peut chercher une
conciliation sur une position intermédiaire, plus rapprochée à vrai dire
d'EiNSTEiN que de Gauss. Mais qu'il me soit permis tout d'abord
de dire quelques mots sur la valeur d'une tentative de ce genre.
Je ne crois pas que, en ce qui concerne l'opportunité de considérations

aussi générales aussi peu délimitées, je puisse compter sur
un acquiescement unanime. Peut-être quelqu'un d'entre vous serait-il
tenté de me faire observer: «La phrase de Gauss que vous avez
citée n'est qu'un à côté dans l'œuvre du grand mathématicien et

n'ajoute rien à ses mérites. Et peu importe qu'EixsTEiN ait tort
ou raison, en ce qui concerne le contenu et la forme des axiomes.
C'est là une opinion qui ne touche à rien d'essentiel. L'intérêt de

son œuvre est ailleurs. La question des rapports entre les notions
de vérité et de réalité est une question de philosophes. Elle n'intéresse

la science que de loin.» A cette objection, on peut répondre
simplement qu'il est impossible de se soustraire à la nécessité de

«philosopher». Qu'on le veuille ou non, on est toujours le prisonnier

d'une certaine philosophie. Examinons par exemple la notion



— 223 —

de vérité. C'est là une de ces notions primitives qu'il est vain de

vouloir définir. Mais il n'est pas inutile de se rappeler comment
s'est constitué le sens que nous lui attribuons. Il est né de la
spéculation mathématique et s'est ensuite exprimé, développé,
explicité dans la Théorie des Idées de Platon. Il s'est transmis à

peu près inaltéré dans la tradition mathématique. Du reste, les

autres sciences ont aussi conservé cet héritage : Le savant qui dit
encore aujourd'hui : « Le but ultime de la science est la recherche
de la Vérité» fait de la philosophie platonicienne, comme M. Jourdain

faisait de la prose. On peut donc prétendre que l'idéal de

vérité des mathématiciens appartient au cycle de la philosophie
platonicienne.

De même l'idée de chose avec laquelle la science a opéré
jusqu'à aujourd'hui appartient au cycle aristotélicien. Une chose

possède par elle-même, selon cette idée, certaines propriétés dis-
tinctives par lesquelles elle peut être saisie et classifiée.

Je ne veux pas dire que, du fait seul que ces notions ont
pris leur sens dans un cycle d'idées périmé, elles aient perdu leur
efficacité. Au contraire, tant qu'on ne s'éloigne pas trop des conditions

initiales où elles ont pris naissance, elles conservent un sens
suffisamment bien délimité pour qu'on puisse s'en servir avec profit.
Mais ce serait une grave erreur que de porter cette signification
dans un domaine très éloigné de ces conditions initiales, en
imaginant que cette signification est elle-même donnée de façon
parfaite et ne varietur. C'est ainsi que dans la physique de l'atome,
spécialement dans la Théorie des quanta, la notion ordinaire d'objet
ne paraît plus adéquate aux nouvelles réalités qu'il faut y concevoir.

C'est de la même façon qu'on est, le sachant ou à son insu,
euclidien pour la notion d'espace, cartésien pour celle de raison,
newtonien pour celle de temps, etc., etc. En un mot, on ne fait
pas de science indépendamment de toute philosophie. L'esprit de

celui qui se refuse aux discussions dites philosophiques dans le
présent est habillé des lambeaux des philosophies anciennes.

Cest pourquoi je n'hésite pas à prétendre que la science ne
peut se soustraire au devoir d'examiner les notions fondamentales
dont elle se sert, de les mettre en accord les unes avec les autres,
de rechercher quels sont leurs rapports réciproques. Tout ce

travail de réflexion et de mise au point, c'est là ce que l'on pourrait

spécialement appeler la philosophie de la science. Que les bases



— 224 —

d'une philosophie de ce genre aient été déjà jetées, je n'en veux
prendre pour preuve que les travaux de IIelmholtz sur les

origines empiriques de la géométrie et de l'arithmétique.
C'est maintenant dans le cadre de cette philosophie que vient

se placer la tentative de conciliation dont j'ai déjà parlé. La thèse

que je formule est maintenant la suivante: Il est possible
d'esquisser un ensemble de vues, que l'on peut si l'on veut nommer
une philosophie, au sein de laquelle les notions fondamentales telles

que celles de vérité, de réalité, de concret et d'abstrait, de chose,

d'espace, de temps, etc., prennent un sens adéquat aux besoins
actuels de la science, et dans laquelle en particulier l'opposition
par laquelle nous avons abordé notre sujet, disparaît.

* **

Pour atteindre mes fins, il faut tout d'abord que je m'attaque
à ce qu'on peut appeler le boulevard de la notion de vérité
absolue, je veux dire l'infaillible sécurité de la spéculation
mathématique. Je prétends que si l'on y regarde de plus près et sans

parti pris, cette infaillibilité apparaît plus ou moins chancelante.
Comme les autres sciences, les mathématiques peuvent être le
théâtre d'un de ces bouleversements qui ruinent toute une théorie.
Pour le faire voir, fixons tout d'abord les traits essentiels d'une
révolution de ce genre. Choisissons l'exemple de la relativité dite
restreinte, qui est encore dans toutes les mémoires: cet exemple
est devenu si classique qu'il va nous suffir de quelques mots.

On se souvient qu'avant la découverte d'EiNSTEm, une certaine
partie de la physique était le siège de contradictions intolérables.
Il était impossible de faire accorder la cinématique ordinaire et la
théorie de l'éleetromagnétisme. Pour que les contradictions
disparussent, il suffit de substituer au schéma théorique de la
cinématique ordinaire un autre schéma pouvant rendre les mêmes
services ; une autre cinématique ; la cinématique, précisément, qui fait
l'objet de la théorie de la relativité dite restreinte. Ces deux ciné-

matiques, la cinématique ordinaire et celle d'EmsTEiN étant d'ailleurs
dans le même rapport que deux géométries, l'une euclidienne et
l'autre non euclidienne.

Voilà donc le schéma de cet événement scientifique si
considérable. Nous allons voir maintenant que les mathématiques —
toutes proportions gardées — offrent à un œil un peu averti, un



— 225 —

spectacle absolument pareil. Le siège de la révolution que nous
allons décrire se trouve même dans le domaine qu'on considérait
un peu comme le Saint des saints, dans la logique. Je ne pourrai
malheureusement aller au but aussi directement qu'il y a un instant,
à propos du passage d'une cinématique à l'autre. Je ne pourrai me
dispenser de remonter aux fondements, et de commencer, si
singulier que cela paraisse, par une digression sur la notion de l'objet,
sur la notion tout ordinaire de chose matérielle, possédant forme
et couleur et occupant une certaine portion d'espace. C'est là une
notion des plus simples et dont le sens est des moins problématiques.

Je vous prie cependant de ne point vous arrêter à cette
indubitable simplicité. L'observation des tout petits enfants a mis
hors de doute qu'ils ne possèdent pas dès leur naissance la
connaissance de ce que c'est qu'un objet. Ils ne savent pas dès leur
première enfance rassembler et coordonner les impressions
sensorielles qui devraient appartenir à un seul et même objet Ces

impressions qui varient lorsque l'objet et l'enfant se déplacent l'un
par rapport à l'autre, ou lorsque l'objet affecte des sens

différents, restent comme éparpillés dans la conscience, et ne sont pas
encore associés. L'objet n'est pas encore reconnu comme identique
à lui-même sous ses différents aspects, il n'est pas encore
individualisé, il n'est pas encore perçu comme tel.

Au contraire, il faut un assez long développement physique et
mental pour que les impressions tactiles viennent rejoindre les
impressions visuelles, et s'y superposer ; pour que la mémoire des yeux
s'accorde avec celle des lèvres et des doigts. L'enfant n'entre que
petit à petit en possession du mécanisme mental qui va lui
permettre de réaliser la permanence et l'identité de l'objet sous Ja

multiplicité des sensations, de concevoir l'unité du lieu sous la
diversité des images.

Il y a donc, dans le développement de l'enfant, un stade où

celui-ci ne possède pas encore la faculté de nouer en faisceaux les
sensations qui l'assaillent. Il n'a pas encore à sa disposition le
système de normes ; sa mémoire n'a pas encore dégagé et fixé les

points de repères qui le rendront capable de comprendre le langage
des signaux que ses sens captent. Ces repères et ces normes forment
la substance de ce que nous voulons appeler une forme intuitive. Les

sensations ne deviennent objet que par projection sur cette forme,
que par leurs rapports au cadre des normes et des repères.

15



— 226 —

Ces observations mettent clairement en lumière que ce que
nous nommons un objet n'est qu'un découpage plus ou moins

schématique de la réalité. L'objet n'est pas directement donné,
comme une réalité immédiate, dans une intuition qui en prendrait
possession d'un seul coup et jusque dans son essence. L'objet n'est
au contraire qu'un schéma, fourni par un mécanisme mental assez

compliqué; il n'est qu'une image imparfaite, on est tenté de dire
provisoire et superficielle, image non pas d'une réalité en soi, mais

une résultante des associations et des coordinations dont cette réalité

nous a fourni l'occasion.
Veuillez maintenant établir une comparaison entre la façon

dont se forme en nous la représentation d'un objet et la façon
dont le physicien, par exemple, fixe l'aspect de l'une ou de l'autre
de ses réalités. Il a besoin tout d'abord d'un certain nombre
d'observations qui viendront remplacer les impressions
sensorielles immédiates. Ces observations ne deviennent ensuite réalité
que sur la base d'un certain schéma théorique, comme celui de la
cinématique ordinaire ou comme celui de la cinématique d'EiNSTEiN,
ou aussi, pour ne pas chercher si loin, comme celui de la géométrie
ordinaire. Ce schéma théorique correspond à ce que nous avons
nommé la forme intuitive. L'acte d'interprétation qui, sur la base

des observations d'une part, du schéma théorique d'autre part,
construit une réalité, correspond à Vacte mental qui construit
l'objet par la projection des sensations sur l'ensemble des repères
intuitifs. Ainsi donc, dans la perception du plus simple des objets,
on peut déjà distinguer les traits essentiels de toute investigation
scientifique de la réalité, et en particulier cette activité interpré-
tatrice qui confère un caractère nettement schématique à toute
notre connaissance du monde extérieur.

Poussons notre comparaison un pas plus loin. Le schéma
théorique nécessaire à l'interprétation des résultats d'observation met

en relation les différentes grandeurs physiques telles que la
distance, la masse, la vitesse, le potentiel, etc., et ces relations sont
les lois du domaine envisagé. Si notre comparaison est fondée, la
forme intuitive, où la création mentale « objet» prend naissance, doit
contenir aussi les lois de l'objet, en même temps que les autres
notions qui y interviennent. Existe-t-il vraiment des lois de ce

genre? Sans doute. La plus simple est peut-être la suivante: Un

objet ne peut être a la fois présent et absent. Par une légère



— 227 —

progression dans l'abstrait, en intégrant pour ainsi dire l'absence
sur toute la gamme des localisations, on passe de l'absence au non-
être, et de même on passe de la présence à «l'être tout court»,
en laissant tomber dans l'oubli tout ce qui est qualité sensible.

Les premières lois de l'objet s'énoncent alors ainsi:
a) Pour tout objet on a seulement les deux possibilités suivantes:

Il est ou il n'est pas. On peut apercevoir dans cet énoncé
la forme la plus primitive du principe logique du tiers exclu.

Une seconde loi de l'objet serait ensuite la suivante:
b) Les deux possibilités précédentes s'excluent. C'est la forme

primitive du principe logique de contradiction.
On pourrait y ajouter le principe d'identité:

c) Tout objet reste le même (avant ou après un déplacement).
Les notions qui viendraient ensuite sont celles qui s'expriment

par les conjonctions et et ou, qui mettent en relation tout d'abord
deux objets quelconques. L'une des nouvelles lois qu'on obtiendrait
immédiatement serait équivalente, par exemple, à la règle de

logique que voici:
Nier a ou b c'est affirmer non-a et non-ô

et ainsi de suite. Je n'ai nullement l'intention de reprendre toutes les
formules de la logique et de montrer que chacune d'elles correspond
à une loi de l'objet. Ce que j'en ai dit me paraît suffisant pour
faire voir que l'on peut envisager la logique d'un point de vue
où la notion de vérité absolue n'intervient en aucune façon. La
logique prend au contraire la forme d'un chapitre de la physique
du premier chapitre pourrait-on dire, de celui qui formule les lois
— empiriques naturellement — de l'objet quelconque. Je résume
cette digression dans la formule que voici: La logique sous sa
forme la plus primitive, peut être envisagée comme une physique
de l'objet quelconque.

J'insisterai encore sur le fait que les lois de l'objet nous
paraissent de la plus haute évidence ou de la plus grande banalité,
parce qu'elles sont inscrites dans la forme intuitive où la notion
d'objet est fondée. Mais il est clair que cette évidence est
maintenant d'ordre physiologique, et n'a plus rien à faire avec l'idéal
d'une vérité absolue. La sécurité avec laquelle les lois de la logique
peuvent être employées n'est que l'expression de l'efficacité, de
l'adéquation de la physique de l'objet à la réalité qu'elle vise.



— 228 —

Maintenant que nous ayons découvert ce qui pourraient être
les origines empiriques de la logique, je ne vous exposerai pas
comment celle-ci se constitue en un schéma abstrait ou théorique,
dont le champ d'application s'éloigne de plus en plus de son objet
primitif. Le trait essentiel de cette extension consiste à porter
les lois de l'objet dans la sphère des objets mentaux, des objets
de pensée.

Cette extension est d'ailleurs toute naturelle, et dans la
physique aussi, ou dans toute autre science, il arrive souvent qu'une
théorie, inventée pour servir d'explication à certains phénomènes
soit portée au delà de son champ d'application primitif. L'exemple
que j'ai rappelé de la cinématique ordinaire qui ne voulait pas
cadrer avec Pélectromagnétisme en est une illustration.

Dans la comparaison que nous sommes en train de faire, les

analogies deviennent de plus en plus nombreuses et de plus en plus
pressantes. Mais — penserez-vous peut-être — il y a un point où

cette comparaison boitera nécessairement. Pour en rester justement
à la cinématique ordinaire, l'extension qu'on en faisait au delà de

sa sphère d'efficacité, qui ne dépasse pas une certaine décimale
dans l'approximation, cette extension s'est heurtée à des
contradictions insurmontables et il a fallu y renoncer. Tandis que la
logique, pourvu qu'on en respecte les règles, ne pourra jamais se

heurter à la contradiction. Eh bien, les faits ne respectent pas plus
le schéma théorique de la logique que toute autre théorie. Depuis
longtemps on sait que si l'on met une certaine obstination, une
certaine raideur à appliquer les lois de notre soi-disant infaillible
logique, il y a certaines contradictions qu'il est impossible d'éviter.
Ces antinomies ne sont, pour la plupart, pas nouvelles. Avec raison

on ne les a guère considérées comme un vrai péril pour les
mathématiques. Ce sont au contraire — selon l'expression de Poincaré

— des pièges dans lesquels on ne tombe que si on le veut bien.

Et pourtant, en raison même de leur bénignité, il est profondément
irritant de ne pouvoir les écarter sans compromettre aussi maints
résultats auxquels on ne voudrait pas renoncer.

Voici la forme ingénieuse qu'on peut donner à l'un d'eux: Il
y a dans une bibliothèque des catalogues, et parmi ceux-ci des

catalogues qui se mentionnent eux-mêmes et d'autres qui ne se
mentionnent pas. Il semble bien que les deux propriétés « de se
mentionner » et « de ne pas se mentionner » doivent être des contra-



— 229 —

dictoires au sens de la logique ordinaire. Et pourtant, si Ton imagine

«le catalogue de tous les catalogues qui ne se mentionnent

pas», les choses ne vont pas sans difficultés. Si l'on admet que ce

nouveau catalogue se mentionne on peut immédiatement en déduire
qu'il ne se mentionne pas et inversément. Les deux hypothèses,
dont Vune semble devoir être exacte, conduisent toutes deux à une
contradiction.

Evidemment, rien ne nous oblige à imaginer ce catalogue
paradoxal. Mais là n'est pas la question. Le fait qui compte, c'est que
la logique ne contient aucune règle qui nous défende de le faire,
et qui puisse nous empêcher de raisonner comme nous l'avons fait.

Les classes d'objets qui interviennent dans la logique classique
doivent être supposées finies. Sur ce point, le domaine des

mathématiques, même élémentaires, déborde le domaine de la logique,
puisque la plupart des classes d'objets que le mathématicien
considère sont infinies, comme la classe ou l'ensemble des nombres
entiers ou celle des nombres premiers, ou encore l'ensemble des

points d'une droite ou d'un plan, etc. La théorie des ensembles
infinis, qu'on peut considérer comme une extension de la logique
ordinaire aux classes infinies, fait apparaître d'autres paradoxes, qu'il
ne nous sera pas nécessaire de préciser. Ce sont spécialement ces
derniers qui ont fortement occupé les mathématiciens et qui ont
été l'occasion d'une discussion extrêmement vive, et encore en cours,
sur les fondements des mathématiques et de la logique.

Eh bien, si l'on recherche les origines de ces paradoxes, on
découvre qu'ils tiennent aux causes que voici:

La logique actuelle permet d'imaginer des relations non seulement

entre des objets différents, mais elle admet aussi qu'un objet
puisse entrer en relation avec lui-même. Exemple: un catalogue
qui se mentionne lui-même. D'autre part elle ne formule aucune
restriction concernant les incompatibilités qui peuvent exister entre
les diverses relations possibles. Or, il se présente que c'est là trop
de libertés à la fois. La logique éviterait certainement les
paradoxes tel que celui que je vous ai cité si elle pouvait renoncer,
soit au libre choix des incompatibilités, soit à faire intervenir des

relations partant d'un objet et y revenant.
Enfin, si l'on examine les antinomies auxquelles conduit la

théorie des ensembles, on découvre une cause de trouble encore
plus profonde. Un ensemble se définit — selon Cantor — comme



— 230 —

étant une collection infinie d'objets possédant une propriété
caractéristique, sur la foi de laquelle chacun de ces objets est attribué
à l'ensemble comme élément.

D'après cette définition les éléments d'un ensemble sont donc
des objets au sens que j'ai déjà nommé aristotélicien, sens selon

lequel les objets sont à considérer comme possédant a priori et de

par eux-mêmes certaines propriétés par lesquelles ils peuvent être
saisis et classifiés. Il se revèle que cette façon de concevoir
l'élément de l'ensemble ouvre la voie aux contradictions.

Nous voici arrivés en un point où nous pouvons reprendre
notre comparaison. De même que l'hypothèse du temps absolu ou
newtonien, tel qu'il intervient dans la cinématique ordinaire, était
la cause du désaccord avec l'électromagnétisme, l'hypothèse de l'objet
aristotélicien est la cause du désaccord avec le reste de la spéculation

mathématique.
Pour que la comparaison soit enfin concluante, il doit suffir —

nous semble-t-il — de montrer que la substitution d'une nouvelle
notion de l'objet est susceptible de ramener l'équilibre.

Cet objet est ce que j'appelle un objet purement logique. Il
est aux objets matériels dans la même relation d'abstraction que
la droite l'est à ses réalisations physiques, telles que la trajectoire
d'un rayon lumineux ou l'arête d'une règle à dessiner.

Ces objets logiques n'ont aucune propriété a priori. Ils n'ont
pas d'autres fonctions que d'entrer en relations logiques avec
d'autres objets du même genre, et ils n'ont pas d'autres propriétés
que celles que ces relations leur confèrent, etc.

Je ne pense naturellement pas à vous exposer dans le détail
les traits de la théorie de ce nouvel objet logique.1 Qu'il me suffise
de dire

a) qu'en acceptant pour les objets logiques les règles de la phy¬
sique de l'objet quelconque en ce qui concerne l'être et le
non-être ;

b) qu'en bannissant les relations qui ne s'établissent pas entre
des objets différents;

c) et en édictant, quant aux collections d'objets logiques infinies
certaines règles extrêmement simples et qui ne font
qu'exprimer la liberté que nous avons d'imaginer toujours de nou-

1 F. Gonseth: Commentarii mateinatici helvetici. Vol. 5, 1933. Sur l'axio-
matique de la théorie des ensembles et sur la logique des relations, pp. 108—132.



— 231 —

veaux objets et de les mettre, ou non, en relations les uns
avec les autres,

les paradoxes sont tout naturellement rejetés hors de la logique
et hors des mathématiques.

Ainsi, trait pour trait, nous avons retrouvé dans le domaine

qui semblait le plus à l'abri, le schéma d'une de ces révolutions
qui semblaient devoir épargner les mathématiques. La conclusion
qui me semble s'imposer est la suivante:

Si, sans se laisser arrêter par la simplicité des notions
fondamentales, on porte la discussion jusque dans la sphère de

Vintuition, on peut mettre à découvert les origines empiriques
de tout l'édifice mathématique, sans en excepter la logique.

Et maintenant, si nous revenons aux deux opinions
contradictoires que nous avons citées au début, ni l'une, ni l'autre ne

pourra plus nous satisfaire.

Pour celle de Gauss tout d'abord, la chose est immédiatement
claire. La logique étant d'origine empirique, ses règles étant
calquées sur celles de la physique de l'objet quelconque, les vérités
éternelles dont parle Gauss ne sont plus essentiellement différentes
des vérités d'expérience.

D'autre part, il est également impossible de donner complètement

raison à Einstein, car si la logique elle-même a des origines
empiriques, si la logique elle-même possède un contenu appréciable
de réalité, comment faire le partage entre ce qui est, dans les
assertions mathématiques, pure logique et contenu de réalité C'est
là une constatation que viendrait confirmer une analyse plus ample
et plus approfondie, qui embrasserait, en même temps que la logique,
aussi les fondements de l'arithmétique et de la géométrie: Il n'est
pas possible de vider les axiomes de leur contenu intuitif ou de

leur contenu de réalité. Il n'existe pas de logique qui puisse traiter
les jugements et les assertions, les axiomes et les théorèmes comme
des schémas absolument vides de sens.

Au fond, l'idée d'une logique de ce genre est la sœur cadette
de la notion de vérité absolue. Elles appartiennent toutes deux au
même cycle d'idées. Elles sont toutes deux insuffisantes, mais de

façon en quelque sorte complémentaire: L'une imagine que l'on
peut complètement dégager l'abstrait de l'empirique, et l'autre qu'on
peut complètement débarrasser l'empirique de l'abstrait.



— 232 —

En résumé les deux notions de vérité purement abstraite et
de réalité purement concrète sont toutes les deux trop schématiques,
trop exclusives. Elles correspondent certainement, dans leur
opposition idéale, à une certaine opposition de fait. L'abstrait s'oppose
certainement au concret, le rationnel à l'empirique, le théorique à

l'expérimental. Tant qu'on pouvait imaginer que les deux termes
de cette opposition pouvaient être isolés l'un de l'autre et réalisés
chacun pour soi, la situation semblait parfaitement nette, et paraissait

ne pas recéler d'embûche. C'était donc là une vue trop
sommaire. Mais par quoi la remplacer? Il est clair que la pensée ne

peut renoncer à des notions aussi fondamentales. Celles-ci ne peuvent
rester vides de sens. Et si elles ne sont pas réalisées sous des

formes nouvelles, elles le resteront sous les formes anciennes. Il y
a donc une impérieuse nécessité à retrouver une nouvelle formule
d'accord, à recréer un nouveau modus vivendi. Mais où faut-t-il
aller chercher un point d'appui?

Avant de passer à la seconde partie de mon exposé, qui
s'efforcera de répondre à cette dernière question, permettez-moi d'intercaler

ici une remarque. Le chemin que nous avons suivi pour
faire voir que plusieurs des notions fondamentales sur lesquelles

l'esprit s'appuie, et plus généralement ce qu'on pourrait appeler
l'idéologie métascientifique, ne correspondent plus aux besoins

actuels, ce chemin est certainement le chemin du mathématicien.
Aussi n'ai-je peut-être pas suffisamment appuyé sur le fait que la
question que nous traitons, malgré le jour un peu mathématique
dont nous l'avons éclairée, est d'une portée tout à fait générale.
Cette idéologie entoure et pénètre la pensée plus spécifiquement
scientifique ; souvent elle l'informe et l'oriente, et il serait bien
malaisé de décider quand l'une finit et quand l'autre commence. Je
n'en veux pour preuve que les deux citations qui ont ouvert notre
débat. Il y a un point où la pensée la plus concrètement scientifique

vient se heurter à ces questions générales.
D'autre part, nous avons surtout parlé jusqu'ici de vérité et

de réalité, mais qu'il soit bien clair que ce sont au fond les
rapports de toute théorie à son domaine expérimental dont il s'agit.
Nous nous sommes arrêtés sur l'affirmation que l'on ne peut
complètement isoler l'une de l'autre les notions de vérité abstraite et
de réalité concrète, mais nous aurions pu dire tout aussi bien que
le théorique et l'expérimental ne peuvent pas être réalisés isolé-



— 233 —

ment, non seulement dans la pratique de la recherche scientifique,
mais dans leur essence même. Et la question qui reste ouverte,
c'est d'arriver à se représenter comment ils se constituent
simultanément et quelle est la structure qu'ils impriment, à eux deux,
à notre connaissance. Il est à peine nécessaire d'observer que ce
sont là des questions qui se posent à partir de toute autre science.
En particulier, les derniers développements de la physique les ont
déjà rejointes par d'autres voies.

Revenons maintenant à notre sujet et résumons la situation.
Les faits semblent montrer que, malgré l'incomparable solidité de

l'édifice mathématique, la spéculation mathématique n'est pas
essentiellement différente de toute autre spéculation théorique, et que
la vérité absolue ne l'habite pas. Même dans le domaine des

mathématiques, l'idée d'une vérité absolue est une idée trop simple.
D'autre part, la signification du mot «réalité» est, elle aussi,

problématique. Il n'y a pas de sensations toutes brutes, et qui nous
apportent une réalité toute faite. Tout est d'abord enrobé dans

l'espace et le temps qui constituent aussi la substance de ce que
nous avons appelé des formes intuitives. La simple perception d'un
objet est l'aboutissement d'une activité mentale essentiellement
schématisante. Et toute tentative de pénétrer davantage dans la
réalité de cet objet, à partir des données intuitives ou expérimentales,

nécessite la création de nouveaux schémas. La mesure des

distances, par exemple, est en fonction d'une construction géométrique

sous-jacente qui oriente à la fois les manipulations et les
calculs. Et, à mesure qu'on progresse dans la description de la
réalité, cette description exige des concepts de plus en plus
abstraits, pour aboutir par exemple aux notions d'entropie ou de
probabilité d'existence. Le réel ne se laisse serrer de près qu'à l'ai le
de l'idéal et du schématique. Nous en revenons toujours au même

point: l'abstrait et le concret, l'idéal et le réel, n'ont pas une
existence parfaitement autonome: ils se définissent l'un par rapport à

l'autre. Mais encore une fois, comment faut-il concevoir les modalités

de leur genèse simultanée?
Mesdames et Messieurs, il nous faut tout d'abord nous rendre

compte de ce que nous sommes en droit d'exiger. Et, pour avoir
un point de comparaison, peut-être le plus simple est-il d'examiner
comment l'une des vues que nous repoussons a bien pu prendre
naissance. Ainsi, par exemple, l'idée platonicienne ou néo-platoni-



— 234 —

cienne, selon laquelle la réalité ne peut être, dans sa structure,
que manifestation de la vérité — idée qui, d'ailleurs, pour plusieurs,
n'appartient pas encore au passé. Comme j'ai eu déjà l'occasion d'en
faire la remarque, la notion de vérité existant pour soi et
indépendamment de toutes circonstances a sa source dans le succès de

la déduction mathématique. La façon dont l'arithmétique et la
géométrie se trouvent réalisées dans les choses devaient frapper avec
force un esprit encore neuf. Le succès de la théorie rationnelle de

la musique, sans parler des premières explications du système planétaire,

devaient puissamment renforcer la croyance que l'étude des

nombres et des ligures pouvaient dévoiler les derniers mystères.
Cette idée devait perdre ensuite de sa forme spécifiquement
mathématique, et pénétrer plus ou moins profondément dans tous les
compartiments de la pensée. Le point à retenir de ce processus est —
me semble-t-il — le suivant : Les rapports à établir entre la vérité
et la réalité furent aperçus nettement — du moins on le crut — en un
endroit particulièrement adéquat. Une fois conçue, cette idée servit
plus ou moins de schéma explicatif dans un domaine plus étendu.

L'histoire d'une théorie qu'on rejette peut être d'un précieux
enseignement. Pour nous, la première chose à faire c'est également
de rechercher le cas spécial et particulièrement favorable. J'espère
que notre tentative ne perdra pas de son intérêt, lorsque je vous
aurai dit qu'il n'est pas du tout nécessaire d'aller chercher ce
terrain favorable dans les nouvelles théories, mais que la géométrie
élémentaire y suffit parfaitement.

Pour base de notre discussion, nous allons choisir tout simplement

la notion de droite telle qu'on l'introduit dans les premiers
éléments. Chacun retrouvera dans ses souvenirs la façon dont cette
notion lui a été suggérée. On propose à l'élève différents exemples,
où on lui demande d'apercevoir la notion à définir: le faîte d'un
toit, l'arête d'une règle à dessiner, ou, en dernière analyse, la
trajectoire d'un rayon lumineux, la ligne de visée. On lui demande
d'abstraire de ces différents exemples quelque chose qu'ils ont en

commun, d'apercevoir en chacun d'eux une chose idéale, la droite
géométrique. De même on lui demande d'imaginer un objet de plus
en plus petit, plus petit encore que tout objet qu'il aurait déjà
imaginé, pour conduire son esprit à la notion de lieu précis, de

point géométrique. On lui demande encore d'apercevoir sur les

exemples proposés, les premières propriétés de ces êtres abstraits,



— 235 -
les droites et les points. C'est là un acte de véritable création mentale

qu'il faut se garder de diminuer. Supposons cet acte accompli,
supposons les notions acquises. Nous dirons alors que les exemples
dans lesquels on les a d'abord aperçues en sont des réalisations.
Ainsi donc, la ligne de visée réalise dans le phénoménal la notion
idéale de droite qui, elle, appartient au monde mental.

Remarquons bien que ce passage de la notion intuitive, de la
ligne de visée, à la notion idéale, la droite, est quelque chose qui
ne peut absolument pas être décrit. Une fois qu'on la conçu, on

peut l'évoquer. Mais notre pouvoir d'explication ne va pas plus loin.
Il y a là un fait d'une essence tout à fait sui generis.

Il n'est naturellement pas question de dire que la droite est
dans la ligne de visée : on sait fort bien qu'il n'y a pas de trajectoire

parfaitement droite. Et l'arête d'aucun corps ne peut fournir
une réalisation en principe meilleure, puisque, si l'on descend à

l'échelle atomique, la notion même d'arête s'évanouit dans
l'indéterminé. Sans doute, ce sont les réalisations physiques qui nous ont
suggéré les notions géométriques, mais on peut dire que c'est par
le fait d'une connaissance imparfaite de la réalité, par un heureux
malentendu, que nous avons accepté la suggestion. On rend en
partie compte de ces circonstances en disant que la droite est une
image schématique de la réalité. Dans un schéma, la réalité ne se
trouve pas représentée dans tous ses détails, seuls certains traits
sont conservés, et certains rapports évoqués. Un schéma n'est en
aucune façon une représentation fidèle en un sens absolu: il n'est
compréhensible que si on en possède la clef explicative. Ce qu'on
exprimera en disant que l'adéquation du schéma à son objet est
symbolique. Tous ces caractères se retrouvent dans le parallélisme
existant entre la notion de droite et ses réalisations. C'est pourquoi
nous appellerons « schématisation axiomatique » le processus mental
dont elle est l'aboutissement. Axiomatique, parce que les premiers
rapports qu'on aperçoit entre les éléments de ce schéma sont les
axiomes de la géométrie.

On n'insistera jamais trop sur le fait que cette schématisation
axiomatique s'accompagne d'une véritable transmutation des notions
qui y participent. Nous dirons que, pour passer d'un sens à l'autre,
il faut franchir un seuil d'axiomatisation. L'axiomatisation dédouble
les notions qui lui sont soumises en un abstrait et un concret relatifs

l'un à l'autre.



— 236 —

La notion idéale de droite géométrique n'a-t-elle rien gardé
de ses origines intuitives? On peut faire ici une expérience de

ptensée aussi simple qu'instructive. On peut donner de la géométrie
élémentaire (comme aussi des autres géométries) des modèles fort
différents les uns des autres. L'un des plus simples s'obtient de la

façon que voici : On appelle droite tout cercle passant par un point
fixe choisi d'avance, et angle de deux droites l'angle des deux
cercles que nous leur faisons ainsi correspondre, et ainsi de suite.
On change les noms de toutes les notions de la géométrie, et il se

présente que si l'on a su choisir ce déguisement, la géométrie ainsi
masquée imite tous les gestes de la géométrie primitive. La
géométrie entière peut être ainsi transposée, sans y changer un iota.

Y a-t-il des raisons de préférer l'un de ces modèles à tout
autre? En quoi diffèrent-ils et qu'ont-ils en commun? Il est peut-
être plus facile de découvrir tout d'abord ce qu'ils ont en commun.
Dans ce but, il faut rechercher ce qu'on pourrait apercevoir d'identique

dans les uns et les autres. La chose ne comporte pas de

difficultés extraordinaires. Voici comment on procédera:
On va envisager les notions fondamentales, la droite, le point,

etc., sous un aspect encore plus dépouillé. On va dire: Je ne veux
retenir de la droite que le fait d'être un certain objet d'une
certaine catégorie, dont je ne veux connaître d'avance aucune
propriété. Et de même pour les points. Lorsque une droite A devra
contenir un point a, je dirai maintenant que A et a sont dans une
certaine relation, qui n'aura plus aucune signification intuitive, donc

une relation de seule logique. Les axiomes indiqueront d'eux-mêmes
comment ces relations sont à traiter et comment il faut les
combiner. La géométrie tout entière est alors un édifice de relations
logiques, où interviennent la relation J qui correspond à l'incidence
d'un point et d'une droite, la relation P qui correspond au
parallélisme de deux droites, et ainsi de suite. Sous ce nouvel aspect,
deux modèles différents de notre géométrie ne peuvent naturellement

plus être distingués l'un de l'autre. Ce qu'ils ont en commun,
c'est donc la structure logique.

Mais je ne sais si vous avez observé une ressemblance assez

frappante entre ce que je viens de dire, du passage aux relations
logiques, et ce que je disais tout à l'heure du passage aux notions
de la géométrie. Je demandais qu'on veuille bien apercevoir une
même notion idéale, la droite, dans des images intuitives différentes,



— 237 —

et maintenant je demande qu'on aperçoive une même relation
logique dans des relations géométriques différentes. Je demande qu'on
veuille bien faire abstraction de certaines différences que nous
savons distinguer pour imaginer une identité idéale, d'un genre
plus abstrait encore.

Vous devinez maintenant où j'en veux venir: l'introduction des
relations logiques n'est pas autre chose qu'une nouvelle schématisation

axiomatique. Pour passer du géométrique au logique, il
faut franchir un nouveau seuil d'axiomatisation. Tout à l'heure, le
géométrique était un abstrait par rapport à l'intuitif. Maintenant
c'est un concret par rapport au logique. Abstraction il y a
un instant, c'est maintenant une réalisation d'un abstrait plus
subtil.

En franchissant ce nouveau seuil d'axiomatisation, les notions
géométriques ont perdu une partie de ce que l'on pourrait appeler
leur substance, tout ce qui est forme, tout ce qui rappelle le monde
des sens ou des phénomènes. En un mot, ce sont justement les
caractères qu'on s'accorde à nommer spécifiquement géométriques,
qui ne trouvent pas accès dans le domaine de la logique.

C'est en revanche dans ce que l'axiomatisation a fait
disparaître qu'il faut chercher ce qui fait l'individualité de l'un ou
de l'autre de nos modèles. Par conséquent, si l'on veut savoir où
se fonde l'idée du géométrique, ce n'est pas du côté de la logique
qu'il faut regarder, où il n'y en a plus trace; c'est dans l'autre
direction, vers l'intuitif. Le géométrique a sa sphère d'existence
comprise entre la première axiomatisation, qui lui faisait un visage
abstrait face au côté intuitif de notre connaissance, jusqu'à la
seconde qui en faisait un concret face au côté purement logique.
C'est dans ce double rôle que s'épuise la signification du mot
géométrie. En résumé, les notions géométriques sont des images idéales
appuyées sur le réel objectif, des représentations schématiques dont
le sens n'est intelligible qu'en tenant compte des réalités qu'elles
visent. Il n'y a pas de droite sans la connaissance préliminaire de
certaines réalisations plus ou moins grossières ; l'idée de droite ne
peut être complètement isolée de ces images intuitives. La distinction

entre abstrait et concret n'est donc pas un fait existant de

par lui-même. Cette opposition est le fait d'une méthode de notre
esprit, lorsqu'il recherche la connaissance, méthode qu'on aurait
tout lieu de nommer méthode axiomatique.



— 238 —

Il me faut encore ajouter un trait au tableau que je suis en
train de dresser. Je vous ai montré les notions de la logique
succédant à celles de la géométrie dans le processus axiomatique qui
va vers l'abstrait. Il va sans dire que la géométrie n'est pas le
seul champ de réalisation possible pour les relations de la logique,
mais ceci est un détail sans importance pour ce que nous avons
en vue. Le trait que je voudrais ajouter se rapporte aux notions
intuitives qui précèdent les notions de la géométrie: les notions
d'arête d'un corps, de ligne de visée, etc. Ces notions appartiennent
à ce qu'on pourrait appeler la sphère de l'objet, au même titre que
celles, par exemple, de maison ou de cheval. Est-il possible de

distinguer, dans la façon dont elles se constituent, un processus
qui rappelle notre axiomatisation La réponse est déjà contenue
dans ce que j'ai eu l'occasion de dire de la notion de l'objet chez
les petits enfants : elle est nettement affirmative. Toutes les
explications que j'ai données à ce moment-là concourraient à faire voir
que la notion même de l'objet est abstraite d'un concret, concret
représenté par les sensations diverses dans lesquelles il s'agit d'apercevoir

une permanence idéale, celle de l'objet.
Il en va de même des concepts tels que ceux de maison, de

plante ou de cheval, par exemple. Le concept de maison, que nous
ne choisissons entre tous que pour fixer les idées, ne se définit
certainement pas au sens aristotélicien, en énumérant sans en
oublier une, toutes les propriétés distinctives que la maison doit
posséder: qu'elle a des murs et un toit, des fenêtres, et une porte au
moins, etc. L'une ou l'autre de ces propriétés peut manquer, sans

que la chose décrite cesse d'être une maison véritable. A la
rigueur, on pourrait imaginer une maison sans fenêtre et une maison

sans porte, dans laquelle on entrerait par la fenêtre, et ainsi de
suite. Non, l'énumération des qualités soi-disant distinctives n'est

pas la voie par laquelle le concept en question s'est formé. Au
contraire, on peut admettre que, de la connaissance de telle et telle
maison, l'esprit a dégagé, a abstrait un certain type, aux contours
plus ou moins fixes, à la signification plus ou moins rigide. Un
objet est reconnu comme étant une maison, s'il est suffisamment
conforme à ce type, l'appréciation de la conformité pouvant d'ailleurs

varier selon les circonstances. Le type est, dans la sphère
de l'objet, la notion idéale, abstraite, et les individus qui ont
concouru à la formation de ce type, ou qui lui sont par la suite re-



— 289 —

connus conformes, en sont les réalisations. De ce point de vue, la
notion de type paraît prendre dans les sciences énumératives ou
descriptives, la même position de principe, la même vertu explicative

que les notions géométriques dans les sciences dites exactes.
Jetons maintenant un rapide regard sur ce que nous venons

de faire. Nous avons encadré l'axiomatisation qui donne naissance

aux notions géométriques de deux axiomatisations, l'une qui la
précède et qui donne naissance aux concepts des différents objets,
l'autre qui lui succède et par laquelle les notions de la logique se

constituent en objets de pensée autonomes. A trois étages différents
de la pensée, nous avons reconnu que ce qui vient s'inscrire dans
notre connaissance, ce n'est certainement pas une reproduction
directement fidèle du monde extérieur; ce qui est inscrit dans notre
esprit, c'est au contraire un étagement d'images schématiques,
sommaires et provisoires. Dans les trois cas, la connaissance même de

la réalité prenait la voie marquée par les mots : abstraction,
schématisation et axiomatisation.

Nous avions dit: Il nous faut tout d'abord apercevoir sur un
point favorable ce que nous pourrions mettre à la place de l'idée
trop simple qui oppose les deux termes : vérité et réalité. C'est ce

que nous venons de faire: à trois reprises. Et je ne pense pas qu'il
soit encore nécessaire de souligner combien le processus de la
schématisation axiomatique tel que je viens de l'exposer, dépasse
le cadre étroit des opinions traditionnelles. La formulation d'un
axiome n'est ni l'expression d'une vérité transcendante, ni une
définition arbitraire: C'est, au contraire, une opération qui descend

profondément dans la description du réel, et qui, en le saisissant,
lui donne l'empreinte, à la fois idéale et provisoire, qui convient
à la structure de notre esprit.

Et de même que le domaine de la géométrie resterait toujours
fermé à celui qui se refuserait à en imaginer les notions
fondamentales, à créer par son propre effort les images qu'on cherche
à lui suggérer, de même je ne crois pas qu'une enquête sincère,
sur ce que le mot de réalité peut signifier, puisse éviter l'effort
qu'exige la nette conception de la méthode axiomatique que nous
venons d'esquisser très sommairement.

Maintenant, d'ailleurs, le point essentiel est atteint. Le reste
de notre tâche est marqué d'avance. Nous aurions à nous rendre
compte si l'idée nouvellement acquise doit rester enfermée dans le



— 240 —

domaine qui lui a donné naissance, ou bien si elle convient aussi
à d'autres domaines de la pensée. Or, rien ne s'oppose à ce que
notre méthode fasse rapidement tache d'huile. Les autres parties
des mathématiques tout d'abord peuvent facilement être placées sur
la même base. On rejoint ainsi tout naturellement les vues de

Helmholtz sur l'origine empirique de l'arithmétique, auxquelles
j'ai déjà fait allusion. Et quant à la logique ordinaire, nous avons
à peine à revenir sur ce que nous en avons déjà dit. Voir dans
les règles de la logique une extension des lois de la physique de

l'objet quelconque, c'est précisément faire le pas décisif pour
l'engendrer selon notre méthode. Bien plus: le passage de la logique
ordinaire à la logique modifiée qui permet d'éviter les antinomies,
est rigoureusement et strictement une schématisation axiomatique
à partir de la logique d'Aristote. La notion d'élément logique est
l'abstrait dont le concret relatif est l'objet au sens d'Aristote.

On se dirige ensuite vers la physique, par une pente toute
naturelle. Notre méthode a précisément donné aux mathématiques
élémentaires l'aspect d'un chapitre de la physique; à la logique
l'aspect d'une théorie de l'objet ; à l'arithmétique celui d'une
théorie des groupements et des permutations de plusieurs objets;
à la géométrie celui d'une théorie de l'espace sensible ou de

l'espace physique. Sur la base de notre méthode, la voie s'ouvre
tout naturellement à la compréhension des géométries non-euclidiennes,

théories elles aussi du même espace. Le fait que ces
différentes géométries sont également vraies du point de vue
mathématique, c'est-à-dire qu'elles sont également non-contradictoires, ne

préjuge en aucune façon de leur plus ou moins grande efficacité

pour la représentation de l'espace des phénomènes.
Et puisque nous venons de rencontrer à nouveau la vérité

mathématique, qu'il me soit permis d'ajouter une brève remarque.
Les notions du vrai et du faux se retrouvent dans la reconstruction
axiomatique de la logique ordinaire. Mais ces notions ont perdu
leur redoutable visage d'absolu : elles aussi, elles ont pris la forme
de notions idéales et schématiques, abstraites des concordances et
des discordances de la sphère intuitive. Elles continuent alors à

vivre d'une vie un peu diminuée et ramenée à l'échelle humaine.
Pour en revenir à la physique, il n'y a qu'un pas à faire pour

passer de la géométrie à la cinématique, que celle-ci soit classique
ou einsteinnienne. Les cinématiques sont en effet des théories de



— 241 —

l'espace-temps, absolument comme les géométries sont des théories
de l'espace tout court. On pourrait continuer de la sorte, mais on
peut aussi immédiatement envisager les choses d'un point de vue
plus général. Au même titre que la géométrie vis-à-vis de nos
représentations intuitives, toute théorie rationnelle est au matériel
d'observations qui la supporte, dans la relation axiomatique d'un
abstrait au concret de ses réalisations. Des sciences dites exactes,
on peut passer aux sciences plus spécialement descriptives et énu-
mératives. L'introduction de la notion de type, dont j'ai déjà parlé,
permet aussi de les apercevoir dans la position axiomatique.

Le cycle des incarnations de notre méthode n'est pas encore
complet. Il y a un autre problème qui est tout proche de celui de
la signification des notions mathématiques ou généralement des
notions scientifiques: c'est le problème de l'efficacité du langage, le
problème de l'adéquation des mots aux choses. Encore ici, les mots
sont des abstraits selon la méthode de la schématisation axiomatique.

Et ce n'est pas sans un certain saisissement que l'on voit
alors la notion même de l'être tomber de son piédestal, dans la
foule des notions imparfaites et sommaires.

Ainsi de proche en proche, on reconnaît dans tout ce qui est
expression et objet de cette expression, pensée et objet de la pensée,
connaissance et objet de la connaissance, le dualisme dont nous
avons aperçu le modèle dans la géométrie élémentaire. Dans tous
les domaines et à tous les étages, l'activité de notre esprit lorsqu'il

tend à la connaissance, reste profondément identique à elle-
même.

Et enfin, veuillez observer que mes explications elles aussi,
n'échappent pas à cette règle. Je vous demande de ne pas vous
laisser arrêter par les différences certaines qu'il y a entre la fonction

du langage ordinaire, et celle du langage des symboles des

mathématiciens, ou entre la formation de nos connaissances intuitives

et l'érection de la théorie qui en est la plus éloignée. Je vous
demande de faire abstraction de ces différences, et de concevoir une
identité qui leur soit commune à tous. Vous reconnaissez ici
même l'image de la schématisation axiomatique.

Et je ne saurais formuler de conclusion plus frappante que
celle-ci : Même les explications que je vous ai données apportent
leur témoignage en faveur des vues que j'ai formulées.

16


	La vérité mathématique et la réalité

