
Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft =
Actes de la Société Helvétique des Sciences Naturelles = Atti della
Società Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

Band: 109 (1928)

Artikel: Les sciences occultes dans l'Antiquité : étude méthodologique

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-90362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-90362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les sciences occultes dans l'Antiquité
Etude méthodologique

par

Arnold Reymond (Lausanne)

Au cours de ces quarante dernières années les philosophes et
les savants ont soumis à une sévère revision les principes et les
méthodes qui passaient pour définitivement acquis à la science.
Cette revision a posé à nouveau le problème de la valeur des

diverses disciplines scientifiques en ce qui concerne la connaissance
de la réalité.

On a pu se demander si les concepts physico-chimiques, issus
des mathématiques et de la mécanique, étaient vraiment assez riches

pour interpréter les phénomènes organiques et même inorganiques.
Supposons, dit entre autres M. Bebgson, que la science

moderne, au lieu d'avoir concentré son effort sur l'étude de la matière,
ait débuté par la considération de l'esprit. Nous aurions alors une
psychologie dont nous ne pouvons nous faire aucune idée et qui
serait à notre psychologie actuelle ce que notre physique est à
celle d'AmsTOTE. Cela étant, nos types d'explication biologique et
même physico-chimique seraient certainement différents.1

S'il en est ainsi, les sciences occultes par leur prétention à
saisir la réalité par d'autres méthodes que les nôtres présentent
un intérêt manifeste. Elles ont un passé qui recule dans la
préhistoire ; elles ont eu à certaines époques une floraison brillante et
n'ont jamais cessé au cours des siècles de grouper des adeptes;
de nos jours elles semblent exercer à nouveau leur ascendant sur
bon nombre d'esprits. L'existence et la persistance des sciences
occultes posent donc un problème qui, actuellement encore, garde
toute sa valeur.

Au siècle passé, à part quelques érudits,2 ces sciences n'étaient
prises en considération que par des partisans fanatiques ou par

1 Energie spirituelle, p. 85.
2 Entre autres A. Lehmann : Aberglaube und Zauberei. Enke, Stuttgart

1898. — A. Maury: La magie et Vastrologie. Didier, Paris 1860.



— 38 —

des adversaires décidés. Leur étude peut être faite maintenant avec
plus d'objectivité et d'impartialité.

L'histoire des sciences a en effet précisé ses méthodes de
travail et organisé le champ de ses recherches. En 1914, soixante et
une revues et annales faisaient une large place à l'histoire
des disciplines (mathématique, médecine, etc.), auxquelles elles
étaient consacrées.

Actuellement deux revues, «Isis» et «Archéion», se vouent
exclusivement à l'histoire de la science. En outre M. G. Sarton,
le directeur d'«Isis», a commencé une publication qui est un modèle
du genre et qui a pour objet la bibliographie raisonnée des sciences

envisagées dans leur développement historique.1
Les sciences occultes ont forcément bénéficié de tous ces

travaux. D'autres circonstances ont contribué à mieux les faire
connaître.

D'une part, les philologues ont pris à tâche de reviser les
anciens textes qui concernent ces sciences et d'éditer ceux qui sont
encore inédits. En particulier, les manuscrits alchimiques viennent
de faire l'objet d'une étude systématique et seront publiés
incessamment.2

D'autre part la psychologie, aidée de la psychanalyse, a poussé
ses investigations dans le domaine de l'occultisme qu'elle a
puissamment contribué à éclairer. Qu'il me soit permis de rappeler ici
les cours que M. Th. Flournoy a consacrés à ce sujet. Je signalerai

également les travaux de Jean Piagket sur le raisonnement
chez l'enfant, car ces travaux jettent un jour nouveau sur certaines
tendances caractéristiques des sciences occultes.

Enfin des ethnographes, des sociologues et des missionnaires
tels que J, Frazer Levy-Brühl et H. Junod ont fait effort pour
comprendre la mentalité du sauvage. Ils ont montré comment la
conception que ce dernier se fait de l'univers est dominée tout
entière par la croyance aux participations mystiques, croyance qui
s'apparente étroitement aux doctrines de l'occultisme.

On le voit. Nous disposons aujourd'hui pour l'étude du sujet
qui nous occupe de sources d'information plus sûres et plus étendues

1 Introduction to the History of Science. Baltimore 1927. — IIArchéion,
dirigé par Aldo Mieli, est publié à Borne (Casa éditrice L. da Vinci); VIsis
est publié à Bruges en Belgique.

2 Gatalogus Godicum Astrologicorum Graecorum. Lamertin, Bruxelles.



— 39 —

que par le passé. Si maintenant nous avons, dans l'histoire de

l'occultisme, choisi la période gréco-romaine, c'est que cette période
présente un intérêt particulier. Elle marque en effet le moment où

les sciences occultes jettent les bases essentielles de leurs méthodes

et où elles se confondent dans certaines, de leurs parties avec les

autres sciences.
* **

Comme on le sait, en Grèce et dès les origines, s'affrontent
du point de vue scientifique deux courants de pensée qui s'opposent,

l'un, nettement logique et rationaliste, l'autre, occulte et tout imbu
de mystique. Le premier tend constamment à reléguer le second

dans les pratiques divinatoires et dans la thérapeutique des asclé-

pions religieux.
La situation change d'aspect au moment où par les conquêtes

d'Alexandre le Grand la pensée grecque entre en contact avec les

civilisations orientales. Les sciences occultes s'incorporent alors à

certaines doctrines philosophiques telles que le stoïcisme, le néo-

pythagorisme et le néo-platonisme et cherchent à s'amalgamer à

la science rationnelle. Quant à leur provenance, c'est la Babylonie,
semble-t-il, qui fournit la magie, l'astrologie et la plupart des

pratiques divinatoires, et l'Egypte qui paraît être le berceau de
l'alchimie et de ses procédés techniques.

Avant de tenter l'examen critique de ces diverses sciences,

rappelons brièvement quelques-uns de leurs caractères.
Les pratiques divinatoires tout d'abord reposent sur

l'interprétation de phénomènes qui peuvent être extérieurs comme le vol,
les cris des oiseaux, ou intérieurs comme les visions extatiques et
les songes.1

Les phénomènes extérieurs en effet, qu'il s'agisse d'objets
inanimés ou d'êtres vivants, peuvent être considérés comme étant
les messagers inconscients des volontés divines. 11 s'agit seulement
de savoir les interpréter. Un homme, par exemple, peut faire des

gestes ou prononcer des paroles dont il ignore le sens caché, mais

qui sont en eux-mêmes des présages favorables ou défavorables.
Lorsque Crassus s'embarqua à Brindisi pour aller en Orient
combattre les Parthes, il négligea un avertissement de ce genre et
c'est pourquoi il fut tué dans la bataille. En effet au moment où

1 Dictionnaire des antiquités, Darembkrg et Saglio. Article : Divination.



— 40 —

il s'embarquait, un marchand offrait aux passagers des figues de

Caunes en criant à tue-tête «Cauneas». Crassus aurait du
comprendre : « cave ne eas», c'est-à-dire «prends garde de ne pas
aller». Il ne l'a pas fait et c'est pourquoi il mourut.

En ce qui concerne la divination intuitive, les songes surtout
ont beaucoup préoccupé les anciens. Au 2me siècle avant J.-C.

Artémidore d'Ephèse écrivit à leur sujet une étude systématique
qui reste intéressante. Cette étude renferme bien des remarques
puériles. Par exemple « se voir en songe avec des oreilles d'âne
n'est de bon augure que pour les philosophes, car un âne ne meut
point ses oreilles avec empressement ni facilité; pour les autres
hommes c'est l'annonce qu'ils tomberont en servitude et végéteront
misérablement. » Mais parfois Artémidore énonce des réflexions
qui font pressentir les analyses de Freud sur les rapports du
conscient et du subconscient.

Quoiqu'il en soit, il reste très difficile de savoir pour quelle
raison on attribuait à certains faits et à certaines circonstances

une valeur faste ou néfaste. Les études du folklore pourront peut-
être un jour nous renseigner sur ce point. Ce qui semble certain,
c'est que le succès et le maintien des pratiques divinatoires paraît
avoir pour cause essentielle des phénomènes inconscients de

suggestion ou d'autosuggestion.
Quant à la magie elle constitue un ensemble si complexe d'idées

et de rites qu'il est impossible d'en donner un aperçu.1 Son origine
reste obscure et on ne sait si elle a précédé la religion, comme
le prétend Frazer2 ou si elle en est issue. En Babylonie elle

paraît avoir subi une évolution parallèle à celle de la religion, tout
en se séparant de plus en plus de cette dernière.3 C'est qu'en effet
il y a entre l'une et l'autre une différence profonde. Par son
attitude religieuse l'homme n'a d'autre ambition que de fléchir une
divinité qui reste libre de l'accueillir favorablement ou non. Les
rites et les formules de la magie donnent au contraire à l'homme
un pouvoir dont les effets sont nécessaires et qui lui permet d'utiliser

à son gré les démons et les forces de la nature, comme le
physicien utilise les phénomènes physiques dans son laboratoire.

Sous l'empire romain les pratiques magiques, malgré leur ex-

1 Voir sur ce point J. Maxwell: La magie. Flammarion. Paris 1927.
2 Le rameau d'or.
3 S. Lanœdon: Babylonian Magic, Scientia, vol. XV, p. 222.



— 41 —

trême variété, se réclament avant tout des deux hypothèses
suivantes :

La première, c'est qu'il suffit d'évoquer un objet ou un être

par son vrai nom pour le contraindre à vous obéir.
La deuxième, c'est qu'il existe entre tous les êtres des lois

de sympathie ou d'antipathie qui agissent soit par contact ou
attouchement, soit figurativement ou par transfert.

L'astrologie grecque forme également une des plus vastes
matières de l'occultisme,- comme en témoigne le beau livre que
M. Bouché-Leclbrcq a consacré k ce sujet.1 Je dois donc me
borner à quelques remarques.

L'astrologie a sa source dans l'idée que les astres errants
(soleil, lune et planètes) sont des divinités conscientes et personnelles

qui sont capables d'unir ou d'opposer leur volonté pour agir
sur la destinée des peuples et même sur celle des individus. Cette
idée persiste alors même que les astres sont assimilés à de simples
forces divines qui, réglant la marche des événements, sont en

rapport étroit non seulement avec les nombres, mais avec tout ce

qui est terrestre (métaux, organes du corps humain, etc.).
De pareilles conceptions déroutent notre manière moderne de

penser; mais pour qui ignore le système Laplace-Newton les astres
errants posaient une troublante énigme. Ils n'obéissent pas au même

degré que les étoiles au mouvement de rotation diurne. Ils ont
ainsi une certaine liberté d'allure et pourtant ils ne s'écartent pas
de la zone du zodiaque. Cette zone doit donc posséder des

propriétés hygrométriques, caloriques et métalliques d'une nature
spéciale dont les astres errants ont besoin pour se mouvoir et se maintenir

dans leur intégrité. D'autre part, pour les anciens, l'univers
est fini ; il ne comporte pas de vide interplanétaire et les éléments

qui le constituent (feu, air, eau, terre), sont en rapport constant
les uns avec les autres. Bien de plus naturel alors que de croire
à l'influence des astres sur la vie terrestre.

Ces considérations ne suffisent pas cependant, à elles seules,
à justifier le crédit et la persistance des horoscopes. Il y faut
ajouter des facteurs psychologiques (lecture de pensée lorsqu'il
s'agit du passé et pour l'avenir auto-suggestion produite par la
prédiction elle-même).

1 L'astrologie grecgue. Leroux. Paris 1809.



— 42 —

Reste YAlchimie. Cette science a été l'objet de nombreux
travaux parmi lesquels il faut surtout signaler ceux de Berthelot
et de 0. von Lippmann qui a publié sur la naissance et le
développement de l'Alchimie un ouvrage magistral.1 Ces travaux viennent
d'être complétés par les recherches de Michel Stephanidés qui
distingue dans l'histoire de la Chimie quatre phases distinctes, à

savoir: la Métallurgie, la Chymeutique, l'Achimie du Moyen-Age
et la Chimie moderne.2

L'éclosion de la première phase est due aux circonstances
suivantes. En des temps très reculas les rois d'Egypte exploitaient les
mines d'or de la Thébaïde près de l'île Meroé. Ces mines étaient
constituées par des terrains très noirs que traversaient des veines
blanches de quartz aurifère. Par un travail mécanique on brisait
et transformait ce quartz en sables aurifères qui étaient soigneusement

lavés. D'où le nom de psammurgie ou art des sables donné
à ce travail. Le minerai ainsi préparé était mélangé à des quantités

convenables de plomb, de sel, d'étain et de son d'orge, puis
chauffé dans les fourneaux pendant cinq jours. On obtenait ainsi
la fonte d'or ou chyma chrysion.

La métallurgie de l'or était l'apanage des prêtres. Elle était
tenue secrète et se faisait à certaines époques déterminées en

rapport avec les saisons et les influences favorables qu'Isis et Osiris
étaient à même d'exercer sur la bonne marche de la fusion.

La Chimie entre dans la deuxième phase le jour où les Ethiopiens

et surtout les Perses envahissent l'Egypte. Les vainqueurs
en effet exigent la livraison de l'or et les secrets de sa fabrication.
Les prêtres ne peuvent satisfaire à ces demandes, d'abord parce
que l'or vient à manquer et ensuite parce qu'ils ne peuvent sous

peine de mort en livrer le secret de fabrication.
Ils tentent alors de substituer à la préparation naturelle de

l'or une préparation artificielle. Ils remplacent les minerais aurifères

par les fondants qui étaient utilisés pour leur fusion et auxquels
ils donnent également le nom de sables. Le plomb étant le
principal de ces fondants devint ainsi la base de la chrysopée primitive.

Celle-ci en se perfectionnant est devenue l'Alchimie des anciens

qui se distingue de celle des Arabes et que pour cette raison il
1 Entstehung und Ausbreitung der Alchemie. Springer, Berlin 1919.
2 Voir entre autres Scientia} vol. XXXI, page 189. — Cf. A. J. Hopkins :

A modern theory of Alchemy, Isis, 1925, page 58.



— 43. —

convient d'appeler la Chymeutique. Trois choses la caractérisent :

une doctrine, une imitation des pratiques tinctoriales qui avaient
cours sous l'empire romain et entin le désir de reproduire le
processus de la métallurgie antique.

La doctrine qui dans ses traits essentiels remonte à Platon
èt à Aristote enseigne que la matière est une au travers de ses
manifestations (feu, air, eau, terre) et que d'autre part la nature
est en voie de progrès, l'inférieur aspirant à devenir supérieur.

Il en résulte que tous les métaux sont de même substance et
ne diffèrent que par des qualités dont la plus essentielle est la
couleur. Par conséquent, donner à un métal la couleur d'un autre
métal, c'est vraiment le transformer en ce dernier. De même les
hommes ont le même principe de vie spirituelle; ils ne diffèrent
que par des qualités telles que la méchanceté ou la bonté, la duplicité

ou la véracité, etc. Changer ces qualités, c'est changer la
nature de l'homme.

Si les couleurs sont la marque caractéristique des métaux, c'est
qu'elles révèlent à des degrés divers la présence des quatre
éléments qui sont les manifestations de la substance une. Le jaune
prouve la présence dans l'or d'une quantité supérieure de feu; mais
la couleur los violet pourpre irisé, la révèle à un degré supérieur
encore. Trouver le produit qui posséderait cette couleur, ce serait
être à même d'effectuer toutes les transmutations, et voici pourquoi.

Le monde minéral comporte des genres et des espèces.
Les genres sont les corps fusibles simples; comme tels ils

s'opposent aux corps simples appelés plus tard métalloïdes. Les
espèces ou « dérivés de genres » sont des corps sans nature propre
tels que les pierres, les sels ou les espèces de métaux (par exemple,
pour le plomb la céruse, la létharge).

Elles résultent d'une simple altération des genres. La scorie du
fer n'est que le fer simple gâté et le cinabre, l'une des espèces
du mercure, est du mercure altéré en blond.

L'union des genres peut conduire, non seulement à de simples
alliages, mais à la création d'une substance ayant la nature de l'or ;
seulement il faut pour cela une substance intermédiaire qui agissant

comme un ferment ou levain transforme la nature des métaux.
Les pratiques tinctoriales et le commerce du fac-similé qui

étaient intenses dans le bassin de la Méditerranée peu avant l'ère
chrétienne viennent fortifier ces croyances. On savait en effet par



— 44 —

des colorants imiter les pierres précieuses, fabriquer la pourpre ou
encore faire des alliages d'apparence identique à l'or ou à l'argent.
De là l'idée qu'un peu de métal noble peut, grâce à sa vitalité
ignée plus grande, agir sur une grande quantité de vil métal et
la transformer. L'Ios en particulier a le pouvoir de transmuer en or
n'importe quoi, tandis que l'or n'agit que sur les espèces métalliques.

Cela étant voici comment les Chymeutes cherchaient dans leur
technique à imiter le processus de la métallurgie antique.

Une fois que l'étain, le plomb, le cuivre et le fer étaient unis

par la fusion, on les attaquait par des liquides dissolvants qui
s'appelaient eaux divines et dont le plus employé était le vinaigre
(d'où notre mot oxyde). Par cette opération on estimait produire
la macération, la putréfaction et la fermentation des substances qui
devenaient ainsi susceptibles de transformations ultérieures.

Cela fait, on colorait le produit en noir, parce que le noir était
la couleur des terrains aurifères exploités par les prêtres égyptiens.
Puis, pour imiter la couleur blanche du quartz, on colorait la mixture

au moyen de terres blanches et de nombreux lavages, ces
derniers rappelant le lavage des sables aurifères.

Venait enfin l'opération, appelée xanthose ou jaunissement, qui
s'effectuait au moyen de la substance intermédiaire dont nous avons
parlé plus haut. Cette substance était parfois un peu d'or ou
simplement un mélange d'eaux divines; mais le plus souvent elle
consistait en des poudres composées de substances minérales ou
organiques.

La recherche de cette substance ou pierre philosophale finit
par devenir l'objet presque exclusif de l'Alchimie arabe et c'est
pourquoi il convient de distinguer cette dernière de la Chymeutique
dont les conceptions et le champ de recherches étaient moins
restreints.

En outre et jusqu'au moment où les édits de Dioclétien
interdisent les pratiques chymeutiques, celles-ci ne visent pas à l'occultisme

et prétendent relever de méthodes analogues à celles des

autres sciences.
* **

Ce qui précède nous permet de rechercher en quoi consistent
les procédés du raisonnement occultiste et quelle en est la valeur.
Pour étudier cette question dans toute son ampleur, il faudrait tout



— 45 —

d'abord résoudre le problème de l'induction scientifique ; or l'on sait
combien dans les temps modernes ce problème est devenu délicat,
puisqu'il met en discussion la valeur tant du principe de causalité

que des notions de loi et de type dans leur rapport avec les
éléments individuels de la réalité.1 Nous ne pouvons songer à faire
ou même à esquisser une pareille étude et nous nous contenterons
de présenter quelques remarques sur ce sujet.

Si l'on compare les idées directrices des sciences occultes avec
celles des sciences modernes, on les trouve beaucoup plus
semblables qu'on ne pourrait le croire au premier abord.

Ce qui caractérise en effet la science tant moderne qu'occulte,
c'est une préoccupation constante de mathématisme et la tendance
de raisonner d'après les concepts de permanence, d'analogie et
d'évolution. Où la différence se manifeste, c'est dans la façon d'utiliser

ces concepts et ce mathématisme.
Dans l'antiquité les partisans des sciences occultes considèrent

les nombres, non pas comme des rapports abstraits qui expriment
des relations de grandeur, mais bien comme des réalités ayant des

propriétés définies analogues à celles des atomes dans la chimie du
siècle passé. C'est au nom de ces propriétés que les nombres se
combinent et commandent les phénomènes de la nature. C'est pourquoi
l'union de quatre et de un produit un cinq qui est qualitativement
différent de celui que l'on obtient en ajoutant trois et deux, et cela

parce que le nombre quatre a des vertus spéciales. Comme le dit le
néoplatonicien Hiéroclès,2 le nombre quatre donne à la décade son

pouvoir, puisque celle-ci est obtenue par l'addition des quatre
premiers nombres entiers. De plus le chiffre quatre est médiété
arithmétique entre un et sept, nombres qui tous deux jouissent de
propriétés exceptionnelles.

De par sa nature privilégiée, quatre est à la base des réalités
tant spirituelles que matérielles. Le nom de Dieu a quatre lettres
aussi bien en hébreu qu'en latin ou en grec. La faculté de juger
repose sur quatre conditions: l'esprit, la science, l'opinion, les sens.

Il y a de même quatre éléments, quatre saisons, quatre points
cardinaux. Le volume le plus simple est la pyramide à quatre faces,
etc. Inutile d'insister. On voit que l'opposition entre la science

1 Cf. A. Lalande: Les théories de Vinduction et de Vexpérimentation. Revue
des cours et conférences, 1922 et sq.

2 Commentaire aux vers dorés, Mullach, fragmenta phi. graec. I, p. 462.

12



— 46 —

moderne et la science occulte est complète. Pour la première les
nombres restent une fonction abstraite qui tout en ayant son
existence propre n'est pas génératrice de réalités concrètes et sert
seulement à exprimer certains aspects de ces dernières. L'occultisme

soutient une conception exactement inverse. Pour la science
moderne le fait que des formes mathématiques identiques se
retrouvent dans des phénomènes différents tient non pas à la vertu
de ces formes, mais aux conditions physiques semblables qui
régissent ces phénomènes. S'il est prouvé que la fameuse règle d'or
se retrouve partout dans la nature, c'est qu'il y a pour les phénomènes

physiques (et peut-être psychiques) des conditions d'équilibre
qui donnent naissance à ce rapport mathématique et non l'inverse.
Maxwell a de même conclu de la similitude des équations
différentielles qui caractérisent les phénomènes optiques et électriques
à une étroite parenté entre ces phénomènes.

Et cela m'amène à examiner les concepts de permanence,
d'analogie et d'évolution qui interviennent dans le raisonnement
scientifique.1

Le concept de permanence s'explique aisément. Puisqu'une
certaine identité se maintient dans le devenir de l'univers, c'est

que quelque chose subsiste. De là l'idée chère à l'antiquité qu'il
y a une substance unique, idée que l'on retrouve jusque dans le
système d'HÉRACLiTE. Seulement lorsqu'il s'agit de définir cette
substance, les avis divergent et l'on ne va pas au-delà de cette
affirmation «quelque chose subsiste». Parlant du principe de la
conservation de l'énergie, Poincaré déclare également que finalement

l'énoncé de ce principe se ramène à ceci: «Il y a quelque
chose qui demeure constant.» Mais on voit tout de suite la
différence. Dans chaque cas particulier, l'énergie définie par la science

moderne, se prête à la mesure; le concept de substance unique
n'aboutit à aucune mesure et ne comporte pas d'application
particulièreJ

L'occultisme sans doute a envisagé des cas particuliers de

permanence: Identité durable entre le vrai nom et l'objet ou la

personne auxquels ce nom convient; permanence d'une qualité qui
se transmet d'un objèt ou d'une personne à un autre objet ou à

une autre personne, et cela par contact ou à distance, comme l'ai*

1 Cf. Hélène Metzger: Les concepts scientifiques. Alcan, Paris 1926.



— 47 —

mantation et l'attraction. Mais ces permanences ne sont pas
mesurables et ne comportent pas de vérification objective, définie une
fois pour toutes, et c'est en quoi elles diffèrent profondément de

celles que recherche la science moderne.

Quant au concept d'analogie, il s'impose à l'esprit dès qu'il
raisonne. M. Cresson étudiant les réactions intellectuelles élémentaires

a montré que dans toutes les circonstances de la vie où la
réflexion n'intervient pas, notre esprit suivant son penchant naturel
se comporte comme si à chaque instant il raisonnait par analogie.

Ce genre de raisonnement joue, en effet, un rôle inconscient
dans la perception extérieure, puis dans l'idée que nous nous
faisons de nos semblables et enfin dans l'imagination créatrice.

Dans les sciences occultes, il se rencontre à chaque instant
et s'y manifeste ùe diverses manières.

Il se rapporte par exemple à des qualités, entre autres à la
couleur, ce qui permet d'identifier au point de vue de leurs
propriétés et influences réciproques, les métaux, les astres errants et
les parties du corps humain.

L'analogie par le nombre est, elle aussi, très importante, comme
nous l'avons vu. Il en est de même de l'analogie par la forme.
La dentaire dont la racine ressemble à une chaîne de dents enfilées
les unes dans les autres est une plante qui guérira sûrement les

maux de dent et le scorbut. La pulmonaire par sa nature
spongieuse est excellente pour les poumons. Le citron est le remède
indiqué pour les maladies de cœur et cela non seulement en vertu
de sa forme, mais à cause de sa couleur qui est celle du soleil,
c'est-à-dire de l'astre qui est en rapport avec le cœur. Il suffit
parfois que deux objets ou deux événements éveillent la même idée

pour qu'il y ait entre eux un rapport réel. Si vous rêvez que vos
cheveux, même coupés court, sont en désordre et que votre vue est

trouble, c'est que vos affaires vont devenir mauvaises et embrouillées.
Ces exemples et d'autres que l'on pourrait citer, prouvent

que pour l'occultisme, l'analogie est agissante par elle-même alors
que pour la science moderne elle n'est que l'indice d'une même
cause à découvrir. Pasteur constate que la maladie du charbon
est analogue à une fermentation et il suppose qu'une même cause,
à savoir des microorganismes, agit dans les deux cas. Le tort de
la science occulte est donc de croire que les analogies fondées sur
le nombre, la forme, etc., agissent par elles-mêmes et d'oublier les



— 48 —

facteurs psychologiques (suggestion, autosuggestion), qui parfois
rendent ces analogies efficaces.

Mais c'est peut-être au sujet du concept dévolution que le
rapprochement entre l'occultisme et la science moderne est le plus suggestif.

Pour toutes les sciences occultes, sans exception, l'Univers est

conçu comme un vaste organisme vivant, animé d'une vie psychique,
et dans lequel l'inférieur tend à s'élever jusqu'au supérieur. Le
monde minéral est lui-même soumis à des lois biologiques. Les
métaux en particulier se modifient sous l'action de ferments appropriés.

Ils se nourrissent et se développent comme une plante. De

là, au Moyen-Age, l'idée qu'il faut laisser les mines se reposer
pour que les métaux aient le temps de croître et de grossir.

La science moderne a abandonné ces vues. L'évolution pour
elle se ramène simplement à un processus d'actions et de réactions
physico-chimiques, dont la compléxité va croissant quand on passe
des formes inférieures aux formes supérieures de la vie.

Plusieurs philosophes et même quelques savants ont protesté
contre cette conception et l'on sait les critiques passionnées que
le néovitalisme a élevées contre les théories de Darwin et de

Lamark et qu'il n'est pas dans mon intention de discuter ici. Je

me permettrai seulement de faire la remarque suivante.
Pendant longtemps l'unité de la matière proclamée par les

Chymeutes de l'Antiquité et les alchimistes du Moyen-Age a été

regardée comme une utopie. La théorie électronique de la matière
est venue récemment la rendre plausible. Il est possible que la
conception biologique de la matière professée par l'occultisme soit,
elle aussi, adoptée un jour par la science, car le problème subsiste
de savoir comment l'organique peut jaillir de l'inorganique, s'il n'y
a pas entre eux communauté de nature.

Il faut se rappeler toutefois que la théorie électronique de la
matière n'a été établie qu'à la suite de longs tâtonnements guidés

par le calcul et l'expérience. Pour que le concept biologique de

matière acquière droit de cité dans la science, il faudra qu'il se

prête à des invariants sinon quantitatifs, du moins qualitatifs, que
des expériences précises permettront constamment d'établir.

Au terme de ce trop long exposé, j'ai le sentiment d'avoir à

peine effleuré mon sujet. Je serai heureux cependant si les
réflexions qui précèdent soulignaient tout l'intérêt qui s'attache à l'histoire

des sciences occultes pour saisir les démarches complexes de

l'esprit humain dans la recherche du vrai.


	Les sciences occultes dans l'Antiquité : étude méthodologique

