
Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft =
Actes de la Société Helvétique des Sciences Naturelles = Atti della
Società Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

Band: 93 (1910)

Artikel: Ueber Naturphilosophie

Autor: Ostwald, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-90186

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-90186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ueber Naturphilosophie.

Von

Prof. Dr. Wilhelm Ostwald.

Der Name Naturphilosophie hat zu verschiedenen

Zeiten Begriffe von äusserst verschiedener Wertung
bezeichnet. Am Anfange der Griechischen Philosophie, somit
am Anfange der Europäischen Philosophie überhaupt, finden
wir die Naturphilosophie als einzigen Inhalt dieser Wissenschaft

und damit der reinen Wissenschaft überhaupt. Denn
in der Naturphilosophie löst sich zum erstenmale das

allgemeine Denken von der religiösen Form los, in der es sich
bis dahin ausschliesslich vorgefunden hatte. Statt das Dasein
und den Wert der Welt und den Verlauf des Geschehens in
ihr unmittelbar der Einwirkung höherer, unsichtbarer
Personen, der Götter, zuzuschreiben, hat zuerst Thaies
versucht, sie auf „natürliche" Weise, d. h. in Analogie mit dem

aus unserer Umwelt bekannten Geschehen zu begreifen,
nachdem die anfangs versuchte Analogie mit menschlichen

Handlungen schliesslich versagt hatte. Demgemäss durfte
die damalige Naturphilosophie den höchsten Rang unmittelbar

neben der Religion beanspruchen, weil sie einen Teil
der bis dahin von der Religion befriedigten Bedürfnisse
ihrerseits zu befriedigen unternahm.

Ueber die geistige Situation, aus welcher dieser sehr
bedeutende Fortschritt entsprang, können wir uns heute
schwerlich eine zutreffende Vorstellung machen ; vermutlich
hat die Erweiterung des Weltbildes durch Reisen, namentlich

zu Wasser, und die dadurch vermittelte Kenntnis
riesiger neuer Tatsachengebiete im Verein mit der Entwick-



— 119 —

lung der Technik hierbei eine entscheidende Rolle gespielt.
Je mehr der Mensch die Natur zu beherrschen und sie dem
früher angenommenen „Willen der Götter" zu entziehen
lernte, um so mehr fühlte er sich auch geistig veranlasst,
den Schwerpunkt seines Denkens auf seine Beziehungen zur
Natur zu verlegen. Dass die Problemstellungen und Lösungsversuche

bei diesen ersten tastenden Schritten ins Uiibe^
tretene sich unwillkürlich an den Formen der eben

aufgegebenen religiösen Vorstellungen orientierten, ist eine
psychologische Notwendigkeit. An die Stelle der Schöpfungsmythen

treten in der griechischen Naturphilosophie die
Entstehungshypothesen und der schaffénde Gott wird durch
den allem zugrunde liegenden Urstoff (Wasser, Feuer,
Geist u. s. w.) ersetzt.

Durch Sokrates und Piaton wurde der Mensch und sein
Verhalten als wissenschaftliche Aufgabe erfasst und seine

Erforschung der der „Natur" hinzugefügt. Das Besondere

was bei diesen neuen Aufgaben auftrat, wurde als so
verschieden von dem Vorhandenen empfunden, dass

insbesondere durch Piaton ein absoluter Gegensatz zwischen
Natur und Geist behauptet wurde : eine fehlerhafte
Ansicht, die sehr zum Schaden der allgemeinwissenschaftlichen
Entwicklung sich bis in unsere Tage fortgepflanzt hat.
Sie hat sich unserem Denken inzwischen so sehr einverleibt,

dass die immer wieder auftretenden, weil unlösbaren
Schwierigkeiten in der Durchführung dieses Gedankens —
es sei nur an das „ignorabimus" Du Bois Reymonds
erinnert — noch nicht genügt haben, um ihn aufgeben zu
lassen, wiewohl die allgemeine Möglichkeit, ja Notwendigkeit

hierzu längst nachgewiesen ist.
Aristoteles, der die beiden Gebiete der Naturwissenschaft

und der Geisteswissenschaft wieder zu einem grossen
systematischen Gebilde zu vereinigen versuchte, hat doch
schliesslich nichts bewirkt, als jener unnatürlichen Trennung

die sehr grosse Dauer zu verleihen, die sie seitdem
erfahren hat, und die weitere Geschichte der Philosophie



— 120 —

zeigt uns einen fortwährenden Kampf zwischen beiden
Gebieten, welcher abwechselnd das eine und das andere in
den Vordergrund bringt.

Den Hauptteil des Interesses der Vergangenheit nimmt
allerdings die Lehre vom Menschen, geisteswissenschaftlich
gefasst, ein. Dies liegt wiederum an der religiösen Tradition,
für welche der Mensch das unbedingte Hauptproblem wurde,
während die Natur als nebensächlich oder gar feindlich
angesehen wurde. So können wir voraussehen, dass ein
Aufblühen der Naturphilosophie immer nur dann zu erwarten
sein wird, wenn die Kenntnis der Naturerscheinungen einen

plötzlichen Aufschwung nimmt.
Ein solcher Aufschwung trat mit dem fünfzehnten

Jahrhundert ein, wo grosse Reisen einerseits, medizinische
und andere technische Fortschritte andererseits ein gewaltiges

Reich neuer Naturerkenntnisse auftaten. Das Gefühl
für die enorme Erweiterung des räumlichen wie geistigen
Gesichtskreises löste insbesondere die Begeisterung für das

Unbegrenzte oder Unendliche aus, welcher Giordano Bruno
leidenschaftlichen Ausdruck gab. Indessen war die
Naturkenntnis jener Zeit doch zu primitiv und lückenhaft, um
der Naturphilosophie einen dauernden Sieg, ja nur eine

gleichberechtigte Stellung neben der Philosophie des Geistes

zu verschaffen. Die tatsächlichen Fortschritte, die damals
und in der Folge erzielt worden, fanden vielmehr ihren
Platz in den inzwischen entstandenen einzelnen Naturwissenschaften,

von der Mathematik und Mechanik bis zur
Biologie, und als Philosophie betätigte sich fast ausschliesslich
wieder die Lehre vom menschlichen Geist.

Dann entstand zu Beginn des vorigen Jahrhunderts,
wiederum als Folge der damals mit erneuter Kraft
einsetzenden Naturforschung, die der erstaunten Menschheit
die Wunder der Elektrik vorführte, nachdem die gesetz-
mässige Erfassung der kosmischen Bewegungen gelungen
war, von neuem eine Naturphilosophie, die nach dem
Vorbilde der Geistesphilosophie durch eine allumfassende



— 121 —

Systembildung die Gesamtheit der Naturgeschehnisse
bewältigen wollte. Bekanntlich ist die eine Unternehmung
ebenso gescheitert, wie die andere. Während dann die Philosophie

(im engeren Sinne) sich auf ein ziemlich unfruchtbares

Studium ihrer eigenen geschichtlichen Entwicklung
zurückzog, nahm die Naturwissenschaft ihren Rückzug auf
die Einzelforschung, von der im Gegensatz zu dem
spekulativen Verallgemeinerungen das einzige Heil erwartet
wurde. Diese Wendung brachte wenigstens das mit sich,
dass inzwischen ein ungeheures Material solider
Arbeitsergebnisse angehäuft wurde, dessen Umfang in geometrischer
Progression von Tag zu Tag zunimmt, so dass schon jetzt
z. B. ein Chemiker »oder Biologe ganz ausser Stande ist, die
Gesamterscheinungen seines Gebietes auch nur lesend zur
Kenntnis zu nehmen, geschweige denn geistig zu durchdringen.

Dieser Umstand, der auch in allen anderen
Naturwissenschaften mehr oder weniger peinlich empfunden wird,
hat nun das Neuerscheinen der Naturphilosophie in unseren
Tagen zur Folge gehabt. Mit ganz moderner Geschwindigkeit

hat sich in weniger als einem Dezennium eine
entsprechende Disziplin entwickelt, welche, wenn auch noch
nicht über Lehrstühle an den Universitäten, so doch über
eine bereits recht umfangreiche Literatur und selbstverständlich

auch eine eigene Zeitschrift verfügt, und der sich,
wie unter einem unwiderstehlichen Zwange, ein Forscher
nach dem anderen zuwendet.

Welches ist die Ursache dieser Erscheinung?
Die Ursache ist die Notwendigkeit synthetischer

Arbeit, welche uns wieder eine Uebersicht über die Unmassen
wissenschaftlicher Einzeltatsachen ermöglicht, die der Fleiss
der letzten Generationen zutage gefördert hat, und die
unsere Zeitgenossen mit unheimlicher Geschwindigkeit
vermehren.

In der Wissenschaft ist es von jeher nicht ausreichend

gewesen, nur eben wohlbeobachtete Tatsachen anzuhäufen,
sondern tebenso wie mit der Ermittelung solcher hat die



— 122 —

Wissenschaft sich mit ihrer Ordnung und gegenseitigen
Beziehung zu beschäftigen. Ueber die primitive Form des

Registers hinaus sind mehr und mehr zusammenfassende
Gedanken oder Naturgesetze nötig geworden, welche den

Einzelfall als eine Folge allgemeinerer Beziehungen
erkennen lassen und damit seine besondere Berücksichtigung
im Lehrbuch entbehrlich machen. Und es ist natürlich, dass

in dem Masse, wie die Menge der Einzelheiten wächst, auch
das Bedürfnis nach wirksamen und aufklärenden Zusammenfassungen

dringender wird. Nennt man solche allgemeinste
Zusammenfassungen Naturphilosophie — und dies entspricht
sicher der Absicht, wenn auch nicht immer dem Erfolge
aller naturphilosophischen Unternehmungen — so erkennt

man, dass es überhaupt nicht möglich ist, aus der
Naturwissenschaft die Naturphilosophie zu verbannen, und dass

gerade sie um so mehr nötig wird, je grösser die Masse
der erfahrungsmässigen Tatsachen geworden ist.

Dieser Nachweis von der praktischen Notwendigkeit
der Naturphilosophie neben den einzelnen Fachwissenschaften

geht auf den Kern der Sache. Denn alle Wissenschaft,

die Beachtung und Förderung seitens der Gesellschaft

beansprucht, muss diesen Nachweis ihrer Nützlichkeit
und Notwendigkeit führen, ehe sie zugelassen zu werden das

Recht hat. Ich weiss, dass eine solche Auffassung von
manchen Leuten als niedrig und banausisch beurteilt wird ;

sieht man aber näher nach, so geschieht dies eben

vorwiegend von solchen, die sich mit „Wissenschaften"
beschäftigen, welche jene Prüfung nicht aushalten und welche
daher nur ein zweckloses Scheinwissen produzieren. Von
jeher hat der besondere Charakter der allgemeinen oder
theoretischen Wissenschaften, dass sie nicht zum Zwecke
unmittelbarer, wohl aber mittelbarer Anwendungen:
getrieben werden, die Verwechslung mit solchem hohlem
Scheinwissen erleichtert, das wir unter Beziehung auf ein
ungeheuerliches Beispiel aus dem Mittelalter Scholastik
nennen wollen. Man würde unserer Zeit ein gänzlich un-



— 123 —

verdientes Kompliment machen, wenn man behaupten wollte,
sie sei bereits frei von diesem Parasiten am Baume der
Wissenschaft. Sie ist es leider noch lange nicht.

Ich darf mir wohl an dieser Stelle ersparen, die
vorhandenen Pseudowissenschaften einzeln zu kennzeichnen,
und mich mit der eben gegebenen allgemeinen Charakteristik
begnügen. Wenn man ein einfaches Reagens haben will, um
sie von den wirklichen Wissenschaften zu unterscheiden,
so denke man sie sich aus dem Betriebe der menschlichen
Angelegenheiten herausgenommen und frage sich, wie diese
dann weiter verlaufen werden. Findet man, dass dabei
niemand anders affiziert wird, als eben nur die Vertreter
des fraglichen Wissensgebietes und allenfalls noch der mit
seiner Erlernung beschäftigte leidende Teil der Menschheit,

so darf man schliessen, dass es sich um einen Rest
Scholastik handelt. Und will man alle Vorsicht anwenden,
so frage man sich, ob denn nicht jenes Wissen, wenn es
auch zurzeit noch keine Bedeutung für die Geschicke der
Menschheit hat, doch in irgend einer bestimmten Weise
künftig eine solche Bedeutung gewinnen könnte. Um diese
nicht leichte Frage zu beantworten, kann man sich etwa
denken, dass alle die Aufgaben, welche das fragliche Gebiet

noch als Probleme behandeln muss, ihre Lösung
gefunden hätten. Wenn man sich dann fragt: was wird
dadurch in der Welt anders und besser? und man findet keine
bestimmte Antwort, dann darf man ganz sicher sein, dass

es sich um Scholastik und nicht um Wissenschaft handelt.
Und damit sind wir bereits mitten in der

Naturphilosophie darin. Denn die eben angestellte allgemeine
Betrachtung behandelt eine Grundfrage, die als
allgemeines, auf alle SonderWissenschaften bezügliches
Problem offenbar nicht von irgend einer SonderWissenschaft
innerhalb ihrer Grenzen behandelt und beantwortet werden
kann, sondern zu ihrer Erforschung einer allgemeineren
Wissenschaft bedarf, die eben Naturphilosophie und nichts
anderes ist.



— 124 —

Demgemäss definieren wir die Naturphilosophie als

die geordnete Zusammenfügung aller wissenschaftlichen
Gesetze und die Erforschung ihres gegenseitigen Zusammenhanges.

Der Zweck einer solchen Arbeit ist zunächst die
Gewinnung einer Uebersicht über das vorhandenè und künftige

Wissen, da ohne eine solche Uebersicht das einzelne
Wissen in der ungeheuren Menge des Gesamtwissens ebenso

verloren ginge, wie der Tropfen im Ozean. Die
Naturphilosophie macht somit dieses Einzelwissen erst allseitig
anwendbar und hat dadurch einen eminent praktischen
Wert.

Ich habe den grossten Nachdruck auf diesen Nachweis

der praktischen Bedeutung der Naturphilosophie
gelegt, weil die früheren Versuche zur Gestaltung dieser

Wissenschaft eben durch Ausserachtlassung dieses

fundamentalen Punktes in die Irre gerieten und erfolglos enden

mussten. Durch diese völlig nüchterne Auffassung ihres
Zweckes hoffe ich dazu beizutragen, dass die gegenwärtige
Phase der Naturphilosophie von dem Schicksal ihrer früheren
Epochen bewahrt bleiben möge, nach kurzem Glanz
zugrunde zu gehen. Denn die Ursache des Unterganges war
immer die mystisch-übertreibende Auffassung des Wesens

und Zweckes der Naturphilosophie gewesen, derzufolge ihre
Aufgabe nicht sowohl war, die Ergebnisse der einzelnen
Wissenschaften innerhalb des Kreises des wissenschaftlich
Haltbaren tunlichst zusammenzufassen, sondern im Gegenteil

ein ,,höheres" Wissen zu vermitteln, aus welchem die
Einzelheiten der Sonderwissenschaften deduktiv sollten
abgeleitet werden können. Da zur Schaffung der Hilfsmittel
solcher Ableitungen immer nur Erfahrungsbeziehungen,
wenn auch meist unbewusst und daher unklar, benutzt
wurden und benutzt werden mussten, da ein anderes
Denkmaterial dem menschlichen Geiste nicht zugänglich ist,
kamen die Versuche der älteren Naturphilosophie immer
nur auf unbestimmte Analogiebeziehungen heraus, deren



— 125 —

Berechtigung und Anwendbarkeit nicht geprüft wurde,
und die daher in kürzester Frist die schwersten Irrtümer
bewirkten.

Und was die sogenannte Entwürdigung der reinen und
hohen Wissenschaft durch ihre Beziehung auf den menschlichen

Nutzen anlangt, so handelt es sich hier um einen
der übelsten Beste aus der vergangenen Weltanschauung
der griechischen Welt. Die damalige Kultur beruhte völlig
auf der Sklaverei und daher galt es in den geistig
regsameren Kreisen der herrschenden Schicht als erniedrigend,
Arbeit zu leisten. So entstanden die ersten Versuche
abstrakter Wissenschaft oder Philosophie nicht als Produkte
spezifischer Forscherarbeit, z. B. durch die mit der Ueber-
tragung der vorhandenen Kenntnisse beschäftigten Lehrer
(die gleichfalls Sklaven waren), sondern als Ergebnisse
einer Liebhaberbeechäftigung mit allgemeinen Fragen.
Noch innerhalb jenes Kulturkreises ging aber alsbald die
sich entwickelnde Wissenschaft auf diejenigen Schichten
über, innerhalb deren eine mannigfaltigere Kenntnis der
natürlichen Tatsachen vorhanden war, (als bei den mit Krieg
und Politik beschäftigten Herren, nämlich auf die Sklaven.
Wie es scheint, wurde als moralischer Schutz gegen dieses

geistige Wachstum der unteren Schicht die Verachtung aller
Arbeit, insbesondere auch der mit der Wissenschaft bald
eng verbundenen Technik, zur Geltung gebracht und sie
übt insbesondere in den Kreisen, welche sich die Aufrechterhaltung

des griechischen Kulturideals zur Aufgabe
gemacht haben, da sich dieses vortrefflich zu politisch
reaktionären Zwecken gebrauchen lässt, noch heute ihren schädlichen

Einfluss aus. Ein Beispiel dafür ist die Fernhaltung
der Techniker von der Oberleitung der staatlichen
technischen Betriebe, wie sie in Deutschland sehr zum Schaden
der Sache noch bis heute üblich ist.

Mit dem überall sozial orientierten Denken unserer
Zeit steht eine solche UnterSchätzung der Arbeit in allen
ihren Formen im schärfsten Widerspruch. Arbeit in solchem



— 126 —

Sinne aber ist die Betätigung menschlicher Energie zu
nützlichen Zwecken; alle andere Energiebetätigung ist ein

Spiel. Somit ist auch in der Wissenschaft die mögliche
menschliche Nutzbarkeit der massgebende Gesichtspunkt
für ihre soziale Bedeutung; die persönliche Befriedigung
des Frage- und Forschungstriebes ist eine besondere Leidenschaft

einzelner Personen, die in ihren Ergebnissen
allerdings von höchstem sozialem Werte ist, wenn sie sich auf
verwertbares Wissen richtet, sonst aber auch nicht weiter,
als bis zu einem Spiel führt. Die Vertreter der Anschauung,
dass die Wissenschaft ein „Selbstzweck" sei, kennzeichnen
die Unhaltbarkeit ihrer Ansicht bereits durch die sinnlose

Wortzusammenstellung „Selbstzweck", denn von Zwecken
kann man sachgemäss nur bei bewussten Wesen reden. Daher

pflegen sie weiterhin ihren Standpunkt dadurch zu
verteidigen, dass sie, bewusst oder unbewusst, dem sozialen
Zweck der Wissenschaft einen eng persönlichen
unterschieben und die Vertreter der Nutzenstheorie der Wissenschaft

einer entsprechend eng persönlichen Auffassung des

Nutzens beschuldigen. Darum sei hier nochmals mit aller
Deutlichkeit hervorgehoben, dass, wenn vom Nutzen der
Wissenschaft als ihrer einzigen Daseinsberechtigung die
Rede ist, hierbei der soziale Nutzen gemeint ist. Und es

mag noch erklärend hinzugefügt werden, dass der soziale
Wert des von der Wissenschaft Geleisteten auch den Wert
der Wissenschaft selbst bestimmt, so dass z.B. eine Wissenschaft,

welche das Denken und Empfinden der Menschen
verbessert, höher zu bewerten ist, als eine, welche etwa nur
einen bequemeren Verkehr zwischen ihnen ermöglicht.

Fragen wir uns dieser grundsätzlichen Feststellung
gegenüber, wie es mit der Bedeutung der Naturphilosophie
als Wissenschaft steht, so muss man sagen, dass ihr sozialer
Wert ein sehr hoher ist, oder, vorsichtiger gesagt, sein kann.
Er ist sehr hoch in den Teilen der Naturphilosophie, die
mehr oder weniger unbemerkt ein unmittelbares und natürliches

Dasein in den Anfangs- und Schlusskapiteln, auch



— 127 —

wohl in den Vorreden der Werke bedeutender Naturforscher
führen. Weniger zuversichtlich möchte ich mich über den
Wert der Naturphilosophie aussprechen, die ihr Dasein als
besondere Wissenschaft in diesem Jahrhundert zu führen
begonnen hat. Da ich selbst an dieser Stelle nicht
unbeteiligt bin, so besteht für mich eine doppelte Erschwerung
des objektiven Urteils, indem ich naturgemäss geneigt bin,
das von mir Geleistete zu hoch, das von andern Geleistete
zu tief einzuschätzen. Ich beschränke mich daher einerseits
auf jene Beiträge zur Naturphilosophie, die von
hervorragenden Meistern ihres Faches als Grundlage oder
allgemeines Ergebnis ihrer Forschungen dargelegt worden sind,
und ferner auf die allgemeinen Zwecke und Ziele der
Naturphilosophie, welche diese Wissenschaft als ein Ganzes zeigen,
von dem allerdings nur einzelne Teile, hauptsächlich an der
eben erwähnten Stelle, ausgeführt vorliegen.

Vergegenwärtigt man sich beispielsweise, dass die
Entdeckungen Galileis und seiner Geistesverwandten am
Anfange der Neuzeit alsbald das gesamte philosophische
Denken grundlegend bestimmt haben, dass ferner eine ebenso

tiefgreifende Wirkung gegen Ende des achtzehnten Jahr-
hunderts von Newtons Philosophia naturalis (d. h. Mechanik,
angewendet auf die astronomischen Erscheinungen)
ausgegangen ist, so erkennt man alsbald, dass ein grosser Teil
der neueren Philosophie im Grunde nichts anderes gewesen
ist, als Naturphilosophie. Jene mechanischen Entdeckungen
belebten alsbald wiederum die bereits im Altertum mit
erheblichem Erfolge angebahnte mechanische Philosophie und
das grosse Problem der allgemeinen Philosophie war zu
jener Zeit die Frage, wie der mechanische Körper und die
unsterbliche und göttliche, also nichtmechanische Seele
überhaupt mit einander verbunden sind und gemeinsam wirken
können. Und während in der von Galilei abhängigen
mechanistischen Philosophie noch die Eigenschaften der
materiellen, insbesondere der festen Körper eine massgebende
Rolle gespielt hatten, sehen wir seit Newtons grosser



— 128 —

Schöpfung des Begriffes der Kraft als einer räumlichen
Funktion anstelle der Korpuskularphilosophie eine Philosophie

der Kraft auftreten, die sowohl geschichtlich wie

begrifflich eine Mittelstellung zwischen der Cartesischen
Mechanik und der modernen Energetik einnimmt. Letztere
wurde um die Mitte des neunzehnten Jahrhunderts durch
Julius Robert Mayer begründet ; den entscheidenden Schritt
aus dem Dualismus Stoff-Kraft, dem Mayer noch unterlegen

war, zur reinen Energetik, in welcher Stoff und Kraft
als die beiden Faktoren der Energie erkannt worden sind,
hat sie indessen erst in den letzten Dezennien getan. Ich
brauche wohl nicht erst auszusprechen, dass ich persönlich
diesen Schritt für wichtig halte, da durch ihn erst jene
systematische Ahrundung der allgemeinen Begriffsbildung
erreicht wird, welche die früheren Philosophieen zwar
angestrebt, aber nicht bewerkstelligt hatten.

Aber man wird vielleicht geneigt sein, einen solchen

Einfluss zwar als tatsächlich weitreichend anzuerkennen,
seine soziale Nützlichkeit aber zu bezweifeln, da der Streit
der Philosophen doch keine praktische Bedeutung habe.

Ich bin dieser Meinung nicht. Wenn ich beispielsweise als

Herausgeber der Zeitschrift für physikalische Chemie seit
bald einem Vierteljahrhunderte beobachte, wie sehr das

mechanistische Denken die Forschung durch künstliche
Verengung des Gesichtsfeldes gestört und benachteiligt hat,
indem unermessliche Arbeit auf Scheinprobleme, nämlich
solche, von deren Lösung überhaupt nichts abhängt,
vergeudet worden ist, so muss ich in der allmählichen
Durchdringung der Wissenschaft mit energetischem Denken einen

grossen Gewinn erkennen. Ich meine dies rein praktisch,
nämlich in bezug auf den Gesamtbetrag neuen und brauchbaren

Wissens, der durch die vorhandenen Arbeitskräfte
hervorgebracht worden ist und hervorgebracht hätte werden
können.

Die physikalische Chemie ist natürlich nur ein
Einzelbeispiel aus den vielen anderen Gebieten der Naturwissen-



— 129 —

Schäften, wenn auch insofern ein besonders anschauliches,
weil hier die zweite Phase der Gesamterscheinung weiter
vorgeschritten ist, als beispielsweise in der Biologie. Und
ebenso handelt es sich nicht nur um den Einfluss der
philosophischen Gesamtanschauung auf die Wissenschaft allein,
sondern auch das menschliche Handeln wird tiefgehend
dadurch beeinflusst. Das gilt nicht nur für die mit der
Wissenschaft ja unmittelbar verbundene Technik, sondern
auch für das allgemeine soziale Verhalten. Ich brauche
beispielsweise nur daran zu erinnern, dass der Philosoph
Kant einen ganz erheblichen Teil der wissenschaftlichen
Begründung für die moderne Friedensbewegung
vorausgenommen hat.

Fassen wir nun diese zunächst mehr zufällig durch,
die Mannigfaltigkeit der geschichtlichen Erscheinungen ins
Gesichtsfeld gerückten Tatsachen in umfassender und
geordneter Weise zusammen und fragen zu diesem Zwecke
nach dem etwaigen System der Naturphilosophie, wie es für
die Zukunft zu erhoffen ist, so erkennen wir alsbald als
eine erste und wichtigste Aufgabe àie Klassifikation und
gegenseitige Inbeziehungsetzung aller Wissenschaften. Der
Zweck einer solchen Ordnung ist zunächst, einen Ueberblick
nicht nur über die Vorhandenen, sondern über alle denkbaren
Wissenschaften zu gewinnen. Wenn man sich erinnert, in
welchem ausserordentlichen Masse die von Lothar Meyer
und D. Mendelejew aufgestellte systematische Ordnung der
chemischen Elemente dahin gewirkt hat, die Entdeckung
und Erforschung der noch unbekannt gewesenen Elemente
zu erleichtern, so gewinnt man alsbald eine Anschauung
von dem enormen praktischen Werte einer genauen und
erschöpfenden Systematik. Während ein kleiner Handwerker
schlecht unsi recht

#
seinen geringen Betrieb auch ohne das

Hilfsmittel einer exakten Buchführung aufrecht erhalten
kann, wird eine solche um so nötiger, ja um so mehr
Lebensfrage, je grösser und mannigfaltiger der Betrieb
wird. Die Systematik spielt nun eben diese Rolle in allen

9



130 —

Wissenschaften. Solange es sich nur um eine begrenzte
Gruppe von Kenntnissen handelt, genügt auch ein menschliches

Gedächtnis, um sie zusammenzuhalten. In dem Masse

aber, wie sich die Einzelheiten häufen, wird ihre
systematische Ordnung, die es ermöglicht, auch ohne Hilfe des

Gedächtnisses jede einzelne zu finden, wenn man sie braucht,
eine dringendere und dringendere Notwendigkeit.

Haben bisher die Einzelwissenschaften diese Arbeit
geleistet, so ist heute der Gesamtbetrieb der Wissenschaft
bereits so gross und mannigfaltig geworden, dass diese

grundwichtige Sache nicht mehr sozusagen im Nebenamt
verrichtet werden kann, sondern ihrerseits eigene Kenntnisse

und Fertigkeiten erfordert. Hier begegnen sich in
merkwürdiger Weise die allgemeinsten und abstraktesten
Interessen der Naturphilosophie mit rein praktischen
Aufgaben der Bibliographie und Begistriertechnik.

Aber auch für den Betrieb der Einzelwissenschaften
ist eine solche systematische Arbeit vom grössten Nutzen,
da sie lehrt, vorhandene Lücken festzustellen und gleichzeitig

die Mittel andeutet, sie auszufüllen. So besteht

beispielsweise ausser der Wissenschaft von den Grössen und
ihren Beziehungen, der Arithmetik, bekanntlich eine Wissenschaft

vom Baume, die Geometrie, und auch eine Wissenschaft

von der Beziehung zwischen Baum und Zeit, die
Kinematik. Dagegen fehlt noch eine Sonderwissenschaft
von der Zeit allein, die man Chronologie oder Chronik
nennen könnte, wenn diese beiden Wörter nicht schon für
ganz andere Begriffe verwendet wären. Natürlich sind
uns die Gesetze der Zeit, d. h. der zeitlichen Geschehnisse,

wohlbekannt, denn wir wenden sie überall, von der Kinematik

ab in allen höheren Wissenschaften an. Aber als
wissenschaftliches Korpus besteht die ,,Chronik" noch nicht,
und dass hierdurch häufige und wichtige Verhältnisse
ungenügende Aufklärung finden, möchte ich an einem Beispiele
aufzeigen, das wir bereits in anderem Zusammenhange
erörtert haben.



Ich erinnere an die charakteristische Wellenbewegung
der geschichtlichen, d. h. durch die Zeit sich erstreckenden
Geschehnisse. Sie ist von allen Historikern bemerkt worden,
hat aber anscheinend bei keinem dieser Männer (die ja
insbesondere früher die Existenz von Gesetzmässigkeiten
in ihrer „Wissenschaft'' leugneten) eine allgemeine
Auffassung oder Erklärung erfahren, sondern wird bis auf den

heutigen Tag als ein geheimnisvolles und als solches

ehrfürchtig hinzunehmendes Phänomen behandelt. Und doch

liegt hier nichts vor, als ein ganz allgemeines Gesetz der
„Chronik", welches für alle zeitlichen Erscheinungen gilt,
die mit einer bestimmten : Eigenschaft, nämlich der

Selbstregulierung behaftet sind. Hat irgend ein Gebilde, dàs

Veränderungen ausgesetzt ist, irgendwie die Beschaffenheit,
dass es beim Verlassen eines gewissen mittleren Zustandes
Ursachen erfährt, die es in diesen mittleren Zustand wieder
zurücktreiben (was eben Selbstregulierung heisst), so muss
das Gebilde notwendig um diese Mittellage regelmässig
schwanken oder pendeln. Denn niemals kann die
rücktreibende Wirkung eintreten, bevor das Gebilde die Mittellage

verlassen hat ; sie wird also solange warten, bis die
Ueberschreitung in einem Sinne eingetreten ist und dann
erst wird die rücktreibende Wirkung beginnen. Und diese

muss solange andauern, bis nicht nur die frühere
Abweichung aufgehoben, sondern auch bereits die Mittellage
im entgegengesetzten Sinne überschritten ist. Denn in der

Mittellage selbst betätigt sich ja die zurückhaltende Wirkung

der Selbstregulierung noch gär nicht, sondern erst
nach der Ueberschreitung. Und so geht das Wechselspiel
fort und der Rhythmus desselben ist nicht eine geheimnisvolle

Betätigung höherer Gewalten, sondern eine Folge
allgemeiner „chronischer" Prinzipien. Demgemäss gilt dieses

Gesetz der rhythmischen Schwankungen nicht nur für das

geschichtliche Geschehen im üblichen Sinne des Wortes,
sondern für alle zeitlichen Geschehnisse mit Selbstregulierung,
handle es sieh um eine Dampfmaschine oder um einen



— 132 —

Organismus, um den ökonomischen Zustand eines Landes
oder die Virulenz eines Krankheitsträgers. Prüfen wir
insbesondere unter diesem Gesichtspunkte die eingangs
geschilderten Auf- und Abwärtsbewegungen der Naturphilosophie,

so erkennen wir alsbald die typischen Erscheinungen
eines durch Selbstregulierung, nämlich das praktische
Interesse der Gesamtheit geregelten chronischen Vorganges.

Ich kann hier nicht auf das Problem der Systematik
der Gesamtwissenschaft eingehen; ich habe es eben1) an
anderer Stelle getan. So genüge der Hinweis, dass auf
Grund des von A. Comte aufgestellten, aber nicht ganz
konsequent durchgeführten Prinzipes von der zunehmenden

Mannigfaltigkeit und dem entsprechend engeren Umfange
der Begriffe sich eine durchaus befriedigende
Gesamtklassifikation der reinen Wissenschaften durchführen lässt,
in welcher insbesondere auch die sogenannten Geisteswissenschaften

ihre Stelle in der Soziologie (vielleicht besser

Kulturologie genannt) finden. Als allgemeinste Wissenschaft

erscheint andererseits nicht die Mathematik, sondern
die Logik oder Mannigfaltigkeitslehre.

Ein anderer, sehr wesentlicher Nutzen einer
Naturphilosophie ist die Anleitung, welche sie für die sachge-
mässe Anwendung der Analogie gibt. Jeder, der selbst
wissenschaftlich gearbeitet hat oder durch geschichtliche
Studien in das Wesen solcher Arbeit eingedrungen ist,
kennt die ausserordentlich grosse Polle, welche Analogieschlüsse

namentlich in neuen, wenig bekannten Gebieten
spielen. Sie vermitteln einerseits die wichtigsten
Entdeckungen, nämlich wenn die benutzte Analogie zutreffend
war ; sie verursachen andererseits im entgegengesetzten Falle
die schlimmsten und dauerhaftesten Irrtümer. Wenn man
also ein Mittel hätte, die guten Analogien von den schlechten

zu unterscheiden, könnte man jenen grossen Nutzen
gewinnen, ohne die Gefahr auf der anderen Seite zu laufen.

Die Forderung des Tages. Leipzig, Akad. Verlagsges. 1910.
S. 123.



— 133 —

Die Naturphilosophie ist ein solches Mittel, denn
indem sie die allgemeinsten Beziehungen und Zusammenhänge
ziim Gegenstande hat, gibt sie an die Hand, welche
Eigenschaften an der betrachteten Erscheinung besondere, diesem
Gebiete eigentümliche, und welche allgemeine sind. Die
gute Analogie muss sich immer auf die letzteren beziehen,
da sie sonst eben falsche Schlüsse veranlassen würde, und
die Technik, in jedem Falle das Allgemeine zu erkennen
und vom Besonderen zu unterscheiden, kann am besten
durch systematische naturphilosophische Studien gewonnen
werden.

Um auch diese Darlegungen an einem Beispiele zu
erläutern, sei auf die modernen Forschungen über die
Beziehungen zwischen Elektrodynamik und Mechanik erinnert.
Die Idee, dass die Masse veränderlich sein könne, war der
klassischen Mechanik so fremd, dass sie ihren Vertretern
zuweilen noch jetzt als unsinnig oder undenkbar erscheint.
Sieht man, dass die Masse mit anderen Grössen den
gemeinsamen Charakter einer Kapazitäts- oder Quantitäts-
grösse hat, wie wir sie als Faktor an jeder einzelnen
Energieart kennen, und sieht man ferner, dass manche
dieser Faktoren, z. B. die Entropie, sicherlich veränderlich
sind, so verliert man auch jedes Widerstandsgefühl gegen
den Versuch, die Masse als veränderlich (hier als Funktion
der Geschwindigkeit) aufzufassen. Denn die verschiedenen

Kapazitätsgrössen unterscheiden sich wesentlich durch den
besonderen Mannigfaltigkeitscharakter ihrer Grössen, während

sie bezüglich eines (begrenzten) Erhaltungsgesetzes,
das unter gewissen Umständen eine Veränderlichkeit nicht
ausschliesst, Uebereinstimmung aufweisen. Hier liegt also
die berechtigte Analogie. :

Endlich besteht ein sehr bedeutender Nutzender
Naturphilosophie darin, dass sie einen geregelten Ueberblick über
die Wechselbeziehungen der verschiedenen Wissenschaften
gibt und dadurch auf ein ausserordentlich wichtiges Mittel
zu ihrer gegenseitigen Förderung hinweist. Da eine jede



— 134 —

im System höher stehende Wissenschaft alle niederen für
ihre Probleme nicht nur anwenden darf, sondern anwenden

muss, so ergibt sich alsbald durch ein einfaches
kombinatorisches Verfahren eine systematische und daher
erschöpfende Aufstellung aller möglichen derartigen Anwendungen,

woraus alsbald wieder vorhandene Lücken im
zeitlichen Wissensbestande sich erkennen lassen. Und nicht nur
das, auch die ersten Wege zum Eindringen in das noch

unbekannte Gebiet werden hierbei angegeben.
Als Beispiel für diese Anwendung nenne ich die Lehre

von den Kolloiden und was damit zusammenhängt, die sich

in den letzten Jahren so ausserordentlich schnell entwickelt
hat. Systematisch handelt es sich hier um die Kombination
der chemischen Erscheinungen mit denen der Oberflächen-
energie. Da diese Energieart längst bekannt ist, so lag
auch längst die Möglichkeit vor, neben der Thermochemie,
der Elektrochemie, der Mechanochemie (d. h. der Lehre von
den chemischen Gleichgewichten) eine Kapillarchemie oder

Stratochemie oder wie man sonst dies Gebiet nennen will,
zu fordern. Und nicht nur zu fordern, sondern alsbald in
ihren Hauptzügen aufzustellen. Denn da die Oberflächenenergie

an den bekannten Objekten nur kleine Werte hat,
sind deutliche Erscheinungen nur dort zu erwarten, wo die
Oberfläche verhältnismässig gross ist, also bei den

Suspensionen, Emulsionen und wie die Gemenge feinzerteilter
Stoffe sonst genannt werden mögen. Und die Systematik
der Erscheinungen ergibt sich durch die Kombination der
chemischen Mannigfaltigkeiten mit denen der Oberflächenenergie.

Es wird daher wohl nicht weiter nötig sein, die
Daseinsberechtigung der Naturphilosophie als besondere und höchst
brauchbare Wissenschaft neben den anderen nachzuweisen,
bei denen diese durch akademische Lehrstühle anerkannt
zu werden pflegt. Eine Literatur ist vorhanden und
vermehrt sich schnell ; auch eine Zeitschrift, die von mir
herausgegebenen Annalen der Naturphilosophie (Leipzig,



— 135 —

Akad. Verlagsgesellschaft) ist seit acht Jahren bemüht, die
Arbeit zu organisieren. Es wird also nicht lange mehr
dauern, dass auch die akademische Vertretung versucht
wird. Da entsteht nun die wichtige Frage : wer soll
Naturphilosophie lehren?

Die Fachphilosophen werden natürlich hier erklären,
dass sie es schon lange täten, da die vorher erörterten
Gegenstände in die Erkenntnistheorie oder Wissenschaftillehre

gehörten, welche anerkannte philosophische Fächer
sind. Untersucht man aber den Einfluss, der von diesen
Lehren auf die Forschung ausgeübt wird, und untersucht
man die Beschaffenheit dieser Lehren selbst, so wird man
an dem Beruf jener Männer für den Zweck zweifelhaft.
Der Betrieb der Fachphilosophie ist lange Zeit aus Mangel
an schöpferischen Geistern wesentlich in das Gebiet der
Geschichte geraten, und zwar einer Geschichte, die „um
ihrer selbst willen'*, d.h. ohne erkennbaren Nutzen getrieben
wird. Die Aufnahme der neuen naturwissenschaftlichen
Gedanken, z. B. der Darwinschen Ideen, hat nur sehr langsam

in diesen Kreisen stattgefunden und die philosophische
Ernte dieses grossartigen Fortschrittes hat ganz vorwiegend
durch philosophische Laien, nämlich die betreffenden
Spezialforscher bewerkstelligt werden müssen. Ebenso hat
die Fachphilosophie mit ganz wenigen Ausnahmen (ich
kannte lange nur einen einzigen Fall, dem sich in aller-
jüngster Zeit ein zweiter zugefügt hat) sich der
philosophischen Bedeutung des Energiebegriffes gegenüber nur
ablehnend verhalten und dabei an ihm eine „Kritik" geübt,
welche Sachkenntnisse, selbst ganz elementarer Art, auf
das schmerzlichste vermissen liess. So kann es nicht wunder
nehmen, dass die Naturforscher sich schliesslich ihre
Naturphilosophie selber machten, wofür ja die erwähnten

grossen Beispiele vorhanden waren. Auch in unserer Zeit
hat die gesamte Fachphilosophie auch nicht annähernd die
Wirkung auf die wissenschaftliche Forschung ausgeübt,
wie sie z. B. von Ernst Mach und Wilhelm Wundt aüsge-



— 136 —

gangen ist. Von „Fach" ist der erstere Physiker, der andere
Mediziner. In Frankreich ist einer der erfolgreichsten
philosophischen Autoren der Gegenwart der Mathematiker
Voincarê und der englische Forscher, der als Philosoph in
dem letzten halben Jahrhundert den grössten Einfluss
ausgeübt hat, war Herbert Spencer, der als Eisenbahningenieur
seine Laufbahn begonnen hat. Diese Liste liesse sich noch

lang fortsetzen.
Ich meine, dass fachkundig über Wissenschaft und

Forschung nur einer arbeiten kann, der selbst die Wissenschaft

so weit an irgend einer Stelle kennen gelernt hat,
dass er dort wirkliche Forschung treiben, d. h. ihren
Bestand um ein Stück von rationellem Neuem vermehren kann.
Die beste, ja die einzige Vorbereitung für das Fach der
Naturphilosophie ist daher das Fachstudium in irgend einer
Einzelwissenschaft bis zu dem Grade, dass schöpferische
Tätigkeit möglich geworden ist. Wenn dann Neigung und
Begabung für die Aufsuchung von allgemeinen Beziehungen
vorhanden ist, kann die erworbene Kenntnis zur Beurteilung
und Erforschung der allgemeinen Fragen auch anderer
Wissensgebiete verwertet werden.

Es ist mir gegen diese Ansicht, die indessen von sehr
vielen kompetenten Männern bereits vertreten wird,
gelegentlich eingewendet worden, dass durch die eindringende
Beschäftigung mit einer besonderen Einzelwissenschaft doch

nur genaue Kenntnisse auf diesem Gebiete erworben würden,
während der Betreffende allen anderen Gebieten als Laie
gegenübersteht. Nun, der Fachphilosoph ist allen Gebieten
gegenüber Laie und ausserdem Laie gegenüber der Hauptsache,

nämlich der Frage, wie positive Wissenschaft
überhaupt zustande kommt. Und die Wissenschaft schreitet
nicht durch das Mittel der sogenannten allgemeinen Bildung,
sondern nur durch das der fachlichen Vertiefung fort. Aber
auch ein jeder Fachphilosoph wird durch die besondere
Beschaffenheit seines Geistes und seiner Begabung notwendig
einseitig sein müssen, und somit bleibt der Vorzug doch



— 137 —

wieder auf Seite des spezialistisch Ausgebildeten, der sich
der Philosophie zuwendet, da er die Hauptsache sicherlich

genauer kennt, als der andere.
Vielleicht darf ich für diese Ansicht einen Zeugen

anführen, dessen Kompetenz schwerlich in Zweifel gezogen
werden kann. Helmholtz schreibt :

,,Schliesslich ist doch der falsche Rationalismus und die
theoretisierende Spekulation der schwerste Mangel unserer
deutschen Bildung nach allen Richtungen hin...

,,Die Philosophie ist unverkennbar deshalb ins Stocken

geraten, weil sie ausschliesslich in der Hand philologisch
und theologisch gebildeter Männer geblieben ist und von
der kräftigen Entwicklung der Naturwissenschaften noch
kein neues Leben in sich aufgenommen hat Ich glaube,
dass die deutsche Universität, welche zuerst das Wagnis
unternähme, einen der Philosophie zugewendeten
Naturforscher zum Philosophen zu berufen, sich ein dauerndes
Verdienst um die deutsche Wissenschaft erwerben würde."

Dieses Verdienst steht immer noch einigermassen zur
Bewerbung aus. Wien ist allerdings durch die Berufung von
Ernst Mach vorangegangen ; leider hat dieser aber nach
kurzer Tätigkeit sein Amt aus Gesundheitsrücksichten
niederlegen müssen. Und auch sein Nachfolger Boltzmann
konnte dort nur ganz kurze Zeit tätig sein ; einen Nachfolger

hat er nicht gehabt. Vielleicht findet sich in dieser
Stadt eine Gruppe weitschauender Patrioten, Welche diese
Sache in die Hand nehmen. Eine kleinere Universität,
zumal mit so unabhängiger Verfassung, wie die hiesige,
kann leichter als eine grosse derartige neue Unternehmungen
wagen. Geeignete Persönlichkeiten sind andererseits
vorhanden; insbesondere beginnen unter dem Drange der Zeit
gegenwärtig auch jüngere Forscher bereits, sich dem
aussichtsreichen neuen Gebiete zuzuwenden. Ich würde es als
einen sehr grossen Erfolg dieses Vortrages ansehen, wenn
die Universität Basel sich den Ruhm sichern würde, die
erste ordentliche Lehrstelle unserer Zeit für Naturphilosophie

zu gründen.


	Ueber Naturphilosophie

