
Zeitschrift: Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft =
Actes de la Société Helvétique des Sciences Naturelles = Atti della
Società Elvetica di Scienze Naturali

Herausgeber: Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

Band: 92 (1909)

Artikel: Psychologie comparée, théorie de la mnème et déterminisme

Autor: Forel, Auguste

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-90174

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-90174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Psychologie comparée, théorie de la mnème

et déterminisme.

Par

M. le Dr. Auguste

ancien professeur de psychiatrie à Zurich.

Les hypothèses métaphysiques, la vieille psychologie
scolastique basée sur elles et les préjugés religieux fondés

sur une base du même genre ont dénaturé en grande partie
l'objectivité et la simplicité de notre jugement scientifique
partout où la psychologie entre en ligne de compte.

Et c'est pourtant avec notre sujet, avec notre moi psychologique

que nous avons élaboré la science! Il y a dans

ce fait une singulière ironie sur laquelle je me permets
d'attirer votre attention. Cette situation provient de ce

que la science n'a longtemps pas osé s'attaquer à l'étude
de la psychologie. Elle s'en est détournée avec un saint
respect, l'abandonnant aux métaphysiciens qui l'avaient
annexée et codifiée à leur guise. Ce fut là un grand tort^
dont les suites pèsent encore lourdement sur nous. Heureusement

qu'on en revient peu à peu.
Constatons tout d'abord qu'il n'existe aucune antithèse

entre le „sujet" et „l'objet". Tout ce que nous
connaissons, nous le connaissons par la lunette de notre sujet,
c'est-à-dire de notre introspection psychologique, si bien
qu'il suffit d'éliminer un sens (la vue p. ex.) dès la nais-



— 92 —

sance, pour que toute l'introspection correspondante fasse

absolument défaut à notre âme. Ce que nous appelons
objectif ou scientifique est de fait tout aussi „subjectif"
qu'un sentiment ou qu'une pensée. La différence est la
suivante: Nous appelons subjectif ou psychologique notre
introspection directe, qu'il s'agisse de perceptions sensorielles

(vue d'objets, ouïe de sons, etc.), ou de sensations organo-
gènes (faim, soif, malaise d'estomac), ou encore de

sentiments (plaisir, terreur), ou de volitions (résolutions prises).
Nous appelons objectif ou fait réel le résultat de la comparaison

de nos diverses introspections à l'aide de nos mouvements

et de nos expériences. Nous contrôlons nos diverses

impressions subjectives les unes par les autres et nous en

induisons l'existence d'un monde intérieur, d'objets extérieurs
et de leurs relations entre eux. — C'est de pareilles comparaisons

qu'est sortie toute la science, tout ce que nous
savons. Nous les appelons faits objectifs; en réalité ce

sont des conclusions logiques, tirées des images subjectives
de nos sens, comparées entre elles et contrôlées les unes

par les autres.
Si nous disons: „Les mammifères ont le sang chaud".

nous ajoutons que c'est là un fait. En réalité c'est une
conclusion par induction. Nous avons donné le nom de

mammifères à un grand groupe d'êtres vivants dont nos

sens nous ont fait connaître les caractères sous forme de

phénomènes (subjectifs pour nous). La comparaison,
autant que la répétition, nous ont permis de constater la
constance de ces caractères. Parmi eux se trouve la chaleur du

sang que nous constatons directement par nos sens et
indirectement par le thermomètre (instrument conventionnel).
— Donc le simple „fait" dont il s'agit ici se décompose

en une immense synthèse d'inductions comparatives et de

conclusions, toutes opérées par notre cerveau à l'aide des

impressions subjectives de nos sens, et ainsi de suite.
Les notions abstraites de matière et d'énergie p. ex.

ne sont rien moins que des faits*, ce sont de simples hypo-



— 93 —

thèses, faites à la limite »de la métaphysique. On ne peut
pas même en excepter les mathématiques pures. En effet,
l'esprit de l'enfant, profondément concret, compare entre
eux des objets analogues et multiples, les doigts de la
main, de petites pierres etc. De leur répétition il déduit
peu à peu la notion de nombre. C'est avec les doigts qu'il
apprend le plus souvent à compter. Toutes les abstractions

— les notions de temps et d'espace comme les autres —
sont ainsi déduites petit à petit des impressions dites
concrètes de nos sens.

Que pouvons nous donc connaître? Les images de

nos sens ne nous fournissent pas la réalité du monde
extérieur, ni même celle de notre propre corps, mais seulement

un symbolisme sensoriel de cette réalité supposée.
Pour l'homme qui a vu et entendu, le monde est coloré
et sonore. Pour Hélène Keller, aveugle, sourde et muette
dès l'âge d'un an, ce même monde n'existe que par
les symboles du toucher, de l'odorat et du goût qu'elle a

reçus de lui. Tout ce symbolisme sensoriel du monde et
de notre corps, ces phénomènes, comme nous les appelons,
ne peuvent nous fournir en outre que des relations entre
les symboles de nos sens. Néanmoins, si c'est là tout,
absolument tout ce que nous pouvons connaître, c'est déjà
beaucoup, car nous possédons un appareil enregistreur et
combinateur de ces symboles, notre cerveau, appareil qui
fonctionne avec une grande précision et qui a une faculté
presque inépuisable d'enregistrement et de combinaison.
Puis, grâce à l'écriture et à l'imprimerie, nous enregistrons
en outre le travail cérébral de chaque génération à l'usage
de nos successeurs.

Cela constaté, il est de toute importance de savoir ce

que nous ne pouvons pas connaître, savoir l'absolu et la
réalité cosmique supposée du monde. L'homme, qui s'imagine

pouvoir tout savoir et percer l'énigme du monde dans
sa vie passagère — tant il attache d'importance à son
moi — se forge des questions dites métaphysiques et se



— 94 —

paie de mots en s'imaginant y répondre. Il veut savoir,

par exemple, si les phénomènes qu'il observe, et qu'il
attribue à un quelque chose qu'il désigne du nom de matière

ou substance, sont divisibles à l'infini ou non, si l'espace
est infini ou fini, et il ne se rend pas compte que cette
question est oiseuse, les notions absolues d'infini et de fini
étant impensables, inaccessibles à notre esprit qui, de par
sa nature même, ne peut se mouvoir que dans les
relations. Il veut savoir si l'univers a une cause première,
absolue, toute puissante et créatrice, ainsi qu'une fin dernière,
et il ne voit pas la profonde absurdité de cette question,

pour laquelle tout essai de solution aboutit nécessairement
à des contradictions intrinsèques, à des tautologies ou à

des cercles vicieux. En effet, les notions mêmes de causalité
et de détermination sont relatives, et ne peuvent concerner
que les rapports entre les symboles de nos sens. Vouloir
les transporter dans l'X de l'inconnaissable ou de l'absolu
supposé est vouloir un non-sens. Il est encore plus
absurde, si possible, après avoir décrété l'existence d'une

cause première, toute puissante, sans commencement ni fin
(éternelle), de l'affubler de qualités humaines et relatives,
de „volonté", des notions toutes relatives du „bien et du

mal", pour ne pas parler des religions qui lui attribuent
nos sentiments humains de vengeance, de colère, de

sympathie etc. — Nous n'avons pas ici à faire le procès des

hommes qui veulent absolument se payer de mots et y
croire. C'est leur affaire. Mais nous sommes en droit
d'exiger que les sophismes et les cercles vicieux de la
métaphysique soient exclus du domaine de la science et

ne viennent pas prétendre nous octroyer des connaissances

ou des révélations inaccessibles au cerveau humain, puis
nous les imposer. On peut avoir la foi en des mots, en
des sentiments ou en des extases; mais cette foi ne peut
revendiquer pour elle les droits de la science, de la logique,
de la connaissance en un mot, qui seule fait progresser
notre civilisation.



— 95 —

Si l'on nous objecte que la science, elle aussi, fait des

hypothèses, je réponds qu'il faut s'entendre. Les hypothèses
proprement dites ou suppositions à base inductive insuffisante
n'ont qu'une valeur passagère. Elles servent à provoquer
la discussion et une étude ultérieure des relations entre les
phénomènes observés. En général la vérification montre
qu'elles sont partiellement ou entièrement fausses et cela
amène à des explications plus rapprochées de la vérité.
Quand enfin, par corrections successives, l'hypothèse en
arrive à rendre un compte à peu près complet et exact
d'observations et d'expériences contrôlées et toujours répétées,
elle devient théorie ou loi. Mais même celle-ci demeure
sujette à caution et ne vaut que jusqu'à preuve du contraire.
Jusque là, la théorie ou loi est applicable avec fruit et a
droit à être reconnue, ce qui n'est pas le cas de l'hypothèse

pure. Voilà la différence. Néanmoins toutes les
transitions existent de l'hypothèse à la théorie.

Le dogme au contraire, comme toutes les affirmations
arbitraires, métaphysiques ou autres, exige la foi sans

preuve scientifique. Qu'il y ait en science des dogmes et
des bonzes, qui le niera! Mais ce sont là des hommes
qui donnent de la théologie ou de la métaphysique pour
de la science. La science, elle, n'en peut mais, et a
le devoir de repousser énergiquement leurs prétentions
autoritaires.

Cela dit, constatons que la psychologie est du domaine
de l'accessible à nos connaissances par introspection directe
et indirecte. Ce qu'est l'introspection, sa nature, nous ne
pouvons le savoir; c'est là encore une question métaphysique.

Nous ne pouvons savoir ce qu'est ce miroitement
de notre activité cérébrale qui s'appelle „avoir conscience
de nousu. Mais nous ne pouvons pas non plus savoir ce

qu'est V„énergie", c'est-à-dire la notion indirectement obtenue
du quelque chose qui se cache sous les phénomènes du
monde à nous connus; c'est aussi là une question
métaphysique*



— 96 —

Par contre, en étudiant les relations de nos
introspections directes, et en les comparant à l'étude introspective

indirecte des activités cérébrales sur nous-même et sur
d'autres êtres vivants, nous pouvons, par une série toujours
plus serrée d'inductions, constater de mieux en mieux
l'identité réelle des introspections avec l'activité cérébrale, et plus
spécialement avec l'activité attentionnelle. C'est là, non une
question de métaphysique, mais une question d'observation
et d'expérience. En constatant ainsi que l'énergie cérébrale

introspectée directement (âme) ou indirectement (cerveau
vivant) n'est qu'une seule et même chose, nous ne
préjugeons rien en métaphysique, nous ne sommes pas plus
„matérialistes44 que „spiritualistes44, nous ne matérialisons pas
plus „l'abstraction esprit44 que nous ne spiritualisons
„l'abstraction matière44. Nous faisons à peu près le même
raisonnement scientifique que celui qui nous prouve que la vibration

d'un même diapason, vue avec l'œil, perçue avec le tact
et entendue avec l'oreille est, en fait, une même réalité du
monde extérieur, nous apparaissant par trois symboles divers
de trois sens différents, voilà tout. En réalité les notions
d'âme et d'activité cérébrale sont des abstractions que nous
avons arbitrairement séparées l'une de l'autre par raisonnement

analytique dans notre personnalité.
Excusez cette introduction, mais elle était nécessaire.

Cela dit, constatons que toute psychologie scientifique est

nécessairement comparée. Il faut être bien plus métaphysicien

que psychologiste pour oser encore soutenir que la
psychologie soit la science de l'introspection directe pure.
Pour cela, il faudrait qu'elle fût celle d'un homme vivant
seul au monde, sans même la compagnie des animaux, et

n'ayant jamais lu ni parlé. -— Cette psj^chologie là n'existe

que dans l'ergotage métaphysique des philosophes scola-

stiques. La psychologie du langage en est la négation même.

En effet, le langage, la monnaie des idées et des

sentiments, se compose de mots écrits ou parlés qui sont censés

représenter des objets ou des notions concrètes ou abstraites,



— 97 -
en commun pour une grande catégorie d'êtres humains. Il
suppose donc une psychologie commune et représentable
par des symboles conventionnels pour tous ces êtres, c'est-
à-dire la comparaison entre la psychologie de chacun d'eux.
Le langage s'efforce d'unifier ladite psychologie. On sait
qu'il n'y réussit que partiellement, que chacun comprend
les mots plus ou moins à sa façon (avec sa psychologie
propre). Néanmoins les hommes en arrivent à se communiquer

plus ou moins, par la parole et les écrits,#leurs psychologies

réciproques, et c'est de là que se déduisent, par l'observation

et à l'aide de l'expérience, les notions générales de

la psychologie humaine. Celle-ci est donc, eo ipso,
comparée.

Les animaux n'ont pas de langage, c'est vrai, ou du
moins ils n'en ont que des rudiments, surtout mimés. Mais
le langage de l'homme sert aussi souvent à déguiser qu'à
trahir sa pensée. Talleyrand l'a fort bien dit. Tout bon

psychologiste le sait, et juge son prochain bien plus par
ses actes et par l'expression involontaire et subconsciente
de ses sentiments que par le sens de ses paroles. Eh
bien! puisqu'il en est ainsi, de quel droit vient-on nous
interdire d'en faire autant pour les animaux?

Certains auteurs (Bethe, Uexküll,-Loeb même) ont
prétendu que la psychologie comparée ne pouvait exister. En
ce faisant ils sont tombés en plein et sans s'en rendre
compte dans la métaphysique et dans le dualisme. Ce n'est
pas avec un mot — „tropisme" ou autre — qu'on
expliquera le „mécanisme" de la vie, tant qu'on n'aura pas
réussi à créer chimiquement une cellule vivante. Or malgré
les si intéressantes découvertes sur les colloïdes (je laisse de

côté les petits jeux de M. Leduc avec certains précipités
ou cristaux) nous en sommes encore à cent lieues. La
cellule vivante est un organisme extrêmement complexe, dont
le mécanisme primordial présumé est actuellement encore
inaccessible à la chimie aussi bien qu'au microscope. Je
renvoie aux magnifiques études de M. Stauffàcher sur les

7



— 98 —

noyaux des cellules, présenté ici même à la section de

zoologie. Attendons sans rien préjuger et ne prétendons pas
résoudre des difficultés par d'autres plus grandes encore.
Ce qu'il faut faire, pour demeurer dans le domaine de la
science, c'est d'observer et d'expérimenter en même temps,
aussi bien à l'aide de l'introspection directe de notre „moi",
pris comme terme de comparaison, qu'à celle des
combinaisons indirectes des résultats de l'introspection par nous,
des phénomènes du monde extérieur observés chez les

autres hommes et chez les animaux (physiologie et biologie).
Il faut de plus nous efforcer de nous entendre aussi bien

que possible sur le sens des termes employés.
On objecte toujours le danger de l'anthropomorphisme

en psychologie comparée. Je crois que c'est aujourd'hui,
en somme, de l'histoire ancienne et que nous avons plus
encore à lutter contre le mécanisme à tout prix — n'est-
à-dire — contre un faux mécanisme, s'imaginant expliquer
la psychologie animale avec les lois chimiques et physiques
actuellement connues, sans tenir compte des grosses inconnues.

Ce mécanisme là est presque aussi pernicieux à la
science que le vitalisme qui vient placer une fable mystique,
une „force vitale" à la place de ces inconnues, voulant
ainsi nous octroyer une métaphysique dont la science n'a

que faire. En effet, l'étude des instincts ou automatismes
héréditaires a été si bien faite, qu'aucun homme sérieux

ne pense aujourd'hui à voir chez eux un raisonnement

humain, individuel, réfléchi et plastique ou modifiable. Par
contre, on tombe dans un extrême aussi faux en refusant
aux animaux toute activité intellectuelle et toute conscience
du monde et d'eux mêmes (toute introspection).

Au lieu d'aller chercher midi à 14 heures, voici donc,
à mon avis, comment on doit procéder en psychologie
animale:

Il faut d'abord observer soigneusement et sans parti
pris les faits et gestes des animaux à l'état naturel, en

utilisant avant tout leurs appétits vitaux : recherche des



— 99 —

aliments et reproduction de l'espèce. Puis il faut mettre
l'instinct en défaut par l'expérimentation, afin de voir à

quel point l'animal utilise ses expériences personnelles à
l'aide de souvenirs et de leur association. En ce faisant,
il faut toujours tenir compte, d'un côté de ce que l'animal
fait par instinct héréditaire, sans l'avoir appris, et de

l'autre, de ce qu'il est obligé d'apprendre par expérience
personnelle. Chemin faisant, on peut apprivoiser, c'est-à-
dire dresser l'animal, en d'autres termes, lui enseigner
certaines choses que ses congénères ne font pas spontanément.
Le dressage qui réussit est toujours une preuve de la
faculté d'apprendre (acquis individuel).

Dans toutes ces études, et pour ne pas se méprendre
sur les conclusions qu'on en tire, il faut étudier à fond les
sensations de chaque espèce animale en expérimentant par
élimination sur la façon dont elle utilise ses organes sen-
soriaux. Le moyen le plus simple est la suppression transitoire

ou définitive d'un sens (oblitération des paupières,
enlèvement ou, chez les insectes, vernissage de l'œil, etc.).
On observe alors comment et jusqu'à quel point tel sens
peut guider l'animal à l'exclusion de tel autre, et de quelle
façon chaque sens est utilisé. C'est ainsi, par exemple, que
j'ai démontré que les abeilles se dirigent par leurs souvenirs
visuels et gustatifs et presque pas par l'odorat. C'est par
ce procédé aussi que j'ai pu prouver ce que j'ai .appelé
l'odorat topochimique dans les antennes des fourmis. Ce
point mérite quelques mots. Privées de leurs deux antennes,
les fourmis sont incapables de s'orienter et de distinguer
leurs compagnes de leurs ennemies. A leur aide au
contraire, elles reconnaissent tout, même une route compliquée,
dans les deux directions, et même quand on les déplace en
les remettant au milieu d'une piste déjà parcourue. Comment
cela se fait-il? Notre odorat ne nous donne pas connaissance

de l'espace, parce que les odeurs arrivent en
tourbillon au fond du nez, sans relations déterminées de forme
entre elles. Nous sommes donc incapables de nous re-



— 100 —

présenter une topographie par des relations d'odeurs, comme

nous nous la représentons par les relations fixes de la forme
des objets colorés à l'aide de l'œil. Figurons nous par
contre un sens de l'odorat situé au bout de nos doigts, et
capable de palper directement la qualité chimique de tous
les objets que nous tâtons et même de reconnaître la direction

de leurs diverses émanations à courte distance. Cet
odorat là nous fournira nécessairement une carte géographique

des odeurs du monde extérieur. Nous connaîtrons
telle odeur ronde, telle autre carrée, telle autre en fil, telle
autre encore appliquée sur un fond dur ou mou, venant
d'en haut, de droite, de gauche sur telle et telle surface.

Et cet odorat nous fera connaître l'espace et les formes.
C'est le cas des insectes à antennes mobiles, capables de

palper, et c'est là ce que j'ai appelé odorat ou sens topo-
chimique. — Ce simple exemple montre à quel point l'étude
attentive des sensations des animaux, même fort éloignés
de nous, nous permet de pénétrer leur psychologie. Au
lieu d'attribuer leurs erreurs et méprises à leur bêtise, à

leur manque d'âme, et leurs découvertes qui nous déjouent
à des forces mystiques ou inconnues (Bethe), nous en
arrivons à prouver qu'elles tiennent au défaut, ou au contraire
à l'acuité et aux propriétés spéciales de tel ou tel sens
dans ses relations avec la mémoire et les facultés
cérébrales.

Mais ce n'est pas tout. Il faut ensuite observer l'usage

que chaque espèce fait de ses données sensorielles et
jusqu'à que] point elle est capable de les emmagasiner, et de

les utiliser plus tard comme souvenirs. Et ici, ce ne sont
plus les organes des sens, mais c'est le développement du

cerveau qui détermine les facultés en question. Il y a en

somme trois lois qui découlent de l'observation:
1° Les facultés mentales de l'animal dépendent du

volume relatif du cerveau, c'est-à-dire du plus puissant
centre nerveux supérieur superposé aux centres inférieurs,
à ceux des neurones périphériques ou cellules d'origine des



— 101 —

nerfs dits moteurs et aux ramifications d'arrivée des nerfs
dits sensibles.

2° Le volume absolu du cerveau ne peut donner la mesure
de la complication des facultés mentales, parce que, chez
les gros animaux, chaque organe (muscle, glande, surface
de la peau etc.) exige pour vaquer aux plus simples
fonctions un bien plus grand nombre d'éléments nerveux
que chez les petits. Cela nécessite donc un volume bien
plus considérable des centres inférieurs, et aussi du cerveau
pour innerver ces derniers, sans que pour cela la complication

mentale augmente.
3° Le déchaînement héréditaire automatique d'une série

d'actes fort compliqués, mais déterminés, toujours les mêmes,
chez les individus de même sexe et de même espèce, se

répétant toujours de la même manière et dans un seul et
même but —- l'instinct en un mot — exige un nombre
beaucoup moins considérable de neurones, et, par là, bien
moins de substance cérébrale, que la faculté mentale
plastique (intelligence de l'individu) qui consiste dans l'utilisation

des souvenirs, à l'aide de leur association et de leur
combinaison, pour adapter les actes de l'animal à de
nouvelles situations imprévues, ainsi que pour préparer de

nouveaux actes au moyen de la combinaison des souvenirs.
Je ne m'étendrai pas plus longuement sur la psychologie

comparée. Je me contente de constater que l'instinct
et l'intelligence, définis comme ci-dessus, de même que les
sentiments et la volonté, existent chez les animaux dans
des combinaisons et à des degrés très divers. Il suffit d'une
analyse soigneuse, faite sans parti-pris, pour s'en assurer.
Les prétendues facultés de l'âme qu'on a voulu attribuer
spécialement à l'homme ne sont que des degrés supérieurs
de complication, en particulier dans le domaine des
combinaisons plastiques. Le chien se souvient, combine ses
souvenirs, en tire des conclusions, parle du regard, de la queue
et des oreilles, a des sentiments d'affection, de haine et de

colère, a mauvaise conscience quand il a enfreint un ordre



— 102 —

de son maître en cédant à un appétit, prend des résolutions,

etc. Nous n'avons aucune raison pour lui refuser une
conscience de son moi, des autres chiens, des hommes et
du monde extérieur. Nous ne pouvons sans doute juger
directement des qualités spéciales de ses sensations, de ses
états de conscience en général, mais nous ne le pouvons pas
non plus pour nos semblables (je ne cite que le daltoniste,
ou encore le musicien pour celui auquel le sens musical
fait défaut). Toutes les observations indirectes nous prouvent

néanmoins que les sensations et réactions du chien
sont fort parentes des nôtres et diffèrent d'elles surtout par
une moindre complication. On refuse aux animaux la
faculté d'abstraction. Mais on oublie que cette faculté n'est
qu'une exagération de la synthèse des ressouvenirs. Ces

synthèses ou représentations générales sont appelées abstractions

dès que nous les désignons par un symbole ou mot.
Il est vrai que le langage développe énormément la^faculté
d'abstraction. Mais on enseigne aussi aux animaux
supérieurs à comprendre des signes conventionnels. C'est là
un rudiment de langage. La différence est dans le degré
et ne dépend que du développement du cerveau. Encore
une fois, toutes nos idées dites abstraites sont dérivées de
sensations concrètes fondues en grandes synthèses. La
notion de mal par exemple est la synthèse de tous les phénomènes

que nous avons reconnus être nuisibles à notre moi
et (par une extension due aux sentiments de sympathie
dits altruistes) à nos semblables, et ainsi de suite.

Théorie de la mneme. Les considérations qui
précèdent nous amènent à une exigence formelle, celle de

l'étude de la psychologie à la fois par ses deux côtés,
l'introspection directe et les conclusions indirectes de l'observation

et de l'expérience sur le moi et le non moi. Une
psychologie aussi bâtarde que moderne a inventé le mot
parallélisme pour séparer ces deux côtés de l'étude des

fonctions du cerveau ou de l'âme. C'est là une équivoque,
une concession tacite faite par l'hypothèse, seule soutenable



— 103 —

de l'identité psychophysiologique ou monisme, ail dualisme
traditionnel entre le cerveau et l'âme. Tous deux peuvent
s'abriter provisoirement sous cet oracle de Delphes, pour
faire croire au public qu'ils ont trouvé une formule
d'entente. Aucun penseur sérieux ne s'y laissera prendre. Le
cerveau et l'âme ne sont pas plus parallèles, l'un avec
l'autre, qu'un miroir avec l'image qu'il reflète. Et si* c'étaient
deux choses, rien ne serait moins „parallèle" que les deux
modes par lesquels nous les étudions. Ce qui nous a fait
défaut jusqu'ici, ce n'est pas la possibilité d'une méthode
commune d'investigation, mais simplement une bonne
terminologie, un symbolisme approprié à l'étude sans parti
pris des phénomènes de la psychologie, étude faite à la
fois par les deux méthodes que nous avons indiquées. Nous
souffrons, d'un côté d'une terminologie surannée que nous
a léguée la psychologie métaphysique scolastique dont j'ai
parlé au début, et de l'autre d'une terminologie physio^
logique mécaniste tout aussi exclusive qui ne sait voir partout

que des „réflexes" et des inhibitions. La première
est partie des nébuleuses célestes et la seconde des terriers
de la taupe. Eaut-il s'étonner qu'elles ne sachent voir clair
ni l'une, ni l'autre à la surface de la planète où nous
vivons et soient incapables de s'entendre et de se voir à la
modeste clarté de nos sens et sous les rayons solaires qui
éclairent nos actes?

Frappé des analogies entre les habitudes acquises,
l'instinct et le développement ontogénique et phylogénique
des êtres, un physiologiste de génie, Ewald Hering, en a fait
une courte synthèse, presque résumée en ces mots: „L'instinct

est une mémoire de l'espèce". — Lorsqu'un érudit ou
un professeur écrit un gros livre pour reclasser, critiquer
ou commenter des théories ou des faits déjà connus, en y
ajoutant ou n'y ajoutant pas quelque nouvelle dénomination,

on admire et l'on donne son assentiment à l'œuvre
magistrale. Mais quand il s'agit d'idées vraiment nouvelles
et hardies, on se moque de prime abord-, on les répudie



— 104 —

parce qu'elles viennent déranger les traditions reçues. Tel
fut aussi le cas de l'idée de Hering, de sorte qu'il ne la
poursuivit pas. Néanmoins la semence avait germé. R.
Semon comprit que là-dessous se cachait une grande loi
de la vie organique qu'il appela la loi de la mnème. Et
pour bien préciser son indépendance de toute hypothèse
métaphysique tacite ou explicite, par conséquent des ex-
clusivismes mécaniste et spiritualiste, ainsi que de leurs
terminologies respectives, il institua, pour les besoins les

plus urgents du moins, une terminologie neutre, applicable
aussi bien à l'introspection ou conscience directe du moi
et du non moi, qu'à leur étude indirecte et comparative par
induction.

Semon part de l'action des complexus d'irritations
provenant du monde extérieur et venant — d'une façon générale

— exciter la matière organique vivante — et, d'une

façon plus spéciale, les organes des sens chez les animaux
et chez l'homme. Ces complexus viennent modifier l'état
moléculaire de la substance vivante d'une façon encore
inexpliquée, mais correspondant à la disposition relative des

parties constituantes du complexus irritateur et à celle des

surfaces réceptrices (Reizpforten, portes d'entrée des

impressions) de la substance organique vivante (organes des

sens). Ces dernières sont ordinairement disposées d'une

façon adéquate aux complexus irritateurs correspondants.
Nous en avons cité sommairement un exemple à propos du

sens topochimique des antennes de certains insectes. Semon

appelle engramme la modification moléculaire de la
substance vivante ainsi produite par des complexus d'irritations.

La substance organique a la propriété de conserver
les engrammes, de les enregistrer comme des photographies
toujours renouvelées et superposées du monde extérieur.

Jj'engraphie est le fait de recevoir et de fixer des engrammes.
La mnème acquise ou individuelle est la somme des en-

grammes enregistrés par un individu de sa naissance à sa

mort, la mnème héréditaire, celle des engrammes transmis



— 105 —

aux descendants par les germes sous forme d'énergie
latente, cumulée dans la phylogénie, et devenant active (kiné-
tique) dans l'ontogénie. -r— Cette énergie mnémique héréditaire

apparaît morphologiquement dans le développement
des phases embryonnaires, physiologiquement dans leurs
fonctions, dans les instincts et dans les dispositions héréditaires,
introspectivement dans le fond même de la structure de

notre pensée, de nos sentiments, de nos passions, de nos
déterminations psychiques en un mot.

Mais l'engramme devient latent dès que l'irritation originaire

qui Fa produit cesse (ou plutôt peu après, car il se

produit encore une phase d'oscillation décroissante de
l'irritation que Semon appelle phase acolute). Le phénomène
fondamental de la mémoire et de l'hérédité est la faculté
qu'a la substance vivante de revivifier ou de réactiver l'en-

gramme, dans ses lignes essentielles du moins, soit par
suite d'un retour seulement partiel, soit par suite d'un
retour affaibli du complexus irritateur original, retour qui
peut donc être constitué par une simple petite partie d9wn

complexus engraphié. C'est là le phénomène que Semon
appelle Vecphorie et que nous observons dans nos
souvenirs.

La loi de l'engraphie est la suivante:

„ Toutes les irritations se produisant simultanément dans

un organisme constituent un complexus simultané et associé

d'irritations qui s'engraphient comme telles, c'est-à-dire qui
laissent un complexus correspondant d'engrammes formant
un tout {complexus des engrammes simultanés) .u

La loi de l'ecphorie peut être formulée comme suit:
,yLe retour partiel de la situation énergétique qui avait

déterminé u/n engramme suffit pour ecphorer le complexus
entier des engrammes simultanés qui avaient été produits la
première fois." —

Les complexus d'engrammes (l'engramme unique n'existe

qu'en théorie) peuvent s'associer en séries successives



— 106 —

et ces successions demeurent latentes et fixées, comme les

composantes d'un complexus simultané dont elles ne forment

pour ainsi dire qu'un sous-groupe. Elles s'eii distinguent
néanmoins par leur ecphorie qui est successive pour chaque

composante du complexus, correspondant ainsi à la
succession des irritations originales du complexus primitif.
Ainsi les phases successives de Pontogénie constituent Pec-

phorie successive de complexus simultanés de la mnème

héréditaire, comme le souvenir acoustique de l'ouverture
de Faust, exécutée par un orchestre, constitue l'ecphorie des

complexus simultanés de chaque ensemble joué par les

divers instruments.
Si nous prenons le côté cérébral seul de la question,

nous reconnaissons dans le jeu de nos représentations ou
souvenirs (pensées successives) l'ecphorie successive de

complexus simultanés (complexus de souvenirs ou sensations

mnémiques) dont les originaux ou perceptions avaient été

produits par l'engraphie d'irritations sensorielles combinées.
La série continue et successive des complexus simultanés

originaux d'irritations se combine avec celle des ec-

phories mnémiques, car chaque ecphorie forme immédiatement

un nouvel engramme. Ensemble, elles constituent donc
comme une série de couches successives latentes qui forment
le dossier individuel de notre mnème acquise. Le complexus
simultané de l'instant actuel constitue à chaque moment
la couche supérieure de ce dossier. Semon prouve que
l'engraphie simultanée a lieu indifféremment dans toutes les

directions, tandis que l'engraphie successive, toujours
polarisée du passé au futur, ne peut être ecphorée facilement
que dans le même sens. Qu'on essaie de lire les lettres
et les mots en sens inverse ou de chanter une mélodie
connue en commençant par la dernière note et en terminant
par la première et on le verra. De même, une chenille qui
file son cocon et qu'on place dans un cocon semblable,
mais moins avancé, saura le continuer, tandis qu'elle sera
perdue si on la place dans un cocon plus avancé que la



— 107 —

dernière phase de la succession qu'elle avait ecphorée. Elle
est perdue, parce que la phase directement antécédente
fait défaut dans la succession de ses actes.

Quand un complexus d'irritations originales ou mné-
miques est identique, ou à peu près, à un complexus
antécédent, son ecphorie produit avec ce dernier un phénomène
non pas de fusion, mais de revêtement que Semon appelle
homophonie mnèmique. Le résultat de Thomophonie (de la
répétition) est d'augmenter non pas l'intensité, mais la netteté
des engrammes, ce que Semon appelle leur WÄ. Les
détails deviennent d'autant plus précis et nets. Un bruif.
peut être intense et confus, un pianissimo très net et clair,
très vivide.

Quand, entre deux complexus simultanés, homophones,
du reste identiques, il existe une différence marquée sur
un point ou l'autre, cette différence appelle l'attention (un
chef d'orchestre remarque par exemple la moindre erreur
commise par un musicien). Elle constitue alors ce que
Semon appelle différentielle de la sensation et s'engraphie
pour son compte.

Correspondant aux portes d'entrées des impressions ou
irritations constituées par les terminaisons nerveuses de nos
organes sensoriels, nos complexus de sensations simultanées
sont disposés en champs sensoriels (Empfindungsfelder),
comme par exemple le champ visuel. Tout comme les mêmes
terminaisons nerveuses ne peuvent être excitées à la fois

par deux irritations de qualité différente (à moins qu'il ne
se produise un mélange), de même en est-il pour les
sensations originales ou mnémiques. Alors une seule des
sensations apparaît et l'autre demeure latente, ou bien il
se produit une oscillation entre les deux. C'est le cas

lorsque, sur la même place du champ visuel, par exemple
lors d'une homophonie, il se produit une différentielle* Les
champs visuels de nos deux yeux se recouvrent ou se
revêtent l'un l'autre, on le sait, en nous donnant la vue sté-

réoscopique. Cela augmente la netteté, mais non l'intensité



— 108 —

de la vue. Semon place dans un stéréoscope deux timbres

postes, identiques sauf à deux ou trois places. Eh bien,

aux places contenant des différentielles, on observe soit une
oscillation alternante de deux figures, soit quelque chose

de confus. Qu'on adapte un quart d'heure un œil à une
forte lumière et l'autre à l'obscurité, puis qu'on regarde
subitement sous un demi jour avec les deux yeux • on sera
ébloui, mais dès qu'on fermera l'un ou l'autre œil, l'éblouis -

sement, effet de la différentielle d'intensité dans le même

champ visuel, cessera aussitôt, et ainsi de suite. En phy-
logénie, la loi dite de Mendel correspond à une altêrnance,

par suite d'homophonie avec différentielles.
L'homophonie a lieu, tant entre les complexus originaux

entre eux, qu'entre les mnémiques entre eux et entre mné-

miques et originaux. On peut dire que toutes nos perceptions
et tous nos souvenirs sont homophones, et influencés ainsi

par leurs engraphies et ecphories antécédentes, sans que
nous en ayons conscience. Nous voyons le dessin d'un cube

sur papier plat comme cube (tant avec un œil qu'avec les

deux), lors même qu'en réalité c'est un carré et deux

losanges. Pourquoi? Parce que l'image vient vibrer d'une

façon homophone avec celle des cubes réels que nous avons
vus stéréoscopiquement des deux yeux, dans notre vie, et

nous en donne l'illusion, à cause de sa grande analogie
avec elle ; nous la voyons comme cube. Toute la perspective

des tableaux repose sur ce fait. Nous voyons donc et

nous percevons d'une façon générale, non pas uniquement
par le complexus actuel d'irritations de nos sens, mais par
son homophonie commune avec les complexus très
semblables du passé, engraphiés dans notre cerveau.

D'une façon générale, les complexus originaux
(perceptions) sont beaucoup plus vivides (plus nets) que les

complexus mnémiques ou souvenirs (représentations internes).
Et c'est pour cela surtout que nous les projetons au dehors,
dans le monde extérieur, dans le non moi. Cela provient
de ce que, dans l'ecphorie mnémique d'un complexus, les



— 109 —

parties du eomplexus moins nettement engraphiées lors de

l'irritation originale ne reparaissent plus; elles se sont
effacées. Semon compare l'ecphorie à une réapparition des

sommets alpestres les plus accentués, alors que les vallées
et les collines demeurent dans le brouillard. En réalité ces
bas fonds n'ont pas disparu. Ils demeurent dans le subconscient

et peuvent être ecphorés dans des circonstances
spéciales, ainsi dans le somnambulisme ; ils nous influencent
même souvent à notre insu. Dans mes cours de Zurich,
il y a environ 15 ans, j'ai employé la même comparaison
en parlant des sommets de montagnes ou de vagues
apparaissant seuls sur le seuil de notre conscience, alors que
les vallées et les coteaux, tout en demeurant dans le
subconscient (dans le brouillard), n'en supportent pas moins
les sommets et dirigent même (subconsciemment) le mouvement

des vagues.
Mais, si d'un côté la répétition fréquente de l'ecphorie

d'un même eomplexus revivifiant et associant à nouveau
les dits sommets entre eux produit leur homophonie et les
rend de plus en plus nets et vivides ; d'un autre côté les
sensations mnémiques les plus vivides le sont plus que
les sensations originales les plus pâles, et certaines
circonstances peuvent augmenter la vividité d'un eomplexus
(ainsi la dissociation à l'état de sommeil, dans lequel
les irritations sensorielles sont inhibées). C'est le cas des

hallucinations qui nous font l'effet de perceptions et qui
sont normales dans nos rêves. On peut les produire par
la suggestion (Hypnose). J'ai fait des expériences qui
montrent qu'en cas d'antagonisme entre un eomplexus
original et un eomplexus mnémique dans le même champ
sensoriel, on peut, chez les sujets très suggestibles, arriver

à supplanter le eomplexus original par le eomplexus
mnémique, la perception par l'hallucination. J'ai ainsi
endormi par la suggestion une dame très honnête et très
intelligente et je lui ai suggéré à deux ou trois reprises
qu'elle verrait à son réveil, sur un faùteuil, un gros perroquet



— 110 —

rouge et bleu (aras), bien distinct et opaque. Elle le vit
chaque fois nettement. Alors j'écrivis en gros caractères
sur une longue bande de papier (en allemand): „L'existence

est souvent bien compliquée44 (Das Leben ist ein

kompliziertes Dasein). Pendant le sommeil hypnotique de
la dame, je plaçai cette bande de papier contre le dos du
fauteuil, de façon à en faire recouvrir la dernière partie
par l'hallucination du perroquet. Naturellement je n'avais
prévenu la dame de rien du tout. Aussitôt après avoir
donné la suggestion du perroquet, je plaçai la bande de

papier comme je viens de le dire et je réveillai la dame

que je n'avais pas perdue des yeux et je la priai de lire.
Elle lut: „L'existence est souvent....44 et ne put plus
lire la fin, cachée par le perroquet halluciné, ce qu'elle
me confirma. L'honnêteté exemplaire de cette dame que je
n'avais pas prévenue de mon expérience en garantit l'exactitude.

Du reste cette expérience ne fait que confirmer celle
des hallucinations négatives de Bernheim, toujours
complétées par l'hallucination positive de ce qui est caché
derrière l'objet réel. Dans mon livre sur l'Hypnotisme j'ai
même posé en fait que, dans le domaine, de la vie, toute
hallucination négative est complétée par une positive, et
toute positive par une négative, si elle est absolue, c'est-
à-dire opaque (non transparente).

Semon distingue avec raison entre l'association, prise
dans uu sens exact ou restreint et l'ecphorie. L'association
désigne la liaison fixée des diverses composantes d'un com-
plexus d'engrammes, simultanément ou successivement
déposés dans les couches subséquentes de notre dossier
individuel. L'ecphorie, par contre, désigne un processus
d'activité, de revivification des complexus d'engrammes par
le retour d'une partie de la situation énergétique qui les
avait produits. Ce qu'on a appelé associations par
contraste et ressemblance sont donc des ecphories et non pas des

associations. En général, en psychologie, on a beaucoup
confondu* l'association et l'ecphorie sous le terme d'association.



— Ill —

L'ecphorie des engrammes est fortement influencée

par le phénomène de l'attention, c'est-à-dire de ce point
de concentration de l'activité cérébrale qui marche d'un

groupe de neurones à l'autre et d'un complexus d'engrammes
à l'autre, comme une tache jaune dynamique et mobile,
ainsi que je l'ai désignée dans le temps. En se concentrant
fortement sur un point spécial du complexus simultané,
l'attention fait pâlir le reste. Ainsi elle provoque l'ecphorie
de certains détails d'un complexus et peut les associer à

nouveau (dans un nouveau complexus) avec tel détail pris
dans un autre complexus. Je regarde l'un après l'autre
les deux tiroirs de ma table. Gela forme deux complexus
visuels engrapbiés, un pour chaque tiroir. Mais je puis, en
les ecphorant chacun comme souvenir, fixer mon attention
sur une boite rouge du tiroir droit*et sur un marteau du
tiroir gauche, puis placer „en esprit", c'est-à-dire associer
dans mon champ visuel représenté, le marteau seul, avec
la boite rouge, pensée à son extrémité. En ce faisant, je
constitue un nouvel engramme tiré de deux complexus mné-
miques. C'est là le jeu de ce que nous appelons l'imagination,
et c'est par des procédés analogues, et en comparant entre
eux un grand nombre d'engrammes semblables que nous
en tirons peu à peu nos abstractions.

Les sentiments s'engraphient et s'associent comme les
sensations et avec elles. De même les volitions, c'est-à-dire
la préparation mnémique des ecphories futures de nos actes
et de nos pensées. Tout mouvement complexe intentionné
renferme, en lui même, une direction vers l'avenir. Un
caractère fort accusé du détail des complexus d'engrammes
moteurs (psycho-moteurs), c'est que nous n'en avons jamais
conscience, si complexe qu'il puisse être. Nous voyons ses

effets, mais nous ne sentons pas le détail de ses
innervations. Tel, par exemple, le complexus du jeu du piano.
Nous sommes conscients de la mélodie entendue, mais pas
de l'innervation de nos doigts.

Notons à ce propos que Semon distingue, avec grande
raison, entre la localisation des successions de notre dossier



— 112 —

de coiïiplexus d'engrammes, localisation qu'il appelle chro-
nogène, et les localisations cérébrales bien connues, selon
les provinces sensorielles et motrices de l'écorce cérébrale,
localisations qu'il appelle topogènes. Ces dernières, on le
sait, sont délimitées par les connexions anatomiques des

neurones sensoriels avec certaines provinces de l'écorce, par
l'entremise de groupes de neurones intermédiaires des centres
de la base du cerveau.

En résumé, la Mnème représente la faculté inhérente
à la substance vivante de conserver comme tels, et dans
leurs connexions intimes, les complexus d'excitations venant
du monde extérieur l'irriter et s'imprimer en elle sous forme
d'engrammes (de complexus d'énergie latente), puis de les

réactiver, tout en les combinant à nouveau par le phénomène

de l'ecphorie, à'l'aide d'un retour partiel ou affaibli
d'irritations semblables.

Les phénomènes mnémiques peuvent être reconnus et
étudiés aussi bien par l'introspection directe que par la
méthode indirecte de l'observation et de l'expérience. La
loi de la mnème représente le développement compliqué
des lois de la conservation et des transformations de

l'énergie ou du travail dans le domaine de la vie organique.
Je n'ai pu vous donner qu'un aperçu aussi cursif

qu'incomplet de l'œuvre de Semon, parue dans deux livres:
La mnème en tant que principe conservateur dans les changements

du dèchaiînement de la vie organique (Die Mneme als

erhaltendes Prinzip im Wechsel des organischen Geschehens),
1904 (2me édition 1908) et Les sensations mnémiques (Die
mnemischen Empfindungen) 1909. Mais j'en recommande
l'étude approfondie à chacun. Plus on avance dans cette
étude, plus on la trouve féconde. Du reste Semon nous
promet la continuation de l'étude de la mnème dans d'autres
domaines (pathologie etc.).

La terminologie simple et clairement définie de Semon

nous permet de trouver notre chemin au milieu de la
confusion occasionnée par le manque de rapport entre les



— 113 —

termes de la vieille psychologie, sortie de la métaphysique
et ceux de la physiologie qui a voulu faire abstraction
dé la psychologie. Ces termes sont vagues et inexacts.
Les „idées innées" des anciens philosophes n'existent, pas.
La conscience morale n'est rien moins qu'un impératif
catégorique; elle est un dérivé des sentiments de sympathie
associés à des engrammes acquis, considérés comme objets
du sentiment du devoir. Nous avons vu un exemple des
confusions faites dans la notion d'association etc. etc. De
son côté la physiologie a abusé des termes de réflexe,
d'inhibition etc. comme une taupe qui voudrait parler des
couleurs et n'aurait qu'un mot pour les désigner, faute de
les avoir vues. Il faut s'aider de la psychologie humaine
et animale pour comprendre de plus en plus la physiologie
du cerveau.

Ce n'est pas un pur hasard, que cette convergence
de l'instinct social des insectes sociaux, de l'esclavagisme
des fourmis, de leur aide mutuelle, de leur dévoûment, de
la façon dont elles soignent leur bétail (les pucerons), dont
elles jardinent certains champignons, dont elles tissent la soie
à l'aide de leurs larves, dont elles se font des guerres, avec
effets de désespoir, de perte de tout courage chez les
vaincus et de témérité chez les vainqueurs etc. etc., que
cette convergence, dis-je, des instincts sociaux de petits
insectes avec les actes sociaux, raisonnés individuellement,
des animaux supérieurs et, tout spécialement, de l'homme.

Tandis que les anciens auteurs anthropomorphisants
voyaient chez les insectes des raisonnements humains en
miniature, nos mécanistes modernes, disciples inconscients
de Descartes, n'y voient que réflexes, tropismes, machines etc.
La vérité n'est ni l'un, ni l'autre. L'étude des lois de l'hérédité,

de l'évolution et de la mnème nous fait saisir une
grande loi du déchaînement organique dans les êtres vivants,
loi qui arrive à des effets semblables par des voies diverses,
quand certaines conditions spéciales qui exigent les dits
effets viennent activer et déterminer le déchaînement or-

8



— 114 —

ganique dans leur sens. La vie sociale est au nombre de

ces conditions. Et nous la voyons produire des activités
sociales semblables, spécialisées une fois, en très majeure
partie, à l'aide de la mnème héréditaire (instinct) dans le
petit cerveau de l'insecte, une autre fois, en grande partie,
à l'aide de la mnème individuelle chez l'homme. Du reste
nous nous faisons une vaste illusion sur nous-même en
attribuant toutes nos actions complexes, nos mœurs et nos
découvertes à la sagesse de nos raisonnements. Ces derniers
éclosent sur la base de grandes dispositions congénitales
qui sont latentes dans notre mnème héréditaire. Et le reste,
nous le devons à l'encyclopédie écrite qui est le fruit du
travail de nos prédécesseurs, et aux enseignements que nous
avons reçus des autres dans le courant de notre vie. Si
notre travail individuel vient y ajouter son produit,
n'oublions pas que ce travail lui-même n'est, à chaque instant,
que la résultante de nos énergies héritées, combinées à

notre acquis et à l'influence de l'ambiance. Alors nous
serons plus modestes. La loi de la mnème unifie donc
deux grandes lois de toute la vie organique, lois que nous
observons en particulier dans notre propre individualité
phylogénique et ontogénique à chaque instant de notre
existence: 1° la loi de l'hérédité qui représente la phylogénie
et ses ecphories dans le cours de l'ontogénie, de la
procréation à la mort, et 2° la loi de l'exercice ou de la
répétition (entraînement) qui représente l'acquis pendant le
développement individuel ontogénique. C'est à Hering et à

Semon que nous devons leur synthèse.
Le résultat de notre aperçu èst qu'il ne reste rien,

aucun résidu psychologique quelconque, permettant
d'affirmer l'existence d'une âme indépendante du cerveau
vivant, d'une liberté de notre arbitre ou de notre volonté.
Celle-ci est déterminée à chaque seconde par l'ensemble
de notre mnème héréditaire et acquise, tant consciente que
subconsciente. Mais il s'agit là de ce que seuls nous pouvons

connaître, c'est-à-dire de la détermination d'un effet



— 115 —

par des causes ou d'une réaction par des actions dans le
domaine des relations entre les phénomènes ou symboles
que nous ont fournis nos sens, et qu'a travaillés notre
cerveau.

Les prétendues questions métaphysiques, ces fameux
problèmes qui — nous l'avons vu — n'en sont pas,
demeurent, après comme avant, dans leur obscurité absolue,
le seul absolu que nous connaissions, c'est-à-dire celui de

notre ignorance absolue de l'inconnaissable (tautologie
évidente et digne de la métaphysique!).

Le déterminisme n'a donc aucun rapport avec le
fatalisme. Ce dernier est une doctrine métaphysique qui
prétend que, dans l'Univers, une cause première absolue

— Dieu ou le Destin — a prédestiné tout et pour
toujours dans ses moindres détails, de sorte que le futur,
comme le passé et le présent, est absolument et en tout
point prédestiné. C'est là la doctrine de Mahomet et de

Calvin par exemple. Inutile de répéter que ce dogme
absolu vaut ce que valent tous ses congénères, c'est à dire
zéro. Dans les domaines où l'on ne peut rien savoir, on
peut tout affirmer. C'est en effet, par exemple, dans les
domaines où la médecine sait le moins que les médecins
affirment souvent le plus. C'est aussi probablement la
raison pour laquelle les théologiens sont souvent si affir-
matifs. Notons que les lois de la conservation de l'énergie
(ou du travail, comme dit Mach) et de l'antagonisme ou
entropie, sont des cas particuliers de la loi générale de

causalité. Celle-ci concerne seulement les phénomènes
naturels du monde que nous observons, notre psychologie y
comprise*, elle ne peut pas plus les dépasser que tout le reste
de ce que nous connaissons. Or le fatalisme suppose que
les enchaînements, déterminés dans leur quantité et sans
doute aussi dans leur qualité par cette loi et tels que nous
les observons, ont été fixés d'avance en tout point par
le „. „destinC'est là une supposition gratuite. Nous ne
savons rien des causes primitives supposées. Nous ne pou-



— 116 —

vous pas nous en faire la moindre idée. Elles peuvent être
multiples, de qualités diverses, permettre des solutions
variées et prédestiner ou ne pas prédestiner l'avenir; du reste,
tout cela ne sont que des mots vides de sens à leur égard.
Sachons donc demeurer dans le domaine de notre faculté
de connaissance et dire:

provisoirement Ignoramus dans les domaines encore
inexplorés de la science,

et définitivement Ignorabimus dans le domaine des

prétendues questions ou plutôt des tautologies, et des cercles

vicieux (des pseudoquestions) dites métaphysiques;
mais seulement et uniquement dans ce domaine. Cet
Ignorabimus implique en même temps pour nous le devoir de

veiller à ce qu'aucun dogme autoritaire sur l'inconnaissable
ne vienne s'imposer aux hommes, en particulier à la jeunesse,
et paralyser ainsi le progrès de la science, en entretenant
systématiquement l'ignorance du peuple sur le connu et
le connaissable.

Et là-dessus, travaillons à approfondir nos connaissances

dans le domaine du connaissable, spécialement dans

celui de la psychologie, pour le bien de nos semblables
et en nous débarrassant de plus en plus des partis pris
et des préjugés. Il n'est certes pas trop tôt pour introduire

la psychologie scientifique comme objet d'enseignement

dans nos universités.


	Psychologie comparée, théorie de la mnème et déterminisme

