
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 103 (2023)

Heft: 1106

Artikel: Vom Tröpfchen der Revolution zum Motor des Fortschritts

Autor: Hernandez, Ismael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1050511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1050511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER MONAT 1106 MAI 2023 DOSSIER

Vom Tröpfchen der Revolution
zum Motor des Fortschritts
Linke Theoretiker missverstehen den Menschen grundlegend, indem sie ihn als von
unkontrollierbaren Kräften bestimmt ansehen. In Wahrheit sind wir autonome
Wesen mit grossem Potenzial.

von Ismael Hernandez

Mitten
in der Nacht ging Mama plötzlich weg. Mit

Männern, die ich schon einmal gesehen hatte. Sie

standen immer vor unserem bescheidenen Haus,

und ihr Fahrzeug war mir schon längst aufgefallen. Jetzt aber

hatte Mama mit ihnen gestritten, was mich als Achtjährigen
verängstigte: Kommt Mama zurück? In jener Nacht kehrte
sie heim, und wir sahen die Männer eine Zeit lang nicht
mehr. Dennoch spürten wir, dass sie in der Nähe waren.

Viele Jahre später erfuhr ich, dass sie FBI-Agenten waren

und meinen Vater verfolgten. Ich habe sie gehasst. Ich

gab ihnen die Schuld für die Armut, die uns umgab. Eine

Armut, die aus einer Gesellschaft im Umbruch von einer

rückständigen, landwirtschaftlichen Wirtschaft zu einem

eher industriellen System resultierte. Ich machte sie für
die zerrüttete Ehe zwischen Mama und Papa verantwortlich;

sie war in ihn verliebt, während er in die Revolution

verknallt zu sein schien. Das FBI war in jener Nacht da, weil
wir eine engagierte marxistisch-leninistische Familie
waren. Das war ein Teil meines Lebens als rotes Wickelkind.1

Träume von vergangenen Überzeugungen
Unsere Armut war kein Schicksal, sondern die Konsequenz
eines korrupten Systems, das uns in den Himmel blicken
liess, während sich die Kapitalisten hier auf Erden amüsierten,

wie mein Vater zu sagen pflegte. Das System, unter dem

wir litten, spiegelte die Natur unerbittlicher historischer
Kräfte in dialektischer Bewegung wider. Unsere kleine

puerto-ricanische sozialistische Partei befand sich im
Zentrum von Ereignissen mit universellen Auswirkungen. Eines

Tages würde unsere Fahne siegreich über den Ruinen der

alten Ordnung wehen und das grosse kommende Walhalla

ankündigen. Die Befreiung aus den Schatten der momentanen

unaufgeklärten Synthese der Geschichte stand unmittelbar

bevor. Zumindest glaubten wir das.

Wir glaubten auch, dass wir unsere Lage nur verstehen

könnten, wenn wir akzeptierten, dass die Zugehörigkeit zu

einer sozialen Klasse unsere Identität definiere. Wir

brauchten einen radikalen Wandel, bei dem wir als Tropfen

in der grossen Welle der Revolution dienten. Der Effort
musste kollektiv sein, weil nur die Gruppe Ideen,
Denkmuster und Produktionsweisen, die von einem alles

bestimmenden System geprägt wurden, ändern konnte. Sinn,

Zweck und Würde lagen in der revolutionären Welle, ohne

die wir nichts weiter waren als seltsame Ansammlungen
von Atomen, die zum Nichts bestimmt waren. Ich betrachtete

mich keineswegs als einzigartig und unersetzlich, sah

mich nicht als Person, die von Natur aus mit den Fähigkeiten

der Vernunft und des Willens ausgestattet ist. Bloss ein

Tropfen in einer Welle

Wir waren von einer radikalen Skepsis gegenüber der

Idee des Fortschritts, den menschlichen Möglichkeiten und
der Rolle des einzelnen bei der Überwindung seiner Realität

geprägt. Eine Art pessimistisches Denken über ein System,

das aus unserer Sicht gewaltsam manipuliert war, um den

Mächtigen zu dienen. Heute scheint der orthodoxe
Marxismus-Leninismus der alten Garde, mit dem ich aufgewachsen

bin, ausgedient zu haben. Seine Annahmen bleiben
jedoch bestehen. Es kam zwar nicht zur ultimativen Feuersbrunst,

dafür schnitt der Neomarxismus immer und immer
wieder leicht ins blutende Fleisch der liberalen Gesellschaft.

Von der Zerstörung des kapitalistischen Systems sind wir
zur Dekonstruktion des «Aufklärungsprojekts» übergegangen.

Von uns wird erwartet, dass wir als Beschleuniger des

plötzlichen Bruchs dienen, der eine neue Episteme einleitet,

um Foucaults Terminologie zu verwenden.2

Obwohl neue Formen des Radikalismus aus einer

Enttäuschung über den orthodoxen Marxismus erwuchsen,
behielten sie dessen Ausrichtung auf Aktivismus und die

Überzeugung bei, dass Unterdrückung durch die

Ausübung von Macht zu Entfremdung führe. Diese neuen
Radikalismen hatten grossen Einfluss auf Kultur, Aktivismus,

Bildung und Wissenschaft und beeinflussten andere

Denkschulen, insbesondere den Feminismus, den Postkolonialismus

und die Postmoderne.3

69



Das Stadtviertel «La Perla» gehört zu den ärmsten und gefährlichsten Vierteln in der puerto-ricanischen Hauptstadt San Juan. Bild: Alamy Stock Foto.

In gewisser Weise besteht der Wunsch, zum jüngeren
Marx zurückzukehren - ein eher hegelianischer Marx, der

sich weniger für vermeintlich unaufhaltsame historische
Prozesse interessiert als für die Frage der Ideen und der

Identität. Aber nicht im Sinne der postmodernen
Auslöschung der Identität oder der elitären, akademischen

Haltung der nihilistischen Verzweiflung über den Zustand des

Daseins. Die postmoderne Kritik wurde mit einem

Handlungsinstrument, einer neuen Praxis, ausgestattet, bei der

die Identität die Waffe ist. Die nun kollektivierte und auf
mehrere Dimensionen ausgedehnte Identität dient als

Antrieb für soziales Handeln unter einer neuen Bezeichnung,
nämlich «sozialer Gerechtigkeit». Da Macht und Wissen

die soziale Wirklichkeit bestimmen, ist der identitäre
Aktivismus das neue Sakrament, welches das unauslöschliche

Zeichen eines authentischen revolutionären Eifers trägt.
Das neue «Befreiungsparadigma» wird von der gesamten
westlichen Kultur verinnerlicht. Die Identität wird nun vor
dem Hintergrund unterdrückender sozialer Konstrukte
wie Wissen, Sprache und Macht gesehen, die von den

Mächtigen instrumentalisiert werden.4

Die Kultur ist zur grossen Kampffront geworden. Der

Kapitalismus gilt als der grosse Feind des wahren
Fortschritts, als die Seele der neuen gesellschaftlichen Zwänge.

Nach dieser Auffassung bleiben wir in der Machtdynamik
dieses Systems gefangen und können nur innerhalb der

Grenzen der Annahmen, Prozesse und Institutionen des

Kapitalismus frei agieren. In dem neuen Labyrinth des

radikalen Verständnisses von Gesellschaft bleibt das

Individuum das grosse Hindernis für deren Umgestaltung.

Alte Gewissheiten auf den Kopfgestellt
Heute bin ich von diesem Projekt ab- und zur Person

zurückgekehrt, die als einzigartig und unersetzlich angesehen

wird und der die Imago Dei, die Ebenbildlichkeit Gottes, in

jeder Zelle eingeprägt ist. Das war ein grosser Schritt weg

vom albtraumhaften Idealismus des Sozialismus und seiner

Monster.5 Ich habe sie vor langer Zeit aufgegeben, als ich
das Jesuitenseminar verliess und von meiner Insel nach

Amerika reiste, um an der University of Southern Mississippi

zu studieren. Ich war in das Priesterseminar eingetreten,

weil es fast ausschliesslich aus Radikalen bestand, mit
denen ich ins sandinistische Nicaragua gehen wollte, um

Philosophie zu studieren und mich der Revolution anzu-
schliessen. Unsere Reise nach Nicaragua kam nicht
zustande, nachdem sieben Jesuiten im nahegelegenen El

Salvador ermordet worden waren. Einige von ihnen hätten
meine Professoren werden sollen. Der Traum, zu Füssen der

70



SCHWEIZER MONAT 1106 MAI 2023 DOSSIER

Meister der Befreiungstheologie zu studieren, war
ausgeträumt, und ich hatte keine Lust mehr, mein Leben im Seminar

fortzusetzen. Stellen Sie sich vor, dieser junge,
schwarze, kommunistische Junge, der Amerika hasst, landet

in Dixie, dem Herzen des Kapitalismus! Dort wurde ich mit
einer neuen, unerwarteten Realität konfrontiert und stellte
die festen Annahmen meiner Ideologie in Frage.

Diese von mir erlebte Begegnung mit der Freiheit ist das

Gegengift zum Radikalismus. Obwohl mein neues Zuhause

unvollkommen war, entdeckte ich, dass ich kein Tropfen
bin, kein austauschbarer Teil einer gesichtslosen Menschenmasse.

Ich bin ein freies, willensstarkes und vernunftbegabtes

Wesen, das zur Selbstbestimmung fähig ist. Unsere

Aufgabe ist es nun, Menschen zu helfen, die Grösse ihrer

persönlichen Würde zu entdecken. Eine Würde, die ihnen
innewohnt und nicht von äusseren Kräften vorgegeben wird.

Die Summe all unserer Freiheiten kann nur über die

Bekräftigung einer neuen Anthropologie entstehen, die

unsere Fähigkeit anerkennt, den Dreck zu unseren Füssen zu

nutzen und im Schweisse unseres Angesichts und mit den

Erkenntnissen unseres Verstandes Wert für uns selbst und

für andere zu schaffen. Wenn wir einen Kontext von Freiheit

und Systemen schaffen, der die rationale und willentliche

Natur eines jeden Menschen widerspiegelt, entdecken

die Armen dieser Welt ein Universum von Möglichkeiten,
und Armut bedeutet nicht länger Schicksal.6 Arme sind
dann nicht mehr nur Mäuler, die gefüttert, Körper, die

gekleidet, und Probleme, die gelöst werden müssen. Die

Armen sind nun Motoren für die Schaffung von Wohlstand.
Diese Motoren können bessere Zustände für alle schaffen.

Daran müssen wir glauben, es kühn verkünden und
weitherum lehren. Noch wichtiger ist, dass wir den Armen

helfen, diese Realität zu erfahren. Durch einfache und

praktische Projekte, die sie zu Protagonisten ihrer eigenen

Entwicklung machen, statt sie als Kulisse im Drama der

sich ihrer Kontrolle entziehenden historischen Kräfte oder
als Zeichen unserer Grossherzigkeit zu betrachten. Wir
sind keine Tropfen in einer übermächtigen Welle, sondern

ein Ozean von Möglichkeiten. Die Bürokratien des

Wohlfahrtsstaates versuchen, komplexe Menschen zu vereinfachen,

deren Stärke in ihrer Komplexität liegt. Es ist
einfach, die an die Armen ausgehändigten Lebensmittelsäcke

zu zählen, mit einer Fallnummer umzugehen. Der
Wohlfahrtsstaat wird zur Farce, zur «farblosen Umschreibung
der grundlegenden Kategorie des menschlichen
Handelns»7, wie von Mises es ausdrückte.

Wenn man vom «Utopiesyndrom»8 geheilt ist, bei dem

die soziale Existenz als dialektischer Kampf zwischen
Unterdrückten und Unterdrückern verstanden wird, kann

man ein Akteur des Wandels an der Seite der Armen werden.

Das Problem mit dem Sozialismus, anderen Radikalis¬

men und der Hauptgrund für meine Abkehr davon ist
nicht, dass die Lehre in unreine Hände geraten ist, sondern
dass sie die menschliche Person missversteht. Als unsere
Gesellschaft mit einer falschen Anthropologie gesättigt
wurde, begann sie, mehr Geld, bessere Regierungsprogramme

und mehr «Experten» in mitleidigen Bürokratien
als Lösung für Armut zu sehen. Die Schaffung von Freiräumen

für menschliches Handeln, insbesondere durch
unternehmerische Initiativen junger Menschen, ist aber ein

besserer Weg, die Armen reich zu machen. Denn jeder
Mensch ist ein einzigartiges und unersetzliches Meer von
Möglichkeiten. <

Aus dem Englischen übersetzt von Andrea Seaman.
Der Artikel ist auf schweizermonat.ch in der Originalsprache verfügbar.

1 Für eine vollständige autobiografische Skizze siehe Ismael Hernandez:
«Not Tragically Colored. Freedom, Personhood, and the Renewal of Black
America». Grand Rapids, MI: Acton Institute, 2016, Kapitel 1.
2 Für Foucault ist die Episteme ein plötzlicher Bruch in der
Wissensvalidierung, der die Rolle des Individuums in den Hintergrund drängt.
Unpersönliche Kräfte liegen der Geschichte zugrunde. Unbewusste
Faktoren sind der Schlüssel zur Erklärung historischer Brüche.
Paradigmen sind bewusst, eine Episteme nicht. Das Konzept des

systemischen Rassismus enthält viele Ideen von Foucault. Siehe: Michel
Foucault: «The Order of Things. An Archaeology of the Human Sciences».
New York: Pantheon Books, 1970, S. 183.
3 Verschiedene Beispiele für den feministischen Radikalismus in der
Wissenschaft finden sich in: Micheline R. Maison (u.a. Hrsg.): «Black
Women in America. Social Science Perspectives». Chicago: University of
Chicago Press, 1988.
4 Siehe Helen Pluckrose und James Lindsay: «Cynical Theories. How
Activist Scholarship Made Everything about Race, Gender, and Identity».
Durham, North Carolina: Pitchstone, 2020, S. 49-50.
5 Für einen kurzen Überblick über das Konzept der Imago Dei und des
Personalismus siehe Stephan J. Grabiii et al.: «Human Nature and the
Discipline of Economics. Personalist Anthropology and Economic
Methodology». Lanham, MD: Lexington Books, 2002, Kapitel 1.
6 Siehe Michael Novak: «The Spirit of Democratic Capitalism». New York:
Simon and Schuster, 1982, Abschnitt 1.
7 Ludwig von Mises: «Human Action. A Treatise in Economies». 4. Auflage.
San Francisco: Fox & Wilkes, 1996, S. 833.
8 Siehe: Paul Watzlawick et al.: «Change. Principles of Problem Formation
and Problem Resolution». New York: W.W. Norton, 1974, Kapitel 5.

Ismael
ist Gründer des Freedom & Virtue Institute,

das sich für individuelle Freiheit,
Menschenwürde und

Selbstvertrauen engagiert.

71


	Vom Tröpfchen der Revolution zum Motor des Fortschritts

