
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 103 (2023)

Heft: 1105

Artikel: Die Maschine als Schöpferin

Autor: Ruf, Oliver

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1050488

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1050488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR SCHWEIZER MONAT 1105 APRIL 2023

Die Maschine als Schöpferin
Die Freiheit, Kunst hervorzubringen, ist heute nicht mehr Vorrecht des genialen Malers. Mit den
Werkzeugen der KI erhält auch jeder unbegabte einzelne die Möglichkeit, Schönes zu schaffen.

von Oliver Ruf

Im
Westdeutschen Rundfunk wurde am 6. Februar 1970

eine wegweisende Sendung mit dem Titel «ende offen.

Kunst und Antikunst» ausgestrahlt. Sie zeigte ein

Forumsgespräch zum Thema «Provokation, Lebenselement

der Gesellschaft», das kurz zuvor als Podiumsdisput an

einer Düsseldorfer Schule stattgefunden hatte. Veranstalter

war die Arbeitsgemeinschaft Sozialpädagogik und
Gesellschaftspädagogik (ASG). Moderator war der deutsch-österreichische

Kunsthistoriker Wieland Schmied, Teilnehmer

waren der deutsche Philosoph Max Bense, der Schweizer

Künstler Max Bill, der deutsche Soziologe Arnold Gehlen -
und Aktionskünstler und Professor Joseph Beuys. Letztgenannter

galt damals immerhin als Inbegriff des künstlerischen

Provokateurs. Er hatte insbesondere die avantgar-
distisch-aktionistische «Fluxus»-Bewegung mit einer
Reihe von aufsehenerregenden Performances und
Kunstinstallationen wesentlich geprägt.

Im Verlauf der eineinhalb Stunden andauernden,
überaus hitzigen Diskussion, die unter schweisstreiben-
dem Scheinwerferlicht und zwischen dichten Tabakrauchschwaden

in einem zum Bersten mit lautstark sich
einmischendem Publikum gefüllten Saal stattfand, fielen Sätze,

die heute, also mehr als ein halbes Jahrhundert später, die

Gegenwart der Kunst einmal mehr eingeholt zu haben

scheinen. Denn im wesentlichen drehte sich der Schlagabtausch

darum, wer und was Kunst eigentlich hervorbringe:
ein einzigartiges kreatives, schöpferisches menschliches

Individuum, das dazu begabt und befähigt ist und einer
Idee folgt, die zweckfrei ist, und hierfür Mittel einsetzt, die

ein Werk erschaffen - oder schlicht jeder, der sich dazu be-

müssigt sieht? Wenig überraschend konnte keine Einigung
erzielt werden.

Umso dringlicher wird dieser Befund angesichts der

weit fortgeschrittenen technologischen Möglichkeiten
sogenannter künstlicher Intelligenz. Hier sind es am Ende

gar keine Menschen mehr, sondern vielmehr «Maschinen»,
die in Form von Software, Algorithmen und Datenbanken

sowie in Gestalt künstlich-neuronaler Netzwerke den
Anschein erwecken, regelrecht selbständig Kunst zu generieren.

Jüngstes populäres Beispiel für diese Entwicklungen

wären, was durchaus auch die poetische Texterstellung
anbelangt, die Fähigkeiten des Chat-Bot-Programms
ChatGPT, das wenigstens menschenähnlich kommuniziert.

Um Kunst und KI zu thematisieren, eignen sich aber

Bilderzeugungsprogramme wie Midjourney, DALL-E oder
Stable Diffusion besser. In der Gesamtschau mit ähnlich
gelagerter Software verspricht diese Art von Innovation,
nicht nur die KI-Kunst zu perfektionieren, sondern selbst

als autonome Kunstschöpferin oder autonomer -schöpfer
zu agieren. Benötigt wird lediglich eine Aufgabe, die es

auszuführen gilt - etwa der Auftrag, ein Kunstobjekt in der

Fluchtlinie von Joseph Beuys zu erzeugen.

Wer oder was vermag es, Kunst zu «machen»?

Wenn es aber (beinahe) ununterscheidbar wird, wer Kunst

hervorbringt, ist die Frage nach dem, was Kunst ist und wer
sie erschafft, falsch gestellt. Wichtig bleibt die Funktion,
die Kunst in einer sozialen Praxis erfüllen kann - 1970

genauso wie 2023. Die oben beschriebene Podiumsdiskussion

war denn auch wegweisend, weil sie über den
Verdacht der Kunstlosigkeit reflektieren wollte, wenn es die,

wie es in der Einleitungsansprache hiess, klassisch in sich

geschlossenen Kunstgattungen immer weniger gibt, die

Übergänge zwischen ihnen aber immer mehr. Zum damaligen

Zeitpunkt drehte sich die folgende Kontroverse primär
um die Rolle des Künstlersubjekts bei der Erschaffung von
Kunstwerken. Es ging zunächst bezeichnenderweise darum,

was die einzelne Künstlerin und der einzelne Künstler

unternimmt, wenn sie oder er Kunst «macht». Beuys

antwortete getreu seiner eigenen schematischen Formel, dass

für ihn im Kunst- und Antikunstbegriff immer die Frage

nach dem Menschen auf eine spezielle, neue Weise gestellt
sei, indem diese Auffassung von Kunst auf jede menschliche

Tätigkeit erweitert werde. Zu sagen, jeder Mensch sei

Künstler, heisse ebenfalls, jeder Mensch sei ein Kreativer.
Und eine solche Kunst - als Antikunst - erzeuge eine Be-

wusstseinsveränderung in der Gesellschaft, eine Position,

von der sogleich Bense verlangte, sie zu präzisieren, um
ihre Implikationen vom Vorwurf der Phrasendrescherei zu
befreien.

42



Oliver Ruf, zvg.

«Wenn es (beinahe)
ununterscheidbar wird,
wer Kunst hervorbringt,
ist die Frage nach dem,
was Kunst ist und wer sie
erschafft, falsch gestellt.»
Oliver R

43



KULTUR SCHWEIZER MONAT 1105 APRIL 2023

Das an diesem Gezanke für die heutige Gegenwart
Interessante ist jedoch vor allem der Diskurs, den beide

Streithähne jeweils repräsentieren. Auf der einen Seite

derjenige der Kunstrevolution in Form von Happenings,

repräsentiert von Joseph Beuys, und auf der anderen Seite

derjenige der Kybernetik, und das heisst hier: der theoretischen

Entdeckung, Förderung und Rahmung früher
computergenerierter Kunst, repräsentiert von Max Bense. Der

Widerspruch zwischen den Standpunkten beider
Persönlichkeiten, wie er von diesen

radikal und zugleich emotional

geäussert wurde, entzündet
sich genau dort, wo sich deren

Ideen berühren: im Moment
der Autorschaftsfrage von
Kunst schlechthin. Gemeinsam

ist ihnen, was keiner von ihnen
selbstverständlich zugeben will
(und kann), dass es ihnen nicht
so sehr um die Figur des Genies

im künstlerischen Schaffens-

prozess geht, nicht um ein

angeborenes Talent, mit dem man
der Kunst die Regeln gibt und
das sich (ganz im Sinne Immanuel

Kants) unter anderem qua

Originalität, Exemplarität und

Unerklärbarkeit auszeichnet.

Vielmehr sprachen der radikale

Künstler (Beuys) wie auch der

kritische Ästhetiker (Bense)

von einer Wesenhaftigkeit von
Kunst, die sie von solchen Zuschreibungen selbst befreit -
und die es mittlerweile greifbar macht, dass KI womöglich
künstlerisch zu agieren scheint. Neuere Technikanwendungen

demonstrieren, dass diese aus sich selbst heraus

eigene Regeln postulieren, Kunst zu «erfinden», und in
einem Kunstwerk realisieren können - und mithin ein

Vermögen zur Willkür jenseits ihrer maschinell-induzierten

Inputgebundenheit versprechen. Selbst in den

Diskussionsminuten, in denen Bense auf einem «bewussten

Engagement» beharrte, das Kunst initiiere, woraufhin Beuys

von den Prinzipen seines Konzepts der «sozialen Plastik»

mit «Formgestalt» sprach, die sich in «Wille» und «Ratio»

als «plastischen Vorgang» aufsplitten, deutete sich ein
bleibender Befund an: Kunst kann dann entstehen, wenn
«etwas Neues» bzw. ein «Produkt» in die Welt gesetzt wird
und «Denken» bereits die Kunstkreation ist. Zu einer
solchen «Kunstarbeit» freiheitlichen Ursprungs, bei der die

Schöpfung spontan, also aus sich selbst heraus beginnt, ist
KI in der Lage - «willentlich» wie «rational», fähig, «eine

bestimmte Form zu erzeugen» (Beuys).

Sicherlich rückten zwar bislang mittels KI erschaffene

Kunstprodukte nach wie vor in die Nähe von blossen

Fälschungen respektive von reinen Nachahmungen oder

Kopien. Doch ist anzunehmen, dass mit zunehmenden

Rechnerleistungen und -geschwindigkeiten genau dieser «Makel»

von KI-Kunst ad absurdum geführt werden wird. Dann

ist es nur noch ein kleiner Schritt, bis «echte» künstlerische

Muster durch KI hervorgebracht werden und kein

Widerspruch mehr zur logischen Strukturiertheit ihrer zu¬

grunde liegenden programmierten

Codierung besteht. Die

Sphäre des Genialen, die noch

bei Kant das Ideal «schöner

Kunst» ausprägt und sich im
ästhetischen Urteil bezüglich der

Schönheit eines Objekts als

positive ästhetische Anmutung
manifestiert, wäre so nicht länger

eine fundamentale Voraussetzung

von Kunst. Die schaffende

Freiheit von Kunst bliebe

nicht mehr allein dem menschlichen

Künstler-Ich
eingeschrieben.

KI-Applikationen hatten
zudem von Anfang an das Vermögen,

Regeln, Kenntnisse von
Wissen sowie die Anwendung
erlernter Fertigkeiten zu befolgen

wie zu beherrschen. Eine

Kunst-KI ist daher auch nicht
die theologisch verklärte

Umsetzung eines zum eigenständigen Denken befähigten
«Dings», wie es Fantasien etwa des Golems innerhalb der

jüdischen Mystik, des Homunkulus der Alchemisten im
Mittelalter oder von Frankensteins Monster fiktional verhandeln;

sie ist auch nicht die Einlösung transhumanistischer

Ideen, die von autark denkenden Cyborgs erzählen. In
diesem Zusammenhang ist es im übrigen bezeichnend, was oft
in Science-Fiction-Geschichten geschieht. Der entscheidende

Moment, in dem die dort auftretenden Roboter ihrer
erhofften Menschwerdung näherkommen, umfasst
regelmässig eine künstlerische Tätigkeit. Beispielsweise wenn
Lieutenant Commander Data als Androide in der «Star

Trek»-Serie «The Next Generation» auch dadurch sukzessive

menschlicher wird, indem er eigene Gemälde malt.

Ein «offenes Werk»
Zurück zur eingangs erwähnten Sendung. Vor dem

aufgespannten Hintergrund ist es zu verstehen, dass Arnold
Gehlen sich in der Rückschau als mahnender Diskussionsteilnehmer

erweist, der immer wieder Kriterien einfordert

«KI-Applikationen
hatten von Anfang
an das Vermögen,
Regeln, Kenntnisse

von Wissen
sowie die Anwendung

erlernter
Fertigkeiten zu
befolgen wie zu
beherrschen.»
Oliver Ruf

44



SCHWEIZER MONAT 1105 APRIL 2023 KULTUR

(«was taugt, was ist Mumpitz?»), an historische künstlerische

Provokationen (Marcel Duchamp, Dada) erinnert und

überhaupt die gesellschaftliche Dimension von Kunst

punktiert. Max Bill gibt sich moderater oder besser:

neutraler. Ihm ist ebenfalls das Messen der Qualität von Kunst

wichtig, doch interessiert ihn mehr der Sinn, Kunst zu
machen. Indem von Bill hier betont wird, ein Problem, das

sich gestellt habe, mit Kunst weiterzubringen und nach
allen Seiten zu durchleuchten (und zwar unabhängig der

Folgen, die dies zeitigt), argumentiert er in einem Kontext,
der gerade nicht auf das Selbst der eigenen Künstlerschaft
schielt. Der Fall «künstliche Intelligenz» ist kein
grundsätzliches abstraktes Hindernis, Kunst zu erschaffen. Die

ihr zugrunde liegende, gleichsam lebendige Mathematik
(von Gottlob Frege, Gottfried W. Leibniz und Leonhard Euler

über Kurt Gödel und Ada Lovelace bis hin zu John

McCarthy und Alan Turing) umfasst Varianten der

Problembegegnung gemäss Bill, die das Bewusstsein gemäss Beuys

erweitern: Sei es in alltagspraktischer Hinsicht in den

Phänomenen der Sprachsteuerung, der Wissensdarstellungen
in Datenverarbeitungssystemen, des automatisierten
Wahrnehmens, der Bildanalyse, der Robotik oder des

maschinellen Lernens; sei es in künstlerischer Perspektive
mittels der unmittelbaren Reizung der Sinne oder auch des

sinnlichen Begehrens. Wenn dadurch auch die Gefahr

besteht, in Sinnesreizen zu «versaufen», wie Beuys es formuliert,

oder dem «epikureischen Weltgenuss», der

«Lusterzeugung» zu folgen, wie Bense es ausdrückt, dann wirkt KI-

Kunst genauso wie Kunst-KI, indem genau diese Effekte
bei den Kunstbetrachtenden auszumachen sind. Diese

Kunstresultate sind schliesslich wirklich meist schwerlich
als KI-Produktionen zu klassifizieren.

Bei der Frage nach dem Verhältnis von Kunst und KI

geht es also in nuce darum, ästhetische Erfahrung zu

ermöglichen und währenddessen eine spezifische Ästhetik

zu lokalisieren, die nicht ergebnisfixiert, sondern prozess-
orientiert ist - Wieland Schmied nannte dies auf dem

Podium, freilich ohne KI meinen zu können, ein «offenes

Werk». Kunst befindet sich, anders gesagt, dank KI noch

immer ostinat in Bewegung; sie ist permanent im Fluss und
bedeutet auch deshalb eine Herausforderung, da sie darin

inspirierend ist: affizierend. Kunst affiziert hier die
Medien der KI, das heisst Medien der algorithmisierten
Darstellung, der Berechnung, des Datenaustauschs und so

weiter. Kunst wird aber gleichzeitig durch Medien, die KI-

basiert sind, affiziert. Es handelt sich folglich um eine Art
wechselseitige Übertragung, um einen, wenn man so will,
um sich greifenden viralen Infekt. Der kann die Gesellschaft

als Ganzes schwerlich verschonen. Viel zu sehr ist
sein Antrieb auf Verkettung, Ausbreitung und andauernde

Infizierung, wie klar vor Augen steht, ausgelegt. «Kunst

und KI» ist ansteckend.

Deren Konstellation hat, um im Sprachgebrauch des

telemedial gesendeten Gesprächs aus dem Jahr 1970 zu

bleiben, die Funktion, «Lebenselemente der Gesellschaft»

zu identifizieren. Derzeit handelt es sich bei diesen
mittlerweile deutlich um solche digitaler Provenienz, womit
KI-Erscheinungen jeglicher Ausprägung eingeschlossen
sind. Max Bill hat von ästhetischen Objekten gesprochen,
die (positiven wie negativen) Modellcharakter gerade in
der Verschiedenheit der Kunst haben, indem sie Einfluss

ausüben auf die Entscheidungen, die unsere Umwelt
betreffen. Auch KI betrifft diese Variante gesellschaftsbezo-

gener Kunst. Ohne sie ist, wie Beuys rekapituliert, kein
Mensch lebensfähig; ohne sie würde jener «kein Gehirn»

mehr haben. «Ohne Kunst verarmt die Menschheit als

Ganzes», sagt Bill. Indem Kunst aber heute - auch - von
«künstlicher Intelligenz» gleichermassen konsumiert wie

potentiell produziert wird, steht sie an einem Punkt, der

mit der «neuen» Frage nach «Kunst und KI» auch die «alte»

Beziehung «Mensch und Maschine» aufruft. Beide provo-
kativ zu konfrontieren, impliziert, die Wahl zu haben, dies

zu tun. <

Oliver Ruf
ist Professor für Ästhetik der

Kommunikation an der Hochschule
Bonn-Rhein-Sieg. Er forscht zu Theorien
gegenwärtiger Medien, etwa mit Blick
auf Techniken der Digitalität und auf
transdisziplinäre ästhetische Praxis.

Zuletzt von ihm erschienen: «Die digitale
Universität» (Passagen-Verlag, 2021).

45






	Die Maschine als Schöpferin

