
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 102 (2022)

Heft: 1100

Artikel: "Ich denke, dass Wissen und Wahrheit das Ziel universitärer Forschung
sind und bleiben sollten"

Autor: Haslanger, Sally / Vukadinovi, Vojin Saša

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1035555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1035555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR SCHWEIZER MONAT 1100 OKTOBER 2022

£ «Ich denke, dass Wissen
H und Wahrheit das Ziel
"ä universitärer Forschung
5 sind und bleiben sollten»
O

Die Philosophin Sally Haslanger arbeitet zu Konzepten, die auch
in identitätspolitischen Debatten eine grosse Rolle spielen.
Die MIT-Professorin ordnet deren unkritischen Gebrauch ein,

q findet aber nicht, dass das gesamte postmoderne Denken über

p | Bord geworfen werden sollte.

Interview von Vojin Sasa Vukadinovic

Viele der jüngeren Aktivisten von heute behaupten, gegen «das Patriarchat», gegen «Hetero-

normativität» oder gegen «White Supremacy» zu kämpfen. Sie scheinen sich aufakademische

Sprache zu stützen, wenn sie Urteile über die Welt oder über politische Problemefällen.
Eine ihrer wiederkehrenden Phrasen lautet, dass Dinge «sozial konstruiert» seien - eine

Formulierung, die dem postmodernen Diskurs entlehnt scheint, die Sie aber ebenfalls benutzen.

Wenn Sie sagen, dass etwas «sozial konstruiert sei», was meinen Sie damit?

Hierzu habe ich lange gearbeitet und fand das im gewöhnlichen Sprachgebrauch recht

verwirrend. Wenn Leute manchmal davon sprechen, dass etwas «sozial konstruiert» sei,

könnten sie sich darauf berufen, dass es nichts gebe, das mit einem Konzept korrespondiere:

Alles findet in unserem Kopf statt, alles ist erfunden. Und mir scheint das eine sehr

ungenaue Art und Weise, darüber nachzudenken.

Haben Sie hierfür ein Beispiel?

Es gibt da diese abschätzige Art, die Formulierung «soziale Konstruktion» zu verwenden,

um ein Konzept zu hinterfragen. Wenn Leute sagen, «Race ist sozial konstruiert», meinen

sie damit, dass es in der Biologie nichts gebe, das mit Race korrespondiere - dass gar
keine «Rassen» existierten, wir uns das alles ausgedacht haben und es sich um eine

Illusion handle. Die Formulierung wird zudem genutzt, um auf die Geschichte hinter einem

Konzept hinzuweisen. Selbstverständlich haben alle Konzepte eine Geschichte, daran

überrascht zunächst nichts. Konzepte erlernen wir in den Umgebungen, in denen wir
aufwachsen, und verwenden sie dann so, wie sie uns beigebracht wurden. Das heisst aber

nicht, dass nichts existierte, das sich nicht mit ihnen deckt.

Ihre Forschung gilt sozial konstruierten Objekten. Was heisst das?

Denken Sie an die Unterscheidung von Ehemann und Ehefrau oder zwischen Vermieterin

und Mieter. Diese Unterscheidung ist einzig unter sozialen Bedingungen möglich - es

38



«Ich glaube, dass es

einige Aspekte des
Postmodernismus gibt,
die sehr schädlich

waren, vor allem der
Widerstand gegen
Wissen und Wahrheit.»
Sally Haslanger

Sally Haslanger, zvg.

gibt kein natürliches Verhältnis zwischen Eheleuten oder

zwischen Hauseigentümern und Mietern. Diese Beziehungen

existieren einzig deshalb, weil es einen sozialen Rahmen

gibt, der Gesetze, Regeln und andere Vereinbarungen

vorgibt. Die Beziehung zwischen Ehemann und Ehefrau ist
sozial konstruiert.

Haben Sie hierfür weitere Beispiele?

Die Beziehung zwischen Eltern und ihrem Kind ist nicht
dasselbe wie die rechtliche Beziehung zwischen den
beiden. Ich selbst bin mit meinen Kindern nicht biologisch
verwandt, weil ich sie nicht geboren habe, bin jedoch trotzdem

ihr Elternteil, und die Eltern-Kind-Beziehung ist nicht

nur eine biologische Beziehung, sondern auch eine sozial

konstruierte. Eltern haben bestimmte Rechte in bezug auf

ihre Kinder, können auf ihre Rechte verzichten und sie an

andere Personen als Eltern weitergeben. Manchmal
herrscht Verwirrung, wenn von Eltern und Kindern

gesprochen wird, als ob es sich um eine rein natürliche Bezie¬

hung handle, was in unserer Gesellschaft jedoch nicht der

Fall ist. Es handelt sich auch um ein rechtliches Verhältnis,
was viele rechtliche Konsequenzen hat.

Der Titel Ihrer Monografie lautet «Der Wirklichkeit
widerstehen». Was meinen Sie damit?

Einerseits gibt es viele Bestandteile der sozialen Welt, die

als fix oder als natürlich gelten, obwohl sie es in
Wirklichkeit nicht sind. Ich wollte deshalb aufzeigen, dass

sich unser eigener Handlungsspielraum stetig erweitern
kann: Wir spielen eine Rolle bei der Herstellung der sozialen

Realität, bauen Autobahnen, Lebensmittel- und

Transportsysteme. Durch Technologie und die materielle

Infrastruktur verändern wir die Realität, aber auch

unsere Körper und unser Selbstverständnis. Andererseits

wollte ich denjenigen argumentativ entgegentreten,
die meinen, dass es im Sozialen lediglich Individuen
gebe, und die sich beispielsweise der Realität widersetzen,

die Gruppen oder soziale Kräfte hervorbringen.

39



KULTUR SCHWEIZER MONAT 1100 OKTOBER 2022

Meine Arbeit zielt darauf ab, den Widerstand gegen diese

Faktoren zu benennen.

Glauben Sie, dass es in den Geisteswissenschaften eine Krise

gibt, die durch den zunehmenden Einfluss postmodernen

Denkens verursacht wird, wie gegenwärtig viele Kommentatoren

behaupten?

Diesbezüglich herrscht gerade eine gewisse Verwirrung, da

die Postmoderne solch ein breiter Begriff ist - ähnlich wie

im Fall der «sozialen Konstruktion» wird damit viel um
sich geworfen. Ich glaube, dass es einige Aspekte des

Postmodernismus gibt, die sehr schädlich waren, vor allem der

Widerstand gegen Wissen und Wahrheit. Ich denke, dass

Wissen und Wahrheit das Ziel universitärer Forschung
sind und bleiben sollten. Beweise sind ebenfalls sehr wichtig.

Ich glaube aber auch, dass eine der positiven Botschaften

der Postmoderne darin besteht, dass wir nicht
versuchen sollten, totalisierende Theorien aufzustellen, die

beanspruchen, für alle Menschen und für alle Zeiten zu

sprechen. Dieser Einwand ist zweiteilig.

Inwiefern?
Der eine Teil wehrt sich gegen die aus der Aufklärung
stammende Idee vom rationalen, autonomen moralischen

Akteur. Dies ist der reine Akteur, der - für die Zwecke der

Theorie - keine «Rasse», kein Geschlecht, keine Klasse,

keine Staatsbürgerschaft, keine Geschichte und keine

Abhängigkeit aufweist. Wenn Philosophen fragen: «Was

sollte ich tun (was sind meine moralischen Rechte und

Pflichten)?», «Was kann ich wissen?», «Wie sollte ich
leben?», dann wurde angenommen, dass wir diese Fragen für
alle Personen beantworten können und dies sogar a priori
versuchen. Dies führte jedoch dazu, dass die Untersuchung
entscheidende Fakten über die menschliche Existenz

vernachlässigte. Zum Beispiel ist das, was man wissen

kann, von den eigenen Lebensumständen und der eigenen

Verkörperung derselben abhängig. Wie man leben sollte,

hängt von der kulturellen Situation und von den familiären

Bindungen ab.

Und der zweite Teil jener Kritik?
Dieser richtet sich gegen die Annahme, dass wir Erklärungen

für das menschliche Leben und die Geschichte formulieren

können, die über Zeit und Kultur hinweg Gültigkeit
haben - etwa, dass der Marxismus Instrumente zum
Verständnis aller Gesellschaften bereithält, dass der Kapitalismus

für alle gut oder dass der Liberalismus immer und
überall die beste Regierungsform sei. Postmodernismus

steht für die Auffassung, dass derart weitreichende Theorien

zum Teil eben deshalb zu weit gehen, weil sie mit jener

verengten Vorstellung vom Individuum und dessen

historischer Situation arbeiten.

Jedes Kapitel Ihres Buches hat eine Bibliografie. Die Namen, die

zumeist mit postmodernem Denken assoziiert werden -Jacques

Derrida, Michel Foucault oder Judith Butler -, tauchen dort

nicht oft auf.

Stimmt. Jacques Derrida ist niemand, dessen Werk mir

gewinnbringend vorgekommen wäre, ich gestehe aber,

dass ich nie darin geschult wurde, ihn zu lesen. Es gibt
einen Zweig in der französischen Tradition, der sich mit
der Idee beschäftigt, dass Selbstwerdung ein Gegenüber

erfordere: Man verfügt nicht über ein Selbst, wenn man
sich nicht gegen einen anderen definiert. Mir kommt das

einfach albern vor. Ich glaube nicht daran, und ich glaube

auch nicht, dass die Psychologie das stützt. Dahinter steht

eine Sprachtheorie, die davon ausgeht, dass Begriffe nur
durch die Bezugnahme auf andere Begriffe definiert werden

können; auch das scheint mir keine gute Sprachphilosophie.

Was bevorzugen Sie?

Mir liegen empirische Erkenntnisse und eine kritische
Sozialwissenschaft sehr am Herzen, während mich die

Brutalität und Ungerechtigkeit der derzeitigen politischen
Systeme besorgt. Zudem glaube ich nicht, dass das Reden

über «das Selbst und das Andere» und ähnlich dialektische

Oppositionen überhaupt hilfreich sind. Mir hilft das

einfach nicht weiter. Dennoch bin ich dem Werk von Judith

Butler, Michel Foucault, Louis Althusser und anderen

Vertretern der postmodernen Tradition zutiefst verpflichtet.

Die jüngere Generation von Aktivisten bedient sich einer

stilisierten Sprache, die dem postmodernen Denken entlehnt

scheint: Das Denken in Begriffen wie «Machtbeziehungen»,

der Widerstand gegen «binäre Oppositionen» und so weiter.

Wie sehen Sie das?

Ich stehe Foucaults Idee wohlwollend gegenüber, dass

Macht in den kleinen Beziehungen zwischen uns zirkuliert
und es nicht nur darum geht, dass Obrigkeiten Gesetze

machen und dominante Strukturen schaffen. Ich glaube,

dass Macht auf viel heimtückischere Weise wirkt. Aber ich
mache mir auch grosse Sorgen um Klassenaspekte und bin
sehr besorgt über das Ausmass der Gewalt und der Rassi-

fizierung in den Vereinigten Staaten. In einigen meiner

Arbeiten habe ich vorgeschlagen, dass wir unser
konzeptionelles Repertoire «verbessern» könnten, und ich glaube,
dass eine Form der Verbesserung Binaritäten aufbricht, um
für grössere Vielfalt zu sorgen.

Das von den Geistes- und Sozialwissenschaften

hervorgebrachte Wissen hat der Wirkmächtigkeit der Sprache

erhebliche Macht zugeschrieben.

Ich stimme zu, dass es eine Menge unergiebiger Debatten

hierzu gibt. Dennoch scheint Sprache diesen normativen

40



SCHWEIZER MONAT 1100 OKTOBER 2022 KULTUR

Aspekt aufzuweisen, weswegen ich nicht sagen würde,
dass das keine Rolle spielt.

Wie stehen Sie dann zur gegenwärtigen aktivistischen Rhetorik?

Diese kreist oft um die Idee, dass eine Veränderung der

Sprache auch repressive soziale Strukturen verändern würde,

insbesondere solche, die mit den Geschlechtern zu tun haben.

Um eine soziale Struktur zu verändern, muss man Praktiken

ändern - das, was wir tun. Ändert man beispielsweise

grüne Ampeln in blaue, wird sich das Verkehrsverhalten

deswegen nicht verändern. Auch das Verändern eines

Wortes ändert nicht das, was wir tun. Man muss einen Weg

finden, um die Praxis zu unterbrechen. Manchmal erreicht

man das durch die Gesetzgebung. Das Gesetz bestimmt

zum Beispiel, wer als Flüchtling und wer als Migrant gilt.
Im 20. Jahrhundert konnten in den Vereinigten Staaten

nur Personen, die aus bestimmten Regionen flohen oder

bestimmten Konflikten entkamen, einen Antrag auf

Flüchtlingsstatus stellen. Diese regionalen und ideologischen

Beschränkungen wurden 1980 formell aufgehoben,

was jedoch nicht bedeutet, dass sie in der Praxis nicht
bestehen blieben. Der Personenkreis, der nun einen Antrag
auf Anerkennung des Flüchtlingsstatus stellen konnte,
wurde breiter. In den Vereinigten Staaten haben wir auch

die Ehe geändert, so dass gleichgeschlechtliche Paare

heiraten können. Wir ändern Bedeutung auf Rechtswegen,
und dann ändern wir das Verhalten. Oftmals reicht es

jedoch nicht aus, nur die Bedeutung der Worte zu ändern,

um das Verhalten zu ändern, weil Menschen weiterhin
machen, was sie ohnehin tun, nur nennen sie es anders.

Hat die aktivistische Fixierung aufSprache nicht reale

Auswirkungen in verschiedenen gesellschaftlichen Bereichen,

wie die Debatten über die Zulassung von Transfrauen im

Frauensport zeigen?

Ja, Sport ist allerdings kompliziert. Warum sollten wir
«Frauen»-Sportarten und «Männer»-Sportarten haben?

Mir ist nicht klar, dass Geschlecht immer der ausschlaggebende

Faktor dafür ist, gegen wen man antreten sollte,
schliesslich gibt es sehr kleine und sehr grosse Männer
sowie sehr kleine und sehr grosse Frauen. Und warum sollte

es so sein, dass man, nur weil man das gleiche Geschlecht

hat, gegen jemanden antreten muss, der viel grösser ist als

man selbst und der körperlich viel mehr Vorteile hat als

man selbst? Warum sollte ich nicht gegen eine Person

antreten dürfen, die meine Grösse und mein Gewicht hat?

Das könnte fairer ausfallen. Bezüglich der körperlichen
Veränderungen, die mit einer Geschlechtsangleichung
einhergehen, herrschen noch immer viel Unwissenheit und

Verwirrung vor, ebenso was intersexuelle Menschen

angeht. Es ist ein Fehler anzunehmen, dass es nur eine Art
von weiblichem und männlichem Körper gibt.

«Der Wirklichkeit widerstehen» endet mit der empathischen

Bemerkung, dass wir repressive gesellschaftliche Probleme,

darunter Rassismus, gemeinsam überwinden müssten.

Viele der lautstarken Aktivisten von heute scheinen jedoch

eher an gesellschaftlicher Parzellierung interessiert.

Es gibt verschiedene Arten von sozialen Bewegungen:
solche, die sich wie die Friedens- oder die Vegetarierbewegung

für soziale Verantwortung einsetzen, aber auch

Befreiungsbewegungen, die sich um die Bedürfnisse, Rechte

und Interessen einer bestimmten Gruppe kümmern - seien

es Frauen, LGBTQ-Menschen oder Behinderte. Ich denke,

dass diejenigen, die unmittelbar betroffen sind, einen
besonderen Status haben, um die Arten von Unrecht und
Schäden zu benennen, auf die sich die Bewegung konzentrieren

sollte. In jeder Befreiungsbewegung gibt es

Momente, in denen die Unterdrückten solidarisch sein und
sich von der dominanten Gruppe abgrenzen müssen; sie

brauchen Raum, um ihre Anliegen zu benennen und in
ihren eigenen Worten zu beschreiben. Aber wenn wir nicht
alle an der Veränderung der Dinge beteiligt sind, um
Gerechtigkeit zu fördern, wird es schwierig sein,
voranzukommen. Deshalb müssen wir zusammenarbeiten.

Wenn Sie aufStudenten treffen würden, die sich ebenfallsfür
jene Art von Aktivismus engagieren, über die wir gesprochen

haben-Menschen, die ein bisschen zu leidenschaftlich, ein

bisschen zu laut und ein bisschen zu aggressivfür die Idee

eintreten, dass man die Sprache ändern muss, um die Welt zu

verändern -, was würden Sie ihnen sagen?

Die Erfahrungen junger Menschen, wie die Welt aussieht

und wie sie funktioniert, sind oftmals überschaubar.
Müsste ich ihnen die Herausforderungen verdeutlichen,
an denen sich die Verwirklichung sozialer Gerechtigkeit zu

messen hat, würde ich sie auf einige Spaziergänge durch
bestimmte Gegenden und Gemeinden mitnehmen und sie

dort vielleicht mit bestimmten Menschen zusammentreffen

lassen, damit sie sehen, auf welche Weise diese von
den materiellen Bedingungen erdrückt werden. Ich
möchte, dass sie sehen, dass wir zwar die Sprache ändern

müssen, dass eine solche Veränderung die Welt aber nicht
unbedingt zu einem gerechten Ort macht. Die materielle
Infrastruktur und die ökonomischen Bedingungen einer
Gesellschaft ändern sich nicht, wenn man nur die Sprache

ändert. Ich würde mich also nicht nur auf Argumente stützen,

sondern auch auf Erfahrungen und Erlebnisse. <.

ist Philosophin und Professorin
am Massachusetts Institute of

Technology (MIT).

41


	"Ich denke, dass Wissen und Wahrheit das Ziel universitärer Forschung sind und bleiben sollten"

