
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 102 (2022)

Heft: 1100

Artikel: Der Mensch ist nicht die Krone der Schöpfung

Autor: Gabriel, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1035552

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1035552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1100 OKTOBER 2022

Der Mensch ist nicht
die Krone der Schöpfung
Unsere Spezies hält sich für fürchterlich wichtig. Naturwissenschaftlich sind
wir jedoch nicht annähernd so bedeutend, wie wir es uns einreden.

von Markus Gabriel

Die
moderne Entwicklung der Biologie als Lebens¬

wissenschaft hat dazu geführt, dass der Mensch

sich heute im Licht bestimmter Forschungsergebnisse

ins Tierreich einreiht. Spätestens seit Darwin gilt es

vielen als ausgemacht, dass wir im selben Sinne Tiere wie

all die anderen Lebewesen sind, die wir als solche einstufen.

Der Mensch ist eine Spezies unter anderen, und er ist
nach denselben naturwissenschaftlich, vor allem

molekularbiologisch erforschbaren Prinzipien entstanden wie

alle anderen Formen des Lebens. Das ist richtig.
Gleichwohl unterscheidet sich der Mensch von allen

anderen Tieren, und zwar nicht nur zoologisch oder genetisch,
also nicht nur dadurch, dass Menschen nur mit anderen

Menschen Nachkommen zeugen können. Menschen tun vieles,

wozu kein anderes uns bekanntes Lebewesen imstande

ist: Wir reisen in Flugzeugen, um Strandurlaub zu machen,

bauen Wein an, betreiben Natur- und Geisteswissenschaften,

arbeiten in Grossraumbüros, beuten Menschen aus, um

unsere Konsumgier zu befriedigen, schreiben Romane,

verteidigen den Feminismus und die Rechte von Transpersonen,

halten Bundestagswahlen ab, programmieren Computer,

lernen Fremdsprachen und lesen diesen Text.

Keine abgeschlossene Frage

Der Mensch ist auf schier unendlich viele Weisen von den

anderen Lebewesen verschieden. Diese sind wiederum

unter sich ebenso verschieden. Bakterien, Pilze, Giraffen,

Delfine, Fledermäuse, Bäume und so weiter lassen sich

keineswegs einfach in eine homogene Pflanzen- und Tierwelt

einordnen. Bakterien und Fledermäuse tun ebenso

verschiedene Dinge, haben ebenso verschiedene
Fähigkeiten wie Menschen und Wiesen. Bakterien können an

heissen Quellen in der Tiefsee existieren und erzeugen
Sauerstoff; Fledermäuse nehmen die Wirklichkeit völlig
anders wahr als wir. Unsere Intelligenz und Problem¬

lösungsfähigkeiten sind auf unsere Umwelt angepasst,

woraus wir nicht ableiten dürfen, dass sie irgendeine
absolute Norm darstellen. Flechten, die ziemlich weit
verbreitet und langlebig sind, passen ebenso wenig in das

Schema «Pflanze, Tier, Mensch» wie Bakterien - ganz zu

schweigen von den Viren, die eine wesentliche Rolle im
Reich des Lebendigen spielen, ohne scheinbar so richtig
dazuzugehören.

Deswegen sollten wir die Vorstellung in Frage stellen,

irgendein Lebewesen sei nur ein Tier, also ein

instinktgesteuertes Naturgeschehen, das ausschliesslich am eigenen

Überleben oder dem Überleben seiner Artgenossen
interessiert sei. Dass der Mensch also keineswegs nur ein Tier

ist, ist daher ebenso eine Erkenntnis der modernen

Evolutionsbiologie wie diejenige, dass sich unser Organismus
nach molekulargenetischen Bauplänen entwickelt, die

denjenigen einiger anderer Lebewesen ziemlich ähnlich sind.

Die Debatte darüber, wodurch sich der Mensch von
anderen Tieren unterscheidet, obwohl er sich ins Tierreich

einreiht, ist keineswegs abgeschlossen. Vielmehr war es

keinem Geringeren als Charles Darwin höchstpersönlich

sogar besonders wichtig, den Unterschied des Menschen

von anderen Tieren herauszuarbeiten, ohne seine

neugewonnene Einsicht über die Entstehung der Arten zu

kompromittieren. In seinem Werk über «Die Abstammung des

Menschen» behandelt er im vierten Kapitel ausführlich
«die geistigen Fähigkeiten des Menschen und der Tiere»

und eröffnet seine Überlegungen folgendermassen:

Ich unterschreibe vollständig die Meinung derjenigen

Schriftsteller, welche behaupten, dass von allen
Unterschieden zwischen dem Menschen und den Tieren das

moralische Gefühl oder das Gewissen der weitaus bedeutungsvollste

sei. Dieses Gefühl [...] wird in jenem bedeutungsvollen,

kurzen, aber gebieterischen Wörtchen «du sollst!»

26



«Wir können die Natur
nicht zerstören, und
wir sind weder der
Anfang noch das Ende
der Geschichte des
Lebens.»
Markus Gabriel

Markus Gabriel, fotografiert von Jana Dehnen.

zusammengefasst. Es ist das edelste aller Attribute des

Menschen; es treibt ihn an, sein Leben ohne Zögern für ein

Mitgeschöpf zu wagen oder nach sorgfältiger Überlegung,

einfach durch das tiefe Gefühl des Rechts oder der Pflicht,
irgendeiner grossen Sache zu opfern.'

Direkt im Anschluss an diesen Passus fährt Darwin mit
einem Kant-Zitat aus der «Kritik der praktischen
Vernunft» fort. Damit steht er, einigermassen überraschend,
ausdrücklich in der kantischen Tradition, die den
Menschen als moralisches Lebewesen auffasst, das für den

kategorischen Imperativ empfänglich ist. Dieser besagt, dass

wir stets so handeln sollen, dass unsere Handlung eine

absolute Regel, ein Gesetz werden könnte, das für alle gilt.
Die verschiedenen Formulierungen, die Kant für diesen

Imperativ gefunden hat, laufen auf die Grundüberzeugung

hinaus, dass moralisch gutes Handeln universell gültig,
also unabhängig von den Einzelinteressen einer Person

sein muss. Moral geht damit weit über Altruismus hinaus,
weil man an diesem immer noch interessiert sein kann,

während die Moral für Kant fordert, dass wir völlig ohne

Eigeninteressen das objektiv Richtige tun können.

Darwin nun meint, dass es Vorformen moralischer

Normativität, also eines unbedingten Sollens, auch bei
anderen Lebewesen, den Tieren, gebe, doch hebt er den

Menschen eindeutig von diesen ab. Er behauptet etwa,
Hunde besässen «etwas dem Gewissen sehr Ähnliches»,
und im allgemeinen habe «das sogenannte moralische
Gefühl ursprünglich sich von den sozialen Instinkten
abgezweigt». Darwin teilt überdies rassistische Urteile seiner

Zeit gegenüber den «Wilden», die sich durch das gesamte
Werk ziehen. Die «Wilden» rechnet er nur eingeschränkt

zu den Menschen, und sie kommen auf eine bestimmte
Weise sogar schlechter weg als die Tiere, doch das steht

auf einem anderen Blatt.

Zeitalter des Anthropozäns
Wenn jedenfalls selbst Darwin, der Begründer der

Evolutionstheorie, der Auffassung ist, dass der Mensch

nicht so richtig ins Tierreich passe, dann zeigt dies mindes-

27



POLITIK 81 WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1100 OKTOBER 2022

tens, dass das Verhältnis unseres Menschenbilds zu

unserem Tierbild nicht einfach unter Hinweis auf Darwin und
die Evolutionstheorie als geklärt gelten kann. Denn Darwin
hat uns keineswegs eindeutig ins Tierreich eingeordnet,
wie man sich dies heute vorstellt.

Wie der Komplexitätsforscher Dirk Brockmann betont,
kommt erschwerend hinzu, dass Darwins Tier- und

Pflanzenbegriff auf Beobachtungen beruht, die «nur einen kleinen

Ausschnitt der Natur» betreffen:

Seine Argumentationsketten beziehen sich auf Phänomene,

die man bei «grossen» Tieren und Pflanzen beobachtet.

Die gesamte mikrobiologische Welt blieb Darwin
verborgen. Und wenn wir uns daran erinnern, dass die

Artenvielfalt unter den Mikroorganismen (Bakterien und Ar-
cheen) etwa looooofach grösser ist als bei allen Pflanzen
und Tieren, fusst die Theorie auf einer Randgruppe der

Lebensformen.2

Die Erkenntnis, dass der Mensch ein Tier ist, scheint

heutzutage somit einerseits völlig selbstverständlich, sie

gehört zum Allgemeinwissen. Andererseits wird diese scheinbare

Selbstverständlichkeit teils implizit, teils explizit durch
die lebenswissenschaftliche Forschung in Frage gestellt, die

den Tierbegriff bei genauerer Betrachtung auflöst.
Eher implizit oder versteckt wird die Erkenntnis unseres

Tierseins schon dadurch wieder eingeschränkt, dass

sich der Mensch als besonders wichtiger Faktor der plane-
taren Zustände oder als Spitze eines Stammbaums
vorstellt. So ist im Zeitalter der Klimakrise die auf den Chemiker

und Nobelpreisträger Paul Crutzen (der 2021 verstorben

ist) zurückgehende Rede vom «Anthropozän» in aller
Munde. Im Zeitalter des Anthropozäns sei der Mensch zum
entscheidenden geologischen Faktor geworden, was sich

unter anderem in der längst für die meisten Menschen

spürbaren Wucht des menschengemachten Klimawandels
ausdrücke.

Durch die Tätigkeiten des Menschen sterben seit
Jahrtausenden Arten aus, die Biodiversität nimmt also ab, und

damit verändern sich Prozesse auf vielen Ebenen der
Evolution des Lebendigen. Zwar ist es natürlich völlig richtig,
dass wir für die massive Beschädigung unserer eigenen

Lebensgrundlagen verantwortlich sind, weil wir den

menschengemachten Klimawandel tagein, tagaus mit unserer
Lebensweise, unserem Verkehr, unserer Industrie und
leider auch mit unseren furchtbaren Kriegen befeuern.

Häufig merken wir dies nicht einmal. Wer etwa eine

Dokumentation über den Klimawandel auf einem Streaming-
Dienst anschaut, stösst dabei in einer halben Stunde in
etwa so viel C02 aus wie jemand, der sechs bis sieben

Kilometer mit seinem Benziner fährt (so jedenfalls einige

Berechnungen). Klick für Klick, Like für Like, Suchanfrage

für Suchanfrage tragen wir zur Erderwärmung bei, ganz zu

schweigen von der gigantischen Energiemenge, die wir für
die Server brauchen, dank derer die Menschheit heute

global im Internet vernetzt ist.

Die Evolution kennt keine Spitze
Es ist somit eine bittere Ironie, dass sich die vermeintlich

am höchsten entwickelte Spezies auf dem Weg ihrer

Selbstausrottung befindet und dies sogar weiss. Doch die Pointe

der Evolutionstheorie lautet an dieser Stelle, dass keine Spezies

die Spitze eines Stammbaums bildet, weil die Evolution
keine Linie ist, sondern ein komplexes Gewebe verschiedener

Entwicklungen, die wir keineswegs kontrollieren. Es ist

deswegen schon eine menschliche Selbstüberschätzung, zu

glauben, wir lebten im Anthropozän. Der Mensch ist für den

Planeten nicht wichtig. Der Planet selbst bemerkt es jedenfalls

nicht, falls wir im Anthropozän leben, und der

sogenannten Natur ist es völlig gleichgültig, welche Arten von
Biodiversität es gibt. Genau genommen sind bereits

Formulierungen wie «der Natur sind wir gleichgültig» oder «die

Natur ist grausam, weil sie sich nicht für uns interessiert»

falsch anthropozentrisch, weil der Natur weder etwas

gleichgültig noch nicht gleichgültig ist. Der menschengemachte

Klimawandel ist ein Problem für Menschen und

für viele andere Lebewesen, er ist aber weder Naturzerstörung

noch gar der Anfang vom Ende des Lebens. Wir können
die Natur nicht zerstören, und wir sind weder der Anfang
noch das Ende der Geschichte des Lebens.

Daher hat der Begriff des Anthropozäns bisher auch

nicht Eingang in die offiziellen erdwissenschaftlichen
Erkenntnisse gefunden. Er ist ein zwar populärer, aber

keineswegs geologisch anerkannter Begriff. Der postmoderne
französische Wissenssoziologe Bruno Latour sieht darin
wiederum ein Versäumnis, in dem sich eine rückständige

Auffassung von der Erde ausdrücke.

Das mit dem Ausdruck «Anthropozän» verbundene Bild

von der geologischen Schlüsselstellung des Menschen denkt
immer noch in den Bahnen einer Ausnahmestellung des

Menschen. Indem wir uns die Fähigkeit zuschreiben, eine

Gefahr für den Planeten insgesamt sowie für alle Lebewesen

darzustellen, überschätzen wir uns masslos und zeichnen

ein Bild der Biosphäre, in dem wir immer noch die - wenn
auch diabolische - Krone der Schöpfung sind. Die vom
Menschen befeuerte Erderwärmung, an der seit vielen Jahrzehnten

nicht sinnvoll gezweifelt werden kann, sollte also nicht
als Grundlage für ein verkehrtes Narrativ missbraucht werden.

Der Mensch ist weder die Krone der Schöpfung noch

ihr Zerstörer. Damit soll natürlich nicht die Tatsache

bestritten werden, dass wir unsere und die Lebensgrundlagen
vieler Lebewesen massiv gefährden beziehungsweise
vollständig zerstören und für ein Massenaussterben unzähliger
Arten ganz und gar verantwortlich sind.

28



Ebenso verbreitet ist die Vorstellung, es gebe letztlich
eine einzige Evolutionskette der Arten, an deren bisherigem

Ende der Mensch steht. Es gibt aber nicht eine einzige

Abstammungslinie der Evolution, sondern viele Abzweigungen

und Variationen, die allesamt keinem übergeordneten

Prinzip zu folgen scheinen. Die Evolutionswege der

vielen Lebensformen, die wir aktuell vorfinden, können

biologisch betrachtet allenfalls daran bemessen werden,
wie erfolgreich, das heisst wie widerstandsfähig, Lebensformen

sind. Ordnet man sie nach einem solchen Kriterium,

ist der Mensch sicherlich kein besonders erfolgreiches

Lebewesen. Viele der heute existierenden Lebewesen,

etwa Bakterien, Pilze und Pflanzen, wird es vermutlich
auch lange nach dem Aussterben des Menschen noch

geben. Wenn also überhaupt etwas oder jemand als Krone

der Schöpfung oder Spitze der Evolution zu betrachten

wäre, handelte es sich dabei eher um mikrobiologische
Lebensformen als um irgendeines jener Lebewesen, die wir
landläufig als Tiere einstufen.

Jedenfalls ist es sicherlich noch nicht ausgemacht, ob

die Epoche, in der es Menschen gibt, biologisch betrachtet
auch nur ansatzweise so bedeutsam ist, wie sie uns
erscheint. Gleichwohl steht der Mensch im Zentrum, nämlich

im Zentrum des geistigen Lebens. Unsere Fähigkeiten
der geistigen Selbstbestimmung und damit auch der

Selbstdefinition sind eine Ausnahmeerscheinung. Deshalb

sollten wir auch die Frage nach dem Sinn des Lebens neu
stellen und nicht versuchen, sie ausschliesslich oder
primär lebenswissenschaftlich zu beantworten. <

Dieser Text ist ein Auszug aus dem Buch «Der Mensch als Tier», das am
19. Oktober 2022 bei Ullstein erscheint. Wir danken dem Verlag für die
Erlaubnis zum Vorabdruck.

1 Charles Darwin: Die Abstammung des Menschen. Stuttgart: Kröner-
Verlag, 1982, S. 75-
3 Dirk Brockmann: Im Wald vor lauter Bäumen. Unsere komplexe Welt
besser verstehen. München: dtv-Verlag, 2021, S. 190.

ist Philosophieprofessor an der
Universität Bonn.

Zahl des Monats

Prozentpunkte wahrscheinlicher war in einem beliebigen Jahr

vom 15. bis ins 20. Jahrhundert die Beteiligung eines Landes

an einer kriegerischen Auseinandersetzung, wenn im jeweiligen

Jahr eine Königin das Land führte und nicht ein König.

Zu diesem Ergebnis kommt ein im Jahr 2020 erschienener

Artikel in der renommierten Fachzeitschrift «Journal of
Political Economy», der den kurzen Titel «Queens» trägt.
Die Autoren analysieren den Zusammenhang zwischen dem

Geschlecht des politischen Oberhauptes und der Beteiligung

an Kriegen für 18 politische Einheiten uon 1480 bis 1913,

die mindestens einmal in diesem Zeitraum von einer Königin

regiert wurden.

Über alle berücksichtigten politischen Einheiten und Jahre

hinweg betrug die Wahrscheinlichkeit, dass eine politische
Einheit in einem Jahr in eine kriegerische Auseinandersetzung
verwickelt war, 30 Prozent. Und Königinnen lagen entsprechend

substanziell über diesem Durchschnittswert. Aber wie

lässt sich dies erklären? Frauen sind alles andere als dafür
bekannt, persönlich eher zu Gewalt zu neigen als Männer.

Die Autoren finden empirische Hinweise auf zwei
Mechanismen. Erstens wurden Königinnen als leichtere Opfer
als Könige wahrgenommen, insbesondere wenn sie

unverheiratet waren. Dazu passt ins Bild, dass unverheiratete

Königinnen sich mit einer höheren Wahrscheinlichkeit als

ihre unverheirateten männlichen Kollegen in einem Krieg

wiederfanden, den sie selbst nicht initiiert hatten. Sie wurden

also häufiger angegriffen.
Zweitens wurden Kriege damals vor allem geführt, um

den eigenen territorialen und ökonomischen Machtbereich

auszuweiten. Verheiratete Königinnen waren eher geneigt,
ihre Ehepartner mit Regierungsgeschäften zu betrauen -
beispielsweise als militärische Oberbefehlshaber -, als ihre

verheirateten männlichen Pendants. Verheiratete Könige

strebten diese Art der Arbeitsteilung seltener an, möglicherweise

aufgrund lang etablierter Geschlechterrollen.

Verheirateten Königinnen gab die Arbeitsteilung zwischen ihnen

und ihren vertrauenswürdigen Ehepartnern mehr Raum,

um den Versuch zu unternehmen, durch Kriege Ländereien

zu erobern und die eigene wirtschaftliche Machtposition
auszubauen.

Anders, als vielleicht vermutet werden könnte, waren

Königinnen nicht die nobleren Könige, sondern wie ihre

männlichen Kollegen politische Wesen ihrer Zeit.

Alexander Fink ist promovierter Ökonom und lebt bei Hamburg.

29


	Der Mensch ist nicht die Krone der Schöpfung

