Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 102 (2022)
Heft: 1100
Artikel: Der Mensch ist nicht die Krone der Schépfung
Autor: Gabriel, Markus
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1035552

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1035552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1100 OKTOBER 2022

Der Mensch ist nicht
die Krone der Schopfung

Unsere Spezies hilt sich fiir fiirchterlich wichtig. Naturwissenschaftlich sind
wir jedoch nicht annidhernd so bedeutend, wie wir es uns einreden.

von Markus Gabriel

ie moderne Entwicklung der Biologie als Lebens-
wissenschaft hat dazu gefiihrt, dass der Mensch
sich heute im Licht bestimmter Forschungsergeb-
nisse ins Tierreich einreiht. Spitestens seit Darwin gilt es
vielen als ausgemacht, dass wir im selben Sinne Tiere wie
all die anderen Lebewesen sind, die wir als solche einstu-
fen. Der Mensch ist eine Spezies unter anderen, und er ist
nach denselben naturwissenschaftlich, vor allem mole-
kularbiologisch erforschbaren Prinzipien entstanden wie
alle anderen Formen des Lebens. Das ist richtig.
Gleichwohl unterscheidet sich der Mensch von allen an-
deren Tieren, und zwar nicht nur zoologisch oder genetisch,
also nicht nur dadurch, dass Menschen nur mit anderen
Menschen Nachkommen zeugen konnen. Menschen tun vie-
les, wozu kein anderes uns bekanntes Lebewesen imstande
ist: Wir reisen in Flugzeugen, um Strandurlaub zu machen,
bauen Wein an, betreiben Natur- und Geisteswissenschaf-
ten, arbeiten in Grossraumbiiros, beuten Menschen aus, um
unsere Konsumgier zu befriedigen, schreiben Romane, ver-
teidigen den Feminismus und die Rechte von Transperso-
nen, halten Bundestagswahlen ab, programmieren Compu-
ter, lernen Fremdsprachen und lesen diesen Text.

Keine abgeschlossene Frage

Der Mensch ist auf schier unendlich viele Weisen von den
anderen Lebewesen verschieden. Diese sind wiederum
unter sich ebenso verschieden. Bakterien, Pilze, Giraffen,
Delfine, Flederméduse, Biume und so weiter lassen sich
keineswegs einfach in eine homogene Pflanzen- und Tier-
welt einordnen. Bakterien und Flederméuse tun ebenso
verschiedene Dinge, haben ebenso verschiedene Fihig-
keiten wie Menschen und Wiesen. Bakterien kdnnen an
heissen Quellen in der Tiefsee existieren und erzeugen
Sauerstoff; Fledermduse nehmen die Wirklichkeit vollig
anders wahr als wir. Unsere Intelligenz und Problem-

26

16sungsfahigkeiten sind auf unsere Umwelt angepasst,
woraus wir nicht ableiten diirfen, dass sie irgendeine
absolute Norm darstellen. Flechten, die ziemlich weit ver-
breitet und langlebig sind, passen ebenso wenig in das
Schema «Pflanze, Tier, Mensch» wie Bakterien — ganz zu
schweigen von den Viren, die eine wesentliche Rolle im
Reich des Lebendigen spielen, ohne scheinbar so richtig
dazuzugehoren.

Deswegen sollten wir die Vorstellung in Frage stellen,
irgendein Lebewesen sei nur ein Tier, also ein instinkt-
gesteuertes Naturgeschehen, das ausschliesslich am eige-
nen Uberleben oder dem Uberleben seiner Artgenossen in-
teressiert sei. Dass der Mensch also keineswegs nur ein Tier
ist, ist daher ebenso eine Erkenntnis der modernen Evolu-
tionsbiologie wie diejenige, dass sich unser Organismus
nach molekulargenetischen Bauplédnen entwickelt, die den-
jenigen einiger anderer Lebewesen ziemlich dhnlich sind.

Die Debatte dariiber, wodurch sich der Mensch von
anderen Tieren unterscheidet, obwohl er sich ins Tierreich
einreiht, ist keineswegs abgeschlossen. Vielmehr war es
keinem Geringeren als Charles Darwin hdchstpersonlich
sogar besonders wichtig, den Unterschied des Menschen
von anderen Tieren herauszuarbeiten, ohne seine neuge-
wonnene Einsicht {iber die Entstehung der Arten zu kom-
promittieren. In seinem Werk iiber «Die Abstammung des
Menschen» behandelt er im vierten Kapitel ausfiihrlich
«die geistigen Féhigkeiten des Menschen und der Tiere»
und erdffnet seine Uberlegungen folgendermassen:

Ich unterschreibe vollstindig die Meinung derjenigen
Schriftsteller, welche behaupten, dass von allen Unter-
schieden zwischen dem Menschen und den Tieren das mo-
ralische Gefiihl oder das Gewissen der weitaus bedeutungs-
vollste sei. Dieses Gefiihl [...] wird in jenem bedeutungs-
vollen, kurzen, aber gebieterischen Wortchen «du sollst!»



«Wir konnen die Natur
nicht zerstoren, und

wir sind weder der
Anfang noch das Ende
der Geschichte des
Lebens.»

zusammengefasst. Es ist das edelste aller Attribute des
Menschen; es treibt ihn an, sein Leben ohne Zogern fiir ein
Mitgeschépf zu wagen oder nach sorgfiiltiger Uberlegung,
einfach durch das tiefe Gefiihl des Rechts oder der Pflicht,
irgendeiner grossen Sache zu opfern.*

Direkt im Anschluss an diesen Passus fihrt Darwin mit
einem Kant-Zitat aus der «Kritik der praktischen Ver-
nunft» fort. Damit steht er, einigermassen {iberraschend,
ausdriicklich in der kantischen Tradition, die den Men-
schen als moralisches Lebewesen auffasst, das fiir den ka-
tegorischen Imperativ empféanglich ist. Dieser besagt, dass
wir stets so handeln sollen, dass unsere Handlung eine ab-
solute Regel, ein Gesetz werden konnte, das fiir alle gilt.
Die verschiedenen Formulierungen, die Kant fiir diesen
Imperativ gefunden hat, laufen auf die Grundiiberzeugung
hinaus, dass moralisch gutes Handeln universell giiltig,
also unabhéngig von den Einzelinteressen einer Person
sein muss. Moral geht damit weit iiber Altruismus hinaus,
weil man an diesem immer noch interessiert sein kann,

27

. —
Markus Gabriel, fotografiert von Jana Dehnen.

wihrend die Moral fiir Kant fordert, dass wir vollig ohne
Eigeninteressen das objektiv Richtige tun konnen.

Darwin nun meint, dass es Vorformen moralischer
Normativitit, also eines unbedingten Sollens, auch bei
anderen Lebewesen, den Tieren, gebe, doch hebt er den
Menschen eindeutig von diesen ab. Er behauptet etwa,
Hunde beséssen «etwas dem Gewissen sehr Ahnliches»,
und im allgemeinen habe «das sogenannte moralische
Gefiihl urspriinglich sich von den sozialen Instinkten ab-
gezweigt». Darwin teilt iiberdies rassistische Urteile seiner
Zeit gegeniiber den «Wilden», die sich durch das gesamte
Werk ziehen. Die «Wilden» rechnet er nur eingeschrankt
zu den Menschen, und sie kommen auf eine bestimmte
Weise sogar schlechter weg als die Tiere, doch das steht
auf einem anderen Blatt.

Zeitalter des Anthropozins

Wenn jedenfalls selbst Darwin, der Begriinder der
Evolutionstheorie, der Auffassung ist, dass der Mensch
nicht so richtig ins Tierreich passe, dann zeigt dies mindes-



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1100 OKTOBER 2022

tens, dass das Verhiltnis unseres Menschenbilds zu un-
serem Tierbild nicht einfach unter Hinweis auf Darwin und
die Evolutionstheorie als gekldrt gelten kann. Denn Darwin
hat uns keineswegs eindeutig ins Tierreich eingeordnet,
wie man sich dies heute vorstellt.

Wie der Komplexitédtsforscher Dirk Brockmann betont,
kommt erschwerend hinzu, dass Darwins Tier- und Pflan-
zenbegriff auf Beobachtungen beruht, die «nur einen klei-
nen Ausschnitt der Natur» betreffen:

Seine Argumentationsketten beziehen sich auf Phdno-
mene, die man bei «grossen» Tieren und Pflanzen beobach-
tet. Die gesamte mikrobiologische Welt blieb Darwin ver-
borgen. Und wenn wir uns daran erinnern, dass die Arten-
vielfalt unter den Mikroorganismen (Bakterien und Ar-
cheen) etwa 100000fach grdsser ist als bei allen Pflanzen
und Tieren, fusst die Theorie auf einer Randgruppe der Le-
bensformen.?

Die Erkenntnis, dass der Mensch ein Tier ist, scheint
heutzutage somit einerseits vollig selbstverstdndlich, sie ge-
hort zum Allgemeinwissen. Andererseits wird diese schein-
bare Selbstverstindlichkeit teils implizit, teils explizit durch
die lebenswissenschaftliche Forschung in Frage gestellt, die
den Tierbegriff bei genauerer Betrachtung auflost.

Eher implizit oder versteckt wird die Erkenntnis unse-
res Tierseins schon dadurch wieder eingeschrinkt, dass
sich der Mensch als besonders wichtiger Faktor der plane-
taren Zustidnde oder als Spitze eines Stammbaums vor-
stellt. So ist im Zeitalter der Klimakrise die auf den Chemi-
ker und Nobelpreistréger Paul Crutzen (der 2021 verstor-
ben ist) zuriickgehende Rede vom «Anthropozin» in aller
Munde. Im Zeitalter des Anthropozins sei der Mensch zum
entscheidenden geologischen Faktor geworden, was sich
unter anderem in der ldngst fiir die meisten Menschen
spiirbaren Wucht des menschengemachten Klimawandels
ausdriicke.

Durch die Tétigkeiten des Menschen sterben seit Jahr-
tausenden Arten aus, die Biodiversitdt nimmt also ab, und
damit verdndern sich Prozesse auf vielen Ebenen der Evo-
lution des Lebendigen. Zwar ist es natiirlich vollig richtig,
dass wir fiir die massive Beschddigung unserer eigenen
Lebensgrundlagen verantwortlich sind, weil wir den men-
schengemachten Klimawandel tagein, tagaus mit unserer
Lebensweise, unserem Verkehr, unserer Industrie und
leider auch mit unseren furchtbaren Kriegen befeuern.
Haufig merken wir dies nicht einmal. Wer etwa eine Doku-
mentation {iber den Klimawandel auf einem Streaming-
Dienst anschaut, stosst dabei in einer halben Stunde in
etwa so viel CO, aus wie jemand, der sechs bis sieben
Kilometer mit seinem Benziner féhrt (so jedenfalls einige
Berechnungen). Klick fiir Klick, Like fiir Like, Suchanfrage

28

fiir Suchanfrage tragen wir zur Erderwarmung bei, ganz zu
schweigen von der gigantischen Energiemenge, die wir fiir
die Server brauchen, dank derer die Menschheit heute
global im Internet vernetzt ist.

Die Evolution kennt keine Spitze

Es ist somit eine bittere Ironie, dass sich die vermeintlich
am hochsten entwickelte Spezies auf dem Weg ihrer Selbst-
ausrottung befindet und dies sogar weiss. Doch die Pointe
der Evolutionstheorie lautet an dieser Stelle, dass keine Spe-
zies die Spitze eines Stammbaums bildet, weil die Evolution
keine Linie ist, sondern ein komplexes Gewebe verschiede-
ner Entwicklungen, die wir keineswegs kontrollieren. Es ist
deswegen schon eine menschliche Selbstiiberschitzung, zu
glauben, wir lebten im Anthropozén. Der Mensch ist fiir den
Planeten nicht wichtig. Der Planet selbst bemerkt es jeden-
falls nicht, falls wir im Anthropozin leben, und der soge-
nannten Natur ist es vollig gleichgiiltig, welche Arten von
Biodiversitit es gibt. Genau genommen sind bereits Formu-
lierungen wie «der Natur sind wir gleichgiiltig» oder «die
Natur ist grausam, weil sie sich nicht fiir uns interessiert»
falsch anthropozentrisch, weil der Natur weder etwas
gleichgiiltig noch nicht gleichgiiltig ist. Der menschen-
gemachte Klimawandel ist ein Problem fiir Menschen und
fiir viele andere Lebewesen, er ist aber weder Naturzersto-
rung noch gar der Anfang vom Ende des Lebens. Wir konnen
die Natur nicht zerstoren, und wir sind weder der Anfang
noch das Ende der Geschichte des Lebens.

Daher hat der Begriff des Anthropozins bisher auch
nicht Eingang in die offiziellen erdwissenschaftlichen Er-
kenntnisse gefunden. Er ist ein zwar populirer, aber kei-
neswegs geologisch anerkannter Begriff. Der postmoderne
franzodsische Wissenssoziologe Bruno Latour sieht darin
wiederum ein Versdumnis, in dem sich eine riickstdndige
Auffassung von der Erde ausdriicke.

Das mit dem Ausdruck «Anthropozin» verbundene Bild
von der geologischen Schliisselstellung des Menschen denkt
immer noch in den Bahnen einer Ausnahmestellung des
Menschen. Indem wir uns die Féhigkeit zuschreiben, eine
Gefahr fiir den Planeten insgesamt sowie fiir alle Lebewesen
darzustellen, iiberschétzen wir uns masslos und zeichnen
ein Bild der Biosphire, in dem wir immer noch die — wenn
auch diabolische —Krone der Schopfung sind. Die vom Men-
schen befeuerte Erderwdrmung, an der seit vielen Jahrzehn-
ten nicht sinnvoll gezweifelt werden kann, sollte also nicht
als Grundlage fiir ein verkehrtes Narrativ missbraucht wer-
den. Der Mensch ist weder die Krone der Schopfung noch
ihr Zerstorer. Damit soll natiirlich nicht die Tatsache be-
stritten werden, dass wir unsere und die Lebensgrundlagen
vieler Lebewesen massiv gefidhrden beziehungsweise voll-
stdndig zerstoren und fiir ein Massenaussterben unzéhliger
Arten ganz und gar verantwortlich sind.



Ebenso verbreitet ist die Vorstellung, es gebe letztlich
eine einzige Evolutionskette der Arten, an deren bisheri-
gem Ende der Mensch steht. Es gibt aber nicht eine einzige
Abstammungslinie der Evolution, sondern viele Abzwei-
gungen und Variationen, die allesamt keinem {ibergeord-
neten Prinzip zu folgen scheinen. Die Evolutionswege der
vielen Lebensformen, die wir aktuell vorfinden, konnen
biologisch betrachtet allenfalls daran bemessen werden,
wie erfolgreich, das heisst wie widerstandsfédhig, Lebens-
formen sind. Ordnet man sie nach einem solchen Krite-
rium, ist der Mensch sicherlich kein besonders erfolgrei-
ches Lebewesen. Viele der heute existierenden Lebewesen,
etwa Bakterien, Pilze und Pflanzen, wird es vermutlich
auch lange nach dem Aussterben des Menschen noch
geben. Wenn also iiberhaupt etwas oder jemand als Krone
der Schopfung oder Spitze der Evolution zu betrachten
wire, handelte es sich dabei eher um mikrobiologische
Lebensformen als um irgendeines jener Lebewesen, die wir
landldufig als Tiere einstufen.

Jedenfalls ist es sicherlich noch nicht ausgemacht, ob
die Epoche, in der es Menschen gibt, biologisch betrachtet
auch nur ansatzweise so bedeutsam ist, wie sie uns er-
scheint. Gleichwohl steht der Mensch im Zentrum, ndm-
lich im Zentrum des geistigen Lebens. Unsere Fiahigkeiten
der geistigen Selbstbestimmung und damit auch der
Selbstdefinition sind eine Ausnahmeerscheinung. Deshalb
sollten wir auch die Frage nach dem Sinn des Lebens neu
stellen und nicht versuchen, sie ausschliesslich oder pri-
mir lebenswissenschaftlich zu beantworten. €

Dieser Text ist ein Auszug aus dem Buch «Der Mensch als Tier», das am
19. Oktober 2022 bei Ullstein erscheint. Wir danken dem Verlag fiir die
Erlaubnis zum Vorabdruck.

! Charles Darwin: Die Abstammung des Menschen. Stuttgart: Kroner-
Verlag, 1982, S. 75.

2 Dirk Brockmann: Im Wald vor lauter Biumen. Unsere komplexe Welt
besser verstehen. Miinchen: dtv-Verlag, 2021, S. 190.

ist Philosophieprofessor an der
Universitat Bonn.

29

Zahl des Monats

d

Prozentpunkte wahrscheinlicher war in einem beliebigen Jahr
vom 15. bis ins 20. Jahrhundert die Beteiligung eines Landes
an einer kriegerischen Auseinandersetzung, wenn im jewei-
ligen Jahr eine Kénigin das Land fiihrte und nicht ein K6nig.
Zu diesem Ergebnis kommt ein im Jahr 2020 erschienener
Artikel in der renommierten Fachzeitschrift «Journal of
Political Economy», der den kurzen Titel «Queens» trdgt.
Die Autoren analysieren den Zusammenhang zwischen dem
Geschlecht des politischen Oberhauptes und der Beteiligung
an Kriegen fiir 18 politische Einheiten von 1480 bis 1913,
die mindestens einmal in diesem Zeitraum von einer Kénigin
regiert wurden.

Uber alle beriicksichtigten politischen Einheiten und Jahre
hinweg betrug die Wahrscheinlichkeit, dass eine politische
Einheit in einem Jahr in eine kriegerische Auseinandersetzung
verwickelt war, 30 Prozent. Und Kéniginnen lagen entspre-
chend substanziell iiber diesem Durchschnittswert. Aber wie
ldsst sich dies erkldren? Frauen sind alles andere als dafiir
bekannt, personlich eher zu Gewalt zu neigen als Mdnner.

Die Autoren finden empirische Hinweise auf zwei Me-
chanismen. Erstens wurden Kdniginnen als leichtere Opfer
als Kénige wahrgenommen, insbesondere wenn sie unver-
heiratet waren. Dazu passt ins Bild, dass unverheiratete
Kéniginnen sich mit einer héheren Wahrscheinlichkeit als
ihre unverheirateten ménnlichen Kollegen in einem Krieg
wiederfanden, den sie selbst nicht initiiert hatten. Sie wurden
also hdufiger angegriffen.

Zweitens wurden Kriege damals vor allem gefiihrt, um
den eigenen territorialen und 6konomischen Machtbereich
auszuweiten. Verheiratete Kéniginnen waren eher geneigt,
ihre Ehepartner mit Regierungsgeschdften zu betrauen —
beispielsweise als militdrische Oberbefehlshaber -, als ihre
verheirateten mdnnlichen Pendants. Verheiratete Konige
strebten diese Art der Arbeitsteilung seltener an, méglicher-
weise aufgrund lang etablierter Geschlechterrollen. Verhei-
rateten Kdniginnen gab die Arbeitsteilung zwischen ihnen
und ihren vertrauenswiirdigen Ehepartnern mehr Raum,
um den Versuch zu unternehmen, durch Kriege Lindereien
zu erobern und die eigene wirtschaftliche Machtposition
auszubauen.

Anders, als vielleicht vermutet werden kénnte, waren
Kéniginnen nicht die nobleren Kénige, sondern wie ihre
mdnnlichen Kollegen politische Wesen ihrer Zeit.

Alexander Fink ist promovierter Okonom und lebt bei Hamburg.



	Der Mensch ist nicht die Krone der Schöpfung

