Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 101 (2021)
Heft: 1083
Artikel: An der Schwelle zum Ubermenschen : oder in die Gegenrichtung?
Autor: Gumbrecht, Hans Ulrich
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-958128

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-958128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1083 FEBRUAR 2021

An der Schwelle zum

Ubermenschen -
oder in die Gegenrichtung?

Der Traum von der Selbstiiberschreitung des Menschen ist alt.
Uber Nietzsche, den sprichwortlichen «Schritt zu viel»
und einen moglichen Abschied in Wiirde.

von Hans Ulrich Gumbrecht

n den intensiven Debatten des spédten zwanzigsten Jahrhun-

derts iiber die Geschichte und das Potenzial der Gattung
«Mensch» spielten die Thesen des 1986 verstorbenen franzo-
sischen Paldontologen André Leroi-Gourhan zu den Folgen des
«aufrechten Gangs» fiir die Evolution des Gehirns und fiir das
Weltverhiltnis der vom Gehen befreiten Hinde eine zentrale
Rolle. Schon damals hat mich allerdings stdrker Leroi-Gourhans
heute kaum mehr erinnerte Reflexion zur Beziehung zwischen
den verschiedenen Phasen in der Entwicklung des Menschen fas-
ziniert — und zwar wegen ihrer Bedeutung fiir den Problemkom-
plex «<Human Enhancement». Nach einer im normalen (an ande-
ren Stellen heisst es: im eher langsamen) biologischen Rhythmus
ablaufenden Differenzierung des Homo sapiens aus der Gruppe
der Primaten habe dessen Evolution seit dem Einsetzen der «Kul-
tur», wo immer man chronologisch genau deren Anfang setzen
will, eine enorme Beschleunigung erfahren. Diese Beschleunigung
habe sich dann mit der Emergenz der Technologie aus der Kultur
seit der frithen Neuzeit noch einmal exponentiell gesteigert. An
dieser komplexen Perspektive schitze ich erstens den natur-
wissenschaftlich (aber keineswegs mechanistisch) anmutenden
Gestus einer Distanz gegeniiber euphorischen Selbstfeiern oder
moralisierenden Selbstgeisselungen «des Menschen», wie sie
jlingst wieder tiberhandgenommen haben, und zweitens ihre iiber
jeden Anthropozentrismus hinausgehende Offenheit fiir kosmo-
logische Perspektiven.

Schon bevor erste Versionen des Begriffs von einer natiir-
lichen «Evolution» {iberhaupt im weiteren Kontext der Ausfor-
mung des historischen Weltbilds wéhrend der Jahrzehnte nach
1800 auftauchten, hatten Reflexionsschiibe der Aufkldarung den
Menschen als Kollektiv eine Verantwortung und eine Fdhigkeit
zur Selbstverdnderung iibertragen. Als emblematische Illustra-

56

tion dieses Schritts in der Entfaltung menschlicher Selbstreferenz
gilt noch immer Immanuel Kants beriihmte Formel vom «Heraus-
treten aus der selbstverschuldeten Unmiindigkeit» in seiner Ant-
wort auf die Frage «Was ist Aufkldrung?». Hegels Philosophie ver-
mittelte dann das Moment der Selbststeuerung und des sich eben
erst abzeichnenden historischen Weltbilds zur bald nicht mehr
allein philosophischen Vision von einem Fortschritt, der zunédchst
(vor allem in Hegels eigenem Denken) noch auf beschreibbare
Zielpunkte ausgerichtet war, um dann bald schon entgrenzt und
offen zu werden. Eigentiimlich ambivalent wirkt auf uns heute
der Status des Menschen in den nun schon bald hervortretenden
sdkular-mythologischen Diskursen von einem Fortschritt ohne
Ende — wie vor allem anhand der Schriften von Karl Marx deutlich
wird. Denn der Fortschritt sollte einerseits als «historisch» und
zumal «evolutiondr» garantiert gelten, andererseits aber doch
menschlicher Beitrdge bediirfen, um gleichsam auf Touren zu
kommen.

Seiltanz iiber dem Abgrund

So gesehen kann es nicht {iberraschen, dass schon im Lauf des
neunzehnten Jahrhunderts eine Reihe von Vorldufern des heute
fast ausschliesslich mit Nietzsche assoziierten Worts vom «Uber-
menschen» fiir die Idee eines Hinausgehens iiber alle stabilen
Selbstdefinitionen auftauchten — vor allem, wohl von wirtschaft-
licher Expansion und der Rezeption Darwins getrieben, in den an-
gloamerikanischen Kulturen, etwa bei T.H. Carlyle, W.R. Emer-
son oder R.A. Wallace. Vor diesem Hintergrund eines hoch-
optimistischen Zeitgeists wirken Nietzsches einschlédgige Reflexi-
onen, zumal die beriihmten Passagen aus «Also sprach Zarathus-
tra», durchaus verhalten. Schon im vierten Abschnitt der
«Vorrede» taucht «ein Seil» auf, «gekniipft zwischen Thier und



Illustration von Stephan Schmitz.




DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1083 FEBRUAR 2021

Ubermensch, — ein Seil iiber einem Abgrunde». Der «Seiltinzer» —
als ein «letzter Mensch» wohl, der {iber sich hinauswill — unter-
nimmt das Wagnis des Ubergangs, wird nervos in der Gegenwart
eines behenden «Possenreissers», der ihm folgt, um bald «wie ein
Wirbel von Armen und Beinen in die Tiefe» zu stiirzen und ver-
zweifelt {iber sein Scheitern und den anstehenden Tod von Zara-
thustra getrostet zu werden: «Du hast aus der Gefahr deinen Beruf
gemacht, daran ist nichts zu verachten. Nun gehst du an deinem
Beruf zu Grunde: dafiir will ich dich mit meinen Hédnden be-
graben.» Gerade die hier anklingende Zuriickhaltung und Skepsis
gegeniiber den Gelingenschancen der Selbstiiberschreitung
scheint mir entscheidend fiir eine denkbare, aber bisher nur
selten erwdhnte Affinitédt Nietzsches zur Gegenwart und vorstell-
baren Zukunft. Denn diese Einstellung setzt ja einerseits voraus,
dass das Festhalten an einem gegebenen Status verachtenswert,
wenn nicht unmdoglich ist — keinen metahistorisch normativ ge-
setzten Begriff der einen «Menschlichkeit» soll es geben (und
klingt uns nicht das Bestehen auf einem normativ und stabil
gehaltenen Konzept des Menschseins zunehmend banal?). Ande-
rerseits ist Zarathustra weit entfernt von einer derzeit noch
manchmal lauten Aufregung angesichts der durch Technologie
(als «<Enhancement») ermdglichten «Trans-» oder «Posthumanis-
men» (die aber im Abflauen begriffen ist). Die mit Leroi-Gourhan
auf langfristige evolutiondre Tiefenschirfe zugeschnittenen und
mit Nietzsche skeptischen Fragen im Blick auf die Gegenwart und
fiir die Zukunft, die ich verfolgen mdchte, lauten also: Was sind
die spezifischen Schwellen potentieller Selbstiiberschreitung, an
denen wir derzeit stehen; welche Konsequenzen zeichnen sich fiir
den Vollzug der je nachsten Schritte ab; und welche Reaktion auf
solche Hochrechnungen von den Konsequenzen des Uberschrei-
tens legt eine kosmologische Sichtweise nahe?

Die Pole schmelzen

Gleichsam in der Mitte unter diesen Szenarien der Gegenwart
steht unsere individuelle Wahrnehmung des Alltags, welche sich
derzeit global von einem Feld der Kontingenz zu einem Univer-
sum der Kontingenz verschiebt. Dabei entspricht die Formel vom
«Feld der Kontingenz» der seit den biirgerlichen Revolutionen
dem Subjekt zugeschriebenen Form der Freiheit. Sie besteht aus
einem Horizont von fiir je verschiedene Entscheidungen offenen
Situationen (Kontingenz), der sich zwischen Situationen ohne
Freiheit («<Notwendigkeit») und Situationen mit vorgestellter,
aber nicht realisierbarer Freiheit («Unmdglichkeit») erstreckt. Die
beiden das Feld der Kontingenz begrenzenden Pole von «Notwen-
digkeit» und «Unmoglichkeit», meine ich, befinden sich derzeit in
einem Schmelzprozess. Wenn sich etwa sexuelle Identitét frither
als Notwendigkeit aus der Anatomie jeweiliger Genitalien ergab,
so hat die Transgenderchirurgie mittlerweile begonnen, hier
einen neuen Bereich der Kontingenz zu erdffnen. Und wéhrend
Allgegenwart schon immer vorstellbar war, aber als eine fiir Men-
schen nicht erreichbare Imagination zum Gottespradikat wurde,

58

ist inzwischen aus dieser Unmoglichkeit eine ganz normale, sich
erweiternde Wirklichkeit geworden (ohne die es uns zum Beispiel
viel schwerer gefallen wire, die Covid-Zeit zu iiberleben). Das
fortschreitende Schmelzen der beiden Kontrastpole des Felds von
Kontingenz mit seiner Tendenz, in ein Universum von Kontin-
genz umzuschlagen, ist gewiss ein enormer Zuwachs an Freiheit.
Doch vor allem schldgt das Universum der Kontingenz existentiell
in eine zur Panik anschwellende menschliche Angst um, in Absenz
des Notwendigen und des Unmoglichen vom Anwachsen alltdg-
licher Komplexitdt hoffnungslos tiberfordert zu werden.

Die zweite Schwelle ldsst sich markanter an ein naturwissen-
schaftliches Ereignis binden, ndmlich die Entzifferung des
menschlichen Genoms — und an die von ihm untrennbare Utopie,
einen in vieler Hinsicht «besseren Menschen» zu ziichten. Auf der
Hand lagen hier schon immer eine Reihe von — nicht allein histo-
risch — hochproblematischen Affinitdten. Andererseits habe ich
die Logik von Peter Sloterdijks intellektuell riskanter Intervention
nie vergessen, nach der es sich die Menschheit nicht leisten kann,
diese Chance zur Selbstverbesserung ungenutzt zu lassen. Derzeit
scheinen die Visionen von Genmanipulation — wohl aufgrund des
Aspekts derzeit noch nicht kontrollierbarer langfristiger Neben-
wirkungen — unter ein Tabu gefallen zu sein. Riickgdngig und
mithin unschédlich konnen sie allerdings — ebenso wenig wie das
Potenzial einer nuklearen Selbstzerstorung der Menschheit — nie
mehr gemacht werden.

Kiinstliche Intelligenz als dritte Schwelle sollte streng genom-
men gar nicht mehr zum menschenbetriebenen «Enhancement»
gerechnet werden, weil seit einigen Jahren schon die Algorithmen
der Software selbst via «Deep Learning» beschleunigend den Voll-
zug immer neuer Schritte hin zu einer der menschlichen iiberlege-
nen Intelligenz vollziehen. Nicht auszuschliessen, dass eine sol-
che machtvollere Intelligenz bereits existiert und die Menschheit
ohne deren Wissen steuert (hier konvergieren Covid-ausgeldste
und wahrscheinlich paranoide Fantasien von der Menschheits-
manipulation mit der erschreckenden Hochrechnung realistisch
denkbarer Entwicklungen). Nachdem sich im Zukunftsblick auf
eine solche von Menschen ausgeloste Moglichkeit der Gedanke
jedenfalls nicht mehr neutralisieren ldsst, dass kiinstliche Intelli-
genz die Menschheit unterwerfen oder sogar eliminieren konnte,
haben auch hier (vielleicht zu spét) politische Diskussionen zur
Unterbindung potentieller Fortschritte eingesetzt, deren je
néchster der sprichwdrtliche «Schritt zu viel» sein konnte.

Pessimistische Tonung

Am deutlichsten horbar freilich, vor allem in bezug auf die Konse-
quenzen (unsere zweite Frage), ist die derzeit durchaus «politi-
sche» Rede von einer Schwelle «in Gegenrichtung» sozusagen,
von einer Schwelle, die wir schon iiberschritten haben konnten —
ohne dass die Moglichkeit einer Umkehr zuriick zum Erhalten des
Lebens der Menschheit auf der Erde verbleibt. Es handelt sich um
jene Schwelle, die vor allem mit bedrohlichen Syndromen wie



dem «Klimawandel» verbunden wird, aber und auch mit dem ab-
strakteren Konzept des «Anthropozéns» als der Zeitspanne zwi-
schen den ersten schiddlichen Auswirkungen menschlicher Pra-
senz auf die Biosphére des Planeten und dem in ndhere oder ferne
Zukunft projizierten, meist als «selbstverschuldet» gedeuteten
Ende dieser Priasenz. Rhetorisch wie politisch haben die Unter-
gangsszenarien solch pessimistischer Tonung —intensiviert durch
die Furcht vor den Folgen einer fahrldssigen Uberschreitung
anscheinend noch vor uns liegender Schwellen (wie «Alltag als
Universum der Kontingenz», «Genmanipulation», «kiinstliche In-
telligenz») — machtvolle Vorschldge und beginnende Energien zur
kollektiven, 6kologisch motivierten Selbsteinschrdnkung der
Menschen mit globaler Wirkung auf den Weg gebracht. Ihr ge-
meinsames Ziel ist die aktive Aufhebung der von Leroi-Gourhan
skizzierten Dynamik einer beschleunigenden Evolution in den
nichtbiologischen Medien von Kultur und Technologie — mit dem
Letztziel einer langfristigen, wenn nicht unbegrenzten Erhaltung
menschlichen Lebens auf dem Planeten.

Abschied in Wiirde?

Wie steht es aus kosmologischer Perspektive um die Chancen und
um den Status dieser Selbstrettungsstrategie der Menschheit? Ob-
wohl sie nur die menschengetragene Dimension der Evolution an-
visiert, wird der Drang nach kollektiver Selbsterhaltung generell als
alternativenlos und mithin als «natiirlich» erlebt. Dagegen liesse
sich zundchst einwenden, dass nach aller Wahrscheinlichkeit keine
andere biologische Gattung auf unserem Planeten je eine Vorstel-
lung von ihrer eigenen Zukunft gehabt hat. Mit anderen Worten:
die unbegrenzte Erhaltung der Menschheit ist ein durchaus anthro-
pozentrisches Ziel ohne denkbare 6kologische Rechtfertigung. Un-
ter dieser Voraussetzung aber taucht die kaum je diskutierte Frage
auf, wie einschneidend die zum langfristigen Erhalt der Menschheit
notwendigen Einschrinkungen denn wiren — und ob wir (die ge-
genwirtigen und die anstehenden Generationen) tatsdchlich bereit
sind, einen wohl grundsétzlichen existentiellen Verzicht zugunsten
von Menschen einer entfernten Zukunft hinzunehmen. Dies ein-
mal ganz abgesehen von der nicht aufzuhebenden Ungewissheit
hinsichtlich des Erfolgs solcher Opfer.

Kosmologisch gesehen erscheint das Ende der Menschheit
jedenfalls als der anzunehmende Normalfall, woraus — ganz im
Gegensatz zur Alternativenlosigkeit der maximalen Selbsterhal-
tung — als Alternative die Frage hervorgeht, ob sich die Mensch-
heit auf einen Abschied in Wiirde vom Planeten einstellen konnte.
Wenn immer ich freilich in den vergangenen Jahren diesen Ge-
danken formuliert habe, bin ich auf Lachen gestossen, ausgelost
offenbar von dem Missverstindnis, er sei das Ergebnis eines
ironischen Impulses. Mich hat diese Reaktion eher an Passagen
bei Nietzsche erinnert, wo Zarathustra vom Lachen — und vom
Tanzen — als Symptomen der Schwelle zwischen dem Menschen
und dem Ubermenschen spricht: «Wie vieles ist noch méglich!
Lernt {iber euch selber lachen, wie man lachen muss!» Anders

SCHWEIZER MONAT 1083 FEBRUAR 2021 DOSSIER

gesagt: Konnten wir, ohne es bisher geahnt zu haben, an einer
Schwelle zum Ubermenschen stehen?

Natiirlich kann es nicht im Ernst um die Vermessenheit ge-
hen, einen eigenen Gedanken — als Symptom — in der Nachbar-
schaft des Begriffs vom «Ubermenschen» zu platzieren. Fiir rele-
vant halte ich an dieser Stelle der Reflexion jedoch die Konver-
genz zwischen dem Ubermenschen und dem Motiv von der «ewi-
gen Wiederkunft», das Nietzsche ja aus den kosmologischen
Uberlegungen seiner Zeit iibernommen hatte und philosophisch
weiterentwickelte. Zur Zeitlichkeit der ewigen Wiederkunft sol-
len Phasen des Untergangs gehoren, und fiir die Weiterfithrung
dieser Einsicht in die Einsicht von der Moglichkeit oder gar der
Unvermeidlichkeit eines Endes der Menschheit als Erfiillung des
Ubermenschen gibt es Text-Evidenz: «Zarathustra aber fragt als
der Einzige und Erste: Wie wird der Mensch iiberwunden? Der
Ubermensch liegt mir am Herzen, der ist mein Erstes und Einziges
—, und nicht der Mensch: nicht der Nichste, nicht der Armste,
nicht der Leidenste, nicht der Beste — oh meine Briider, was ich
lieben kann am Menschen, das ist, dass er ein Ubergang ist und
ein Untergang.» Hier erscheint der Ubermensch als derjenige, der
—im Kontext der ewigen Wiederkunft —um das Verschwinden der
Menschen weiss. Offen bleibt, ob der Untergang auch den Uber-
menschen betreffen wird, der um ihn weiss. Wenige Sétze weiter
stosst man auf eine Intuition, welche dies nahezulegen scheint.
Sie fiihrt den Gedanken von der Einsicht in den Untergang des
Menschen als Teil der ewigen Wiederkunft weiter zu der Vorstel-
lung dariiber, wie sich ein Abschied der Menschen vom Planeten
Erde «in Wiirde» vollziehen konnte: «Herz hat, wer Furcht kennt,
aber Furcht zwingt, wer den Abgrund sieht, aber mit Stolz.»

Friedrich Nietzsche gehort zu jenen Philosophen, deren Texte
ihre — auch entfernten — Leser zu eigenen Gedanken ermutigen,
statt ihnen die Ubernahme nahtloser Argumente aufzuerlegen.
Welche Begriffe und Bilder ihm unsere Gegenwart als eine Zeit
vielfdltig dramatischer Schwellen abverlangt hitte, werden wir
nie wissen. Doch seine Gedanken kdnnen Gespréche iiber diese
Gegenwart erOffnen, fiir die ein Abschied der Menschen vom
Planeten zur Bejahung des Lebens im kosmologischen Sinn wird.
Gerade weil die Evolution der Menschen, wie André Leroi-Gour-
han bemerkte, von der biologischen Dynamik abgewichen war
und sie durch Kultur und Technologie ersetzt hatte, sind wir
grundsitzlich fahig und frei, das Ende des Uber-Lebens als Beja-
hung des biologischen Lebens zu sehen und zu wihlen. <

Hans Ulrich Gumbrecht

ist der Albert-Guérard-Professor emeritus in Literatur an der Stanford
University. Daneben ist er stindiger Gastprofessor an der Universidade
de Lisboa sowie Presidential Professor an der Hebrew University in
Jerusalem. Zuletzt von ihm erschienen: «Prosa der Welt: Denis Diderot
und die Peripherie der Aufkldrung» (Suhrkamp, 2020).

59



	An der Schwelle zum Übermenschen : oder in die Gegenrichtung?

