
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 101 (2021)

Heft: 1083

Artikel: An der Schwelle zum Übermenschen : oder in die Gegenrichtung?

Autor: Gumbrecht, Hans Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-958128

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-958128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1083 FEBRUAR 2021

An der Schwelle zum
Ubermenschen -

oder in die Gegenrichtung?
Der Traum von der Selbstüberschreitung des Menschen ist alt.
Über Nietzsche, den sprichwörtlichen «Schritt zu viel»
und einen möglichen Abschied in Würde.

von Hans Ulrich Gumbrecht

In den intensiven Debatten des späten zwanzigsten Jahrhunderts

über die Geschichte und das Potenzial der Gattung
«Mensch» spielten die Thesen des 1986 verstorbenen
französischen Paläontologen André Leroi-Gourhan zu den Folgen des

«aufrechten Gangs» für die Evolution des Gehirns und für das

Weltverhältnis der vom Gehen befreiten Hände eine zentrale
Rolle. Schon damals hat mich allerdings stärker Leroi-Gourhans

heute kaum mehr erinnerte Reflexion zur Beziehung zwischen
den verschiedenen Phasen in der Entwicklung des Menschen
fasziniert - und zwar wegen ihrer Bedeutung für den Problemkomplex

«Human Enhancement». Nach einer im normalen (an anderen

Stellen heisst es: im eher langsamen) biologischen Rhythmus
ablaufenden Differenzierung des Homo sapiens aus der Gruppe
der Primaten habe dessen Evolution seit dem Einsetzen der «Kultur»,

wo immer man chronologisch genau deren Anfang setzen

will, eine enorme Beschleunigung erfahren. Diese Beschleunigung
habe sich dann mit der Emergenz der Technologie aus der Kultur
seit der frühen Neuzeit noch einmal exponentiell gesteigert. An
dieser komplexen Perspektive schätze ich erstens den
naturwissenschaftlich (aber keineswegs mechanistisch) anmutenden
Gestus einer Distanz gegenüber euphorischen Selbstfeiern oder

moralisierenden Selbstgeisselungen «des Menschen», wie sie

jüngst wieder überhandgenommen haben, und zweitens ihre über

jeden Anthropozentrismus hinausgehende Offenheit für kosmo-

logische Perspektiven.
Schon bevor erste Versionen des Begriffs von einer

natürlichen «Evolution» überhaupt im weiteren Kontext der Ausformung

des historischen Weltbilds während der Jahrzehnte nach

1800 auftauchten, hatten Reflexionsschübe der Aufklärung den

Menschen als Kollektiv eine Verantwortung und eine Fähigkeit

zur Selbstveränderung übertragen. Als emblematische Illustra¬

tion dieses Schritts in der Entfaltung menschlicher Selbstreferenz

gilt noch immer Immanuel Kants berühmte Formel vom «Heraustreten

aus der selbstverschuldeten Unmündigkeit» in seiner

Antwort auf die Frage «Was ist Aufklärung?». Hegels Philosophie
vermittelte dann das Moment der Selbststeuerung und des sich eben

erst abzeichnenden historischen Weltbilds zur bald nicht mehr
allein philosophischen Vision von einem Fortschritt, der zunächst

(vor allem in Hegels eigenem Denken) noch auf beschreibbare

Zielpunkte ausgerichtet war, um dann bald schon entgrenzt und

offen zu werden. Eigentümlich ambivalent wirkt auf uns heute

der Status des Menschen in den nun schon bald hervortretenden

säkular-mythologischen Diskursen von einem Fortschritt ohne

Ende - wie vor allem anhand der Schriften von Karl Marx deutlich
wird. Denn der Fortschritt sollte einerseits als «historisch» und

zumal «evolutionär» garantiert gelten, andererseits aber doch

menschlicher Beiträge bedürfen, um gleichsam auf Touren zu
kommen.

Seiltanz über dem Abgrund
So gesehen kann es nicht überraschen, dass schon im Lauf des

neunzehnten Jahrhunderts eine Reihe von Vorläufern des heute

fast ausschliesslich mit Nietzsche assoziierten Worts vom
«Übermenschen» für die Idee eines Hinausgehens über alle stabilen
Selbstdefinitionen auftauchten - vor allem, wohl von wirtschaftlicher

Expansion und der Rezeption Darwins getrieben, in den an-

gloamerikanischen Kulturen, etwa bei T. H. Carlyle, W. R. Emerson

oder R.A. Wallace. Vor diesem Hintergrund eines

hochoptimistischen Zeitgeists wirken Nietzsches einschlägige Reflexionen,

zumal die berühmten Passagen aus «Also sprach Zarathus-

tra», durchaus verhalten. Schon im vierten Abschnitt der
«Vorrede» taucht «ein Seil» auf, «geknüpft zwischen Thier und

56





DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1083 FEBRUAR 2021

Übermensch, - ein Seil über einem Abgrunde». Der «Seiltänzer» -
als ein «letzter Mensch» wohl, der über sich hinauswill -
unternimmt das Wagnis des Übergangs, wird nervös in der Gegenwart
eines behenden «Possenreissers», der ihm folgt, um bald «wie ein

Wirbel von Armen und Beinen in die Tiefe» zu stürzen und
verzweifelt über sein Scheitern und den anstehenden Tod von Zara-

thustra getröstet zu werden: «Du hast aus der Gefahr deinen Beruf

gemacht, daran ist nichts zu verachten. Nun gehst du an deinem

Beruf zu Grunde: dafür will ich dich mit meinen Händen

begraben.» Gerade die hier anklingende Zurückhaltung und Skepsis

gegenüber den Gelingenschancen der Selbstüberschreitung
scheint mir entscheidend für eine denkbare, aber bisher nur
selten erwähnte Affinität Nietzsches zur Gegenwart und vorstellbaren

Zukunft. Denn diese Einstellung setzt ja einerseits voraus,
dass das Festhalten an einem gegebenen Status verachtenswert,

wenn nicht unmöglich ist - keinen metahistorisch normativ
gesetzten Begriff der einen «Menschlichkeit» soll es geben (und

klingt uns nicht das Bestehen auf einem normativ und stabil

gehaltenen Konzept des Menschseins zunehmend banal?).
Andererseits ist Zarathustra weit entfernt von einer derzeit noch
manchmal lauten Aufregung angesichts der durch Technologie
(als «Enhancement») ermöglichten «Trans-» oder «Posthumanismen»

(die aber im Abflauen begriffen ist). Die mit Leroi-Gourhan

auf langfristige evolutionäre Tiefenschärfe zugeschnittenen und

mit Nietzsche skeptischen Fragen im Blick auf die Gegenwart und
für die Zukunft, die ich verfolgen möchte, lauten also: Was sind

die spezifischen Schwellen potentieller Selbstüberschreitung, an

denen wir derzeit stehen; welche Konsequenzen zeichnen sich für
den Vollzug der je nächsten Schritte ab; und welche Reaktion auf
solche Hochrechnungen von den Konsequenzen des Überschreitens

legt eine kosmologische Sichtweise nahe?

Die Pole schmelzen

Gleichsam in der Mitte unter diesen Szenarien der Gegenwart
steht unsere individuelle Wahrnehmung des Alltags, welche sich

derzeit global von einem Feld der Kontingenz zu einem Universum

der Kontingenz verschiebt. Dabei entspricht die Formel vom
«Feld der Kontingenz» der seit den bürgerlichen Revolutionen
dem Subjekt zugeschriebenen Form der Freiheit. Sie besteht aus

einem Horizont von für je verschiedene Entscheidungen offenen
Situationen (Kontingenz), der sich zwischen Situationen ohne

Freiheit («Notwendigkeit») und Situationen mit vorgestellter,
aber nicht realisierbarer Freiheit («Unmöglichkeit») erstreckt. Die

beiden das Feld der Kontingenz begrenzenden Pole von «Notwendigkeit»

und «Unmöglichkeit», meine ich, befinden sich derzeit in
einem Schmelzprozess. Wenn sich etwa sexuelle Identität früher
als Notwendigkeit aus der Anatomie jeweiliger Genitalien ergab,

so hat die Transgenderchirurgie mittlerweile begonnen, hier
einen neuen Bereich der Kontingenz zu eröffnen. Und während

Allgegenwart schon immer vorstellbar war, aber als eine für
Menschen nicht erreichbare Imagination zum Gottesprädikat wurde,

ist inzwischen aus dieser Unmöglichkeit eine ganz normale, sich

erweiternde Wirklichkeit geworden (ohne die es uns zum Beispiel
viel schwerer gefallen wäre, die Covid-Zeit zu überleben). Das

fortschreitende Schmelzen der beiden Kontrastpole des Felds von
Kontingenz mit seiner Tendenz, in ein Universum von Kontingenz

umzuschlagen, ist gewiss ein enormer Zuwachs an Freiheit.
Doch vor allem schlägt das Universum der Kontingenz existentiell
in eine zur Panik anschwellende menschliche Angst um, in Absenz

des Notwendigen und des Unmöglichen vom Anwachsen alltäglicher

Komplexität hoffnungslos überfordert zu werden.

Die zweite Schwelle lässt sich markanter an ein naturwissenschaftliches

Ereignis binden, nämlich die Entzifferung des

menschlichen Genoms - und an die von ihm untrennbare Utopie,
einen in vieler Hinsicht «besseren Menschen» zu züchten. Auf der
Hand lagen hier schon immer eine Reihe von - nicht allein historisch

- hochproblematischen Affinitäten. Andererseits habe ich
die Logik von Peter Sloterdijks intellektuell riskanter Intervention
nie vergessen, nach der es sich die Menschheit nicht leisten kann,
diese Chance zur Selbstverbesserung ungenutzt zu lassen. Derzeit
scheinen die Visionen von Genmanipulation - wohl aufgrund des

Aspekts derzeit noch nicht kontrollierbarer langfristiger
Nebenwirkungen - unter ein Tabu gefallen zu sein. Rückgängig und
mithin unschädlich können sie allerdings - ebenso wenig wie das

Potenzial einer nuklearen Selbstzerstörung der Menschheit - nie

mehr gemacht werden.

Künstliche Intelligenz als dritte Schwelle sollte streng genommen

gar nicht mehr zum menschenbetriebenen «Enhancement»

gerechnet werden, weil seit einigen Jahren schon die Algorithmen
der Software selbst via «Deep Learning» beschleunigend den Vollzug

immer neuer Schritte hin zu einer der menschlichen überlegenen

Intelligenz vollziehen. Nicht auszuschliessen, dass eine solche

machtvollere Intelligenz bereits existiert und die Menschheit
ohne deren Wissen steuert (hier konvergieren Covid-ausgelöste
und wahrscheinlich paranoide Fantasien von der Menschheitsmanipulation

mit der erschreckenden Hochrechnung realistisch
denkbarer Entwicklungen). Nachdem sich im Zukunftsblick auf
eine solche von Menschen ausgelöste Möglichkeit der Gedanke

jedenfalls nicht mehr neutralisieren lässt, dass künstliche Intelligenz

die Menschheit unterwerfen oder sogar eliminieren könnte,
haben auch hier (vielleicht zu spät) politische Diskussionen zur
Unterbindung potentieller Fortschritte eingesetzt, deren je

nächster der sprichwörtliche «Schritt zu viel» sein könnte.

Pessimistische Tönung
Am deutlichsten hörbar freilich, vor allem in bezug auf die

Konsequenzen (unsere zweite Frage), ist die derzeit durchaus «politische»

Rede von einer Schwelle «in Gegenrichtung» sozusagen,
von einer Schwelle, die wir schon überschritten haben könnten -
ohne dass die Möglichkeit einer Umkehr zurück zum Erhalten des

Lebens der Menschheit auf der Erde verbleibt. Es handelt sich um
jene Schwelle, die vor allem mit bedrohlichen Syndromen wie

58



SCHWEIZER MONAT 1083 FEBRUAR 2021 DOSSIER

dem «Klimawandel» verbunden wird, aber und auch mit dem

abstrakteren Konzept des «Anthropozäns» als der Zeitspanne
zwischen den ersten schädlichen Auswirkungen menschlicher
Präsenz auf die Biosphäre des Planeten und dem in nähere oder ferne

Zukunft projizierten, meist als «selbstverschuldet» gedeuteten
Ende dieser Präsenz. Rhetorisch wie politisch haben die

Untergangsszenarien solch pessimistischer Tönung - intensiviert durch
die Furcht vor den Folgen einer fahrlässigen Überschreitung
anscheinend noch vor uns liegender Schwellen (wie «Alltag als

Universum der Kontingenz», «Genmanipulation», «künstliche

Intelligenz») - machtvolle Vorschläge und beginnende Energien zur
kollektiven, ökologisch motivierten Selbsteinschränkung der
Menschen mit globaler Wirkung auf den Weg gebracht. Ihr
gemeinsames Ziel ist die aktive Aufhebung der von Leroi-Gourhan

skizzierten Dynamik einer beschleunigenden Evolution in den

nichtbiologischen Medien von Kultur und Technologie - mit dem

Letztziel einer langfristigen, wenn nicht unbegrenzten Erhaltung
menschlichen Lebens auf dem Planeten.

Abschied in Würde?
Wie steht es aus kosmologischer Perspektive um die Chancen und

um den Status dieser Selbstrettungsstrategie der Menschheit?
Obwohl sie nur die menschengetragene Dimension der Evolution
anvisiert, wird der Drang nach kollektiver Selbsterhaltung generell als

alternativenlos und mithin als «natürlich» erlebt. Dagegen liesse

sich zunächst einwenden, dass nach aller Wahrscheinlichkeit keine

andere biologische Gattung auf unserem Planeten je eine Vorstellung

von ihrer eigenen Zukunft gehabt hat. Mit anderen Worten:
die unbegrenzte Erhaltung der Menschheit ist ein durchaus

anthropozentrisches Ziel ohne denkbare ökologische Rechtfertigung. Unter

dieser Voraussetzung aber taucht die kaum je diskutierte Frage

auf, wie einschneidend die zum langfristigen Erhalt der Menschheit

notwendigen Einschränkungen denn wären - und ob wir (die

gegenwärtigen und die anstehenden Generationen) tatsächlich bereit

sind, einen wohl grundsätzlichen existentiellen Verzicht zugunsten

von Menschen einer entfernten Zukunft hinzunehmen. Dies einmal

ganz abgesehen von der nicht aufzuhebenden Ungewissheit
hinsichtlich des Erfolgs solcher Opfer.

Kosmologisch gesehen erscheint das Ende der Menschheit

jedenfalls als der anzunehmende Normalfall, woraus - ganz im

Gegensatz zur Alternativenlosigkeit der maximalen Selbsterhaltung

- als Alternative die Frage hervorgeht, ob sich die Menschheit

auf einen Abschied in Würde vom Planeten einstellen könnte.

Wenn immer ich freilich in den vergangenen Jahren diesen
Gedanken formuliert habe, bin ich auf Lachen gestossen, ausgelöst

offenbar von dem Missverständnis, er sei das Ergebnis eines

ironischen Impulses. Mich hat diese Reaktion eher an Passagen

bei Nietzsche erinnert, wo Zarathustra vom Lachen - und vom
Tanzen - als Symptomen der Schwelle zwischen dem Menschen

und dem Übermenschen spricht: «Wie vieles ist noch möglich!
Lernt über euch selber lachen, wie man lachen muss!» Anders

gesagt: Könnten wir, ohne es bisher geahnt zu haben, an einer
Schwelle zum Übermenschen stehen?

Natürlich kann es nicht im Ernst um die Vermessenheit
gehen, einen eigenen Gedanken - als Symptom - in der Nachbarschaft

des Begriffs vom «Übermenschen» zu platzieren. Für relevant

halte ich an dieser Stelle der Reflexion jedoch die Konvergenz

zwischen dem Übermenschen und dem Motiv von der «ewigen

Wiederkunft», das Nietzsche ja aus den kosmologischen
Überlegungen seiner Zeit übernommen hatte und philosophisch
weiterentwickelte. Zur Zeitlichkeit der ewigen Wiederkunft sollen

Phasen des Untergangs gehören, und für die Weiterführung
dieser Einsicht in die Einsicht von der Möglichkeit oder gar der

Unvermeidlichkeit eines Endes der Menschheit als Erfüllung des

Übermenschen gibt es Text-Evidenz: «Zarathustra aber fragt als

der Einzige und Erste: Wie wird der Mensch überwunden? Der
Übermensch liegt mir am Herzen, der ist mein Erstes und Einziges

-, und nicht der Mensch: nicht der Nächste, nicht der Ärmste,
nicht der Leidenste, nicht der Beste - oh meine Brüder, was ich
lieben kann am Menschen, das ist, dass er ein Übergang ist und
ein Untergang.» Hier erscheint der Übermensch als derjenige, der

- im Kontext der ewigen Wiederkunft - um das Verschwinden der

Menschen weiss. Offen bleibt, ob der Untergang auch den
Übermenschen betreffen wird, der um ihn weiss. Wenige Sätze weiter
stösst man auf eine Intuition, welche dies nahezulegen scheint.
Sie führt den Gedanken von der Einsicht in den Untergang des

Menschen als Teil der ewigen Wiederkunft weiter zu der Vorstellung

darüber, wie sich ein Abschied der Menschen vom Planeten

Erde «in Würde» vollziehen könnte: «Herz hat, wer Furcht kennt,
aber Furcht zwingt, wer den Abgrund sieht, aber mit Stolz.»

Friedrich Nietzsche gehört zu jenen Philosophen, deren Texte

ihre - auch entfernten - Leser zu eigenen Gedanken ermutigen,
statt ihnen die Übernahme nahtloser Argumente aufzuerlegen.
Welche Begriffe und Bilder ihm unsere Gegenwart als eine Zeit

vielfältig dramatischer Schwellen abverlangt hätte, werden wir
nie wissen. Doch seine Gedanken können Gespräche über diese

Gegenwart eröffnen, für die ein Abschied der Menschen vom
Planeten zur Bejahung des Lebens im kosmologischen Sinn wird.
Gerade weil die Evolution der Menschen, wie André Leroi-Gourhan

bemerkte, von der biologischen Dynamik abgewichen war
und sie durch Kultur und Technologie ersetzt hatte, sind wir
grundsätzlich fähig und frei, das Ende des Über-Lebens als

Bejahung des biologischen Lebens zu sehen und zu wählen. <

Hans Ulrich Gumbrecht
ist der Albert-Guérard-Professor emeritus in Literatur an der Stanford
University. Daneben ist er ständiger Gastprofessor an der Universidade
de Lisboa sowie Presidential Professor an der Hebrew University in
Jerusalem. Zuletzt von ihm erschienen: «Prosa der Welt: Denis Diderot
und die Peripherie der Aufklärung» (Suhrkamp, 2020).

59


	An der Schwelle zum Übermenschen : oder in die Gegenrichtung?

