
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 101 (2021)

Heft: 1087

Artikel: Mehr Voltaire, weniger Rousseau

Autor: Reinhardt, Volker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-958219

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-958219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1087 JUNI 2021

Mehr Voltaire,
weniger Rousseau
In der Pandemie ist Voltaire, der sich für Wahrheit und Meinungsvielfalt einsetzte,
ein besserer Ratgeber als Rousseau, der die Verbreitung gefährlicher Ideen verbieten wollte.

von Volker Reinhardt

Erdbeben
können nicht nur tödliche, sondern auch heilsame

Erschütterungen zur Folge haben. Als am l. November 1755

ein Seebeben mit anschliessendem Tsunami einen grossen Teil
der Stadt Lissabon zerstörte und Zehntausende von Menschenleben

kostete, griff Voltaire in seiner lieblichen Villa am Stadtrand

von Genf zur Feder und schrieb seine endgültige Absage an den

gütigen Schöpfergott, die ihm die Frommen aller Länder und

Richtungen bis heute nicht verziehen haben. Einer seiner empörtesten

Leser war ein citoyen de Genève namens Jean-Jacques Rousseau.

Sein Vorwurf an die Adresse Voltaires lautete, auf den Punkt

gebracht: nichts als Zynismus und nackter Nihilismus! In Zeiten
des Elends brauchten die Menschen nicht brutale Wahrheiten,
sondern Trost. Daraus leitete Rousseau die Forderung ab, dass das

aufgeklärte Gebot der Toleranz nicht für die Intoleranten, zum

Beispiel nicht für verfolgungswütige Geistliche aller Konfessionen,

gelten dürfe.

Beides klingt 2021 verblüffend aktuell. Umformuliert in den

Jargon der Gegenwart, heisst das: Nachrichten müssen auf die

Seelenlage der Masse abgestimmt und entsprechend gefiltert
werden. Was deprimiert oder zum Über-die-Stränge-Schlagen

animiert, muss unterdrückt oder notfalls geschwärzt werden.

Mit anderen Worten: Der Mensch muss zu seinem Besten

unmündig gehalten, notfalls sogar getäuscht, auf jeden Fall aber

erzogen werden, auch gegen seinen Willen. Und noch
gravierender: Schädliche Ideen sind gefährlich, ihre Veröffentlichung
muss daher verboten werden. Voltaire war in beiden Fragen
entschieden gegenteiliger Meinung: Die Aufgabe eines Schriftstellers

ist es nicht, Balsam auf geschundene Seelen aufzutragen,

sondern zu sagen, was Sache ist: Die Natur hat die
Menschen zu grausamen Übeln verdammt, und die Grausamkeiten,
die sich die Menschen selbst zufügen, sind ebenfalls das Werk
der Natur, denn sie hat die Menschen so gemacht, wie sie nun
einmal sind. Und weil das nun einmal so ist, muss alles, wirklich
alles sagbar und publizierbar sein, gerade auch das Falsche und
Böse. Gesetze gelten nur für Handlungen, nicht für Ideen.
Gedanken sind frei, selbst dann, wenn sie diese Freiheit einschränken

wollen. Diese Freiheit geht sogar so weit, dass man schrei¬

ben darf, dass bestimmte Ideen verfolgt werden müssen - erst

wenn man selbst zur Verfolgung schreitet, hat der Staat

einzugreifen.

Rousseau hat sich durchgesetzt
Voltaire wusste, wovon er schrieb: Jesuiten und Juristen forderten
seit Jahrzehnten, dass man ihm endlich sein Publizistenhandwerk

legen sollte. Der Leitgedanke hinter dieser Forderung nach einer

grenzenlosen Freiheit des Sagbaren war, dass nur so und nicht
durch Verbote abstruse Vorstellungen wirkungsvoll bekämpft
und damit widerlegt werden können. Umgekehrt bildet, was zu

sagen und zu schreiben untersagt ist und deshalb in den Untergrund

abgedrängt wird, nur den Nährboden für Verschwörungstheorien.

Anno 1756 war diese grenzenlose Freiheit eine Utopie,
und das ist bis heute so geblieben, mehr denn je. Denn den Kampf

um die Zuträglichkeit der Wahrheit und die Grenzen der Toleranz

hat Rousseau 2021 auf der ganzen Linie gewonnen: mit seinem

Bild vom Menschen, dem die Natur angeblich viel Empathie und
keinerlei Neigung zum Bösen mitgegeben hat, und mit seinem Bild

einer Natur, in der alles so lieblich und harmonisch geordnet ist,
dass das Abbild ihres gütigen Schöpfers für den überall
durchscheint, der die Stimme der Natur in seinem Inneren nur frei sprechen

lässt. Rousseau schrieb in seinem Roman «Julie ou la nouvelle

Héloïse» den Tod schön, für Voltaire war er unnatürlich und

inakzeptabel und die Sterblichkeit ein Beweis gegen den lieben
Gott. Gerade deshalb zählte für ihn jedes Menschenleben, wie
sein Kampf gegen die Justizmorde seiner Zeit belegt.

Seine konkrete Nutzanwendung lautete: Im Umgang mit Tod

und Leben hilft Tränenseligkeit, gepaart mit Illusionen, nicht weiter,

sondern nur nüchternste Rationalität. In diesem Sinne ist
nicht das Gegeneinanderaufrechnen von Sterblichkeitsziffern
menschenfeindlich, sondern die überbordende Gefühligkeit, die

sich gegen solche «Hartherzigkeiten» wehrt. Brutal ist die Conditio

humana, nicht derjenige, der sie aufdeckt. Als der Tübinger
Oberbürgermeister Boris Palmer Ende April 2020 die Rechnung

aufmachte, dass mit dem Lockdown in Europa der Tod mancher

alten Menschen verhindert, aber durch exorbitante Einnahmen-

56



SCHWEIZER MONAT 1087 JUNI 2021 DOSSIER

Verluste der öffentlichen Hand der Tod von sehr vielen Kindern in
der Dritten Welt in Kauf genommen werde, ging ein Shitstorm
über ihn nieder, der sich in Wirklichkeit gegen die angeblich so

menschenfreundliche «Schöpfung» hätte richten müssen.

Würde der Staat Alkohol und Tabakgenuss verbieten, würde er

die Mortalität in viel höherem Masse als durch alle Corona-Ein-

dämmungs-Massnahmen reduzieren; dasselbe gilt für
flächendeckende Tempolimits auf allen Strassen. Da er das nicht tut,
nimmt er die entsprechenden Todesfälle in Kauf. Ist er deswegen

grausam und unmenschlich? Die Antwort lautet: Der Staat

hat seine eigene Räson, die man Staatsräson nennt. Ohne Alkohol

und Zigaretten brechen staatliche Einnahmen weg, also

appelliert er an die individuelle Eigenverantwortung. Darüber
echauffiert sich niemand, ganz anders sieht es in Sachen Corona

aus. Man kann das Heuchelei nennen, zumal ein durchgreifender

Schutz der Verwundbarsten durch obligatorische Tests von
Pflegepersonal lange vernachlässigt wurde. Zudem hält sich das

Mitleid mit denjenigen, denen de facto Berufsverbot erteilt wird,
in bemerkenswert engen Grenzen. Nochmals: Rousseau hat auf
der ganzen Linie gesiegt.

Eine ideologische Polarisierung wie im Kalten Krieg
1756 bestand die von Voltaire eingeforderte frei räsonierende

Zivilgesellschaft europaweit aus ein paar tausend wohlhabenden

und gebildeten Bürgern, die sich teure Zeitungen und Zeitschriften

leisten und diese auch noch lesen und verstehen konnten.
2021 umfasst diese Zivilgesellschaft die Gesamtheit der Bürgerinnen

und Bürger, denen man individuell und kollektiv zutraut, in
freier und rationaler Willensentscheidung an der Wahlurne

eigenverantwortlich zu ihrem eigenen Vorteil und zugleich zugunsten

des Gemeinwohls zu entscheiden; zu dieser Gruppe zählen

ohne Unterschied von Geschlecht, Besitz und Bildung - die Kriterien,

die im 18. Jahrhundert und oft noch lange danach für Er¬

teilung oder Verweigerung politischer Rechte ausschlaggebend

waren - alle Personen ab 18 und wahrscheinlich bald sogar ab

16 Jahren. Das damit ausgestellte öffentliche Mündigkeitszeugnis
aber wird im Zeichen von Corona allenthalben zurückgenommen
und entwertet.

Das zeigt sich mit durchschlagender Wirkung auf allen Ebenen.

Die gegenwärtige Debatte über die Art und Weise, wie sich

die Ansteckung durch Covid-19 am effizientesten bekämpfen
lässt, hat nicht zu einer Freiheit des Diskurses, sondern zur extremen

Verengung, mehr noch: zu einer ideologischen Polarisierung,

geführt, die an Lagerbildungen des Kalten Krieges erinnert. Wer

an den von oben verordneten Strategien der Pandemiebekämp-

fung Skepsis oder gar Zweifel anmeldet - wohl gemerkt: nicht an

der Existenz oder am Gefahrenpotenzial der Pandemie oder an

der Notwendigkeit, diese zu bekämpfen, sondern ausschliesslich

an der Effizienz der getroffenen Massnahmen -, wird als

Abweichler ausgegrenzt, und zwar nach dem aus der Geschichte nur
allzu bekannten Verkettungsmuster: Falsche Meinungen stecken

an, führen zu Defätismus, lösen die Disziplin breiter
Bevölkerungsschichten auf und haben deshalb eine Verschlimmerung der

Infektionslage zur Folge. Genauso haben die Inquisitoren des

16. und 17. Jahrhunderts argumentiert: Ketzereien stecken an,

Bücher mit «nicht korrekten» Meinungen müssen deshalb verboten,

besser noch: verbrannt, werden. Dahinter steht die Überzeugung,

dass diejenigen, die sie lesen, von irrigen Thesen verführt
werden, weil sie selbst zur Wahrheitsfindung unfähig sind und
dazu autoritativer Anleitung und Anweisung bedürfen. Deshalb

führte die katholische Kirche bis 1965 einen Katalog der verbotenen

Bücher, die devote Gläubige bei Gefahr für ihr Seelenheil

nicht lesen durften.
Die Analogie zur Coronalage sticht ins Auge. Wenn der Staat

momentan mit seinen Versuchen, die Ansteckung durch die

Regulierung des öffentlichen Raumes zu bekämpfen, an Grenzen

Anzeige

Familie Zahner 8467 Truttikon à t

Fr. ly052 317 19 49 www.zahner.biz I zahner@swissworld.com

Kräftiger Pinot noir, Lagenkelterung aus unserer
besten Parzelle. Kein Barrique-Ausbau.

Truttiker Dunkelrot
Stiefelhalde

57



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1087 JUNI 2021

«Folgsamkeit wird
damals wie heute
im Zeichen eines
allgegenwärtigen
obrigkeitlichen Aktio-
nismus eingefordert.
Was einst wie heute
zählt, ist der Eindruck:
<Die da oben> tun
etwas für dich.»
Volker Reinhardt

stösst, weil sich das Leben und mit ihm die Infektion aufgrund der

äusseren Sperrungen in die Privatsphäre verlagern, hat er das

zuzugeben und sich auf dringende Appelle an die individuelle

Verantwortung zu beschränken; jeder Schritt über diese Grenze

hinaus ist ein Verstoss gegen die Theorie der demokratischen

Mündigkeit und damit eine Infragestellung seiner eigenen

Existenzberechtigung.

Erwünschte Angst: Mit Schreckensszenarien zum Gehorsam

Das gilt umso mehr, als die Meinung der Expertinnen und Experten

zu vielen relevanten Aspekten der Pandemie keineswegs
einheitlich oder auch nur eindeutig ist. Das ist keineswegs ein

Vorwurf, sondern auch nur eine nüchterne Bestandsaufnahme. Auch

von dieser Seite wären mehr Eingeständnisse des zumindest
partiellen Nichtwissens in vieler Hinsicht heilsam. In einer
selbstbestimmten Zivilgesellschaft führen sie nicht zu Verunsicherung,
sondern im Gegenteil: zu selbständiger Meinungsbildung und
damit zu gesteigerter Akzeptanz vernünftiger Verhaltensregeln.
Wer der Meinung ist, dass die Zivilgesellschaft dazu nicht in der

Lage ist - und diesen Eindruck erwecken staatliche Organe
augenblicklich oft -, möge das bitte offen sagen, denn damit stellt er die

Grundlagen der Demokratie als ganze in Frage.

So aber ähnelt die gegenwärtige Lage den Lebensverhältnissen

längst vergangener Pestkatastrophen, in denen ein Viertel bis

ein Drittel aller Menschen einen entsetzlichen Tod starben, auf
bizarre Weise. Schon im Jahr des Unheils 1348 fühlten sich die

Obrigkeiten zur Regulierung der kollektiven Stimmungslage
berufen. So wurde im Zeichen des Massensterbens das Läuten der

Totenglocke verboten, um eine weitere Ausbreitung von Angst
und Panik zu verhindern. 2021 ist die Absicht, die öffentliche
Seele zu streicheln und damit kollektives Verhalten zu steuern,
dieselbe, das konkrete Vorgehen aber eher umgekehrt. Medien
aller Art, in Deutschland leider auch die öffentlich-rechtlichen,
berichten vorzugsweise von Schreckensszenarien in anderen

Ländern und meiden konsequent Vergleiche mit Gegenden, die es

besser haben: um Angst zu schüren, die Durchhaltemoral hochzuhalten

und Forderungen nach einer grundlegenden Umorientie-

rung gar nicht erst aufkommen zu lassen. Dabei wird Differenzierung

bewusst vermieden - was in Italien, England oder Portugal
anders ist, zum Beispiel bezüglich Altersstruktur oder des öffentlichen

Gesundheitswesens, wird bewusst nicht herausgearbeitet:

Angst ist erwünscht, weil sie die erwünschten Reaktionen
hervorbringen soll. Im Zeitalter der Inquisitionen war das die Angst vor
dem lodernden Scheiterhaufen und den ewigen Feuern der Hölle

und als deren Folge Kirchenfrömmigkeit, heute ist es Unterwerfung

und Gehorsam. Entmündigung ist es in beiden Fällen. Das

gilt auch für auffallende Ausblendungen, etwa zu den ökonomischen

Langzeitfolgen der beiden Lockdowns.

Folgsamkeit wird damals wie heute im Zeichen eines

allgegenwärtigen obrigkeitlichen Aktionismus eingefordert. Was einst
wie heute zählt, ist der Eindruck: «Die da oben» tun etwas für dich.
Ob diese Massnahmen wie etwa die deutsche 15-Kilometer-Um-
kreis-Regel in sich schlüssig, aufeinander abgestimmt oder gar
erfolgversprechend sind, ist zweitrangig. Das war in Pestepidemien

vergangener Jahrhunderte ähnlich: Die Mächtigen mussten
ihre angeblich von Gott übertragene Macht rechtfertigen, mit
Tatenlosigkeit hätten sie diese Legitimität verloren. Auch die Vol-
taire'sche Idee, dass die Unterdrückung der Meinungsfreiheit und

Meinungsvielfalt absurde Vorstellungen aller Art hervorbringt,
bewahrheitet sich 2021. Zuzugeben, dass das Meinungsspektrum
zur effizienten Bekämpfung von Covid-19 - dem vernünftigen
und für alle verbindlichen Ziel - durchaus geteilter und das

gesicherte Wissen über die Pandemie geringer ist, als der Anschein

erweckt wird, wäre wahrscheinlich die beste Methode, Corona-

leugnern und anderen Verschwörungstheoretikern das Wasser

abzugraben. <

Volker Reinhardt
ist Professor für Allgemeine und Schweizer Geschichte der Neuzeit
an der Universität Freiburg. Neu von ihm erschienen: «Die Macht der
Seuche: Wie die Grosse Pest die Welt veränderte» (C. H. Beck, 2021).

58


	Mehr Voltaire, weniger Rousseau

