
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 101 (2021)

Heft: 1092

Artikel: Die Umdeutung von "Gender" schadet den Frauen

Autor: Lawford-Smith, Holly

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-958308

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-958308
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1092 DEZEMBER 2021 /JANUAR 2022

Die Umdeutung von «Gender»
schadet den Frauen
Der genderkritische Feminismus korrigiert die Irrtümer, die mit der
gesellschaftspolitischen Popularisierung des Genderbegriffs einhergehen.

von Holly Lawford-Smith

Auch wenn der Begriff «Feminismus» allgemein bekannt ist,
sind wahrscheinlich nur wenige Menschen in der Lage, seine

vielen verschiedenen Arten auseinanderzuhalten, die in der
öffentlichen Wahrnehmung um die Vorrangstellung ringen. Noch

wenigere werden bislang wahrscheinlich vom «genderkritischen
Feminismus» gehört haben, der neuesten und vielleicht umstrittensten

Form, die gerade in dieses Gerangel einsteigt. Doch die

innerfeministische Kontroverse schwappt von aktivistischen
Gruppen und den Hochschulen ins öffentliche Leben über und
weckt dabei auch die Neugier von Menschen, die kein besonderes

Interesse am Feminismus haben und sich selbst auch nicht als

Feministinnen verstehen.

Auf Anhieb mag sich nicht erschliessen, was an den Überzeugungen

des genderkritischen Feminismus so brisant ist oder weshalb

dieser einen derartigen Zorn anderer Feministinnen auf sich

zieht, dass der diesbezügliche Konflikt mittlerweile zu einem

Belang von allgemeinem Interesse geworden ist. Genderkritische
Feministinnen beleben die Tradition des radikalen Feminismus wieder,

der Ende der i96oer-Jahre in den Vereinigten Staaten
entstand. Sie sind der Ansicht, dass es zwei Geschlechter gibt, dass

das weibliche Geschlecht historisch gesehen unterworfen worden

ist, dass die Gleichstellung der Geschlechter bislang in keinem
Land erreicht wurde, obwohl in einigen Ländern grössere
Fortschritte erzielt wurden als in anderen, und dass es, bis es zu dieser

Gleichstellung kommt, als Mittel zu ihrer Verwirklichung weiterhin

wichtig ist, die geschlechtsspezifischen Rechte weiblicher
Menschen gesetzlich zu schützen.

Falls es ungewöhnlich anmutet, dass ich hier von
«geschlechtsspezifischen Rechten weiblicher Menschen» spreche
und nicht direkter von «Frauenrechten», liegt das daran, dass es

einen Konflikt bezüglich der grundlegendsten Begriffe gibt, die

Feministinnen verwenden. Genderkritische Feministinnen gehen
davon aus, dass eine «Frau» ein erwachsener weiblicher Mensch

ist, während viele unserer Gegnerinnen und Gegner anderer

Meinung sind und finden, dass eine «Frau» jede Person sei, die sich

selbst für eine solche halte. Wollte ich diese gegnerische Ansicht
mit unserer Sprache ausdrücken, würde ich sagen, dass eine Frau

für sie «eine Person beiderlei Geschlechts ist, die sich selbst als

Frau bezeichnet», aber das würde die Sache zu unseren Gunsten

verzerren, denn unsere Gegnerinnen und Gegner sind zumeist

Geschlechtsleugner. Sie denken, dass Geschlecht ein soziales

Konstrukt oder eine Vorstellung sei, «Punkte in einem
mehrdimensionalen Raum» oder gar ein «enormes, unendlich formbares

Kontinuum». Wenn das (biologische) Geschlecht (englisch «sex»)

ausgeräumt ist, bleibt nur noch «Gender» (deutsch «soziales

Geschlecht») übrig, was nun allerdings nicht so verstanden wird, wie

es Feministinnen zuerst konzipiert hatten - einst waren damit
«Geschlechterrollen» gemeint -, sondern vielmehr als Identität
neu entworfen wird. «Frau», «Mann» und «nichtbinär» sind
nunmehr Arten und Weisen, wie Menschen sich selbst empfinden,

gleichauf mit anderen Identitätsmarkern wie Nationalität
(«Schweizerin»), Ethnizität/Kultur («Perser»), Verwandtschaft
(«Mutter»), Beruf («Journalistin») und mehr.

Minoritäre Anerkennungskämpfe
1992 nannte der Philosoph Charles Taylor in seinem Essay «The

Politics of Recognition» (Die Politik der Anerkennung) Identität
«das Verständnis einer Person darüber, wer sie ist, über ihre

grundlegenden, definierenden Eigenschaften als menschliches
Wesen». Ein wichtiger Gedanke war damals, dass Identität soziale

Anerkennung voraussetze, dass «eine Person oder eine Gruppe an

Menschen» also «wirklichen Schaden erleiden kann, eine wirkliche

Verzerrung erlebt, wenn die Menschen oder die Gesellschaft

um sie herum ihnen ein beschränkendes oder erniedrigendes oder

verächtliches Bild von sich selbst widerspiegelt», und dass die

Nichtanerkennung «Schaden zufügen» und «eine Form der

Unterdrückung» sein könne. Wenn «Geschlechtsidentität» ein neuer

Identitätsaspekt ist und Identität soziale Anerkennung erfordert,
weil Nichtanerkennung Schaden anrichten oder unterdrücken
kann, wäre die Verweigerung der Anerkennung der «Geschlechtsidentität»

einer Person moralisches Unrecht. Demnach scheint es

eine einfache Erklärung dafür zu geben, warum es so heftige
moralische Reaktionen auf das Engagement genderkritischer
Feministinnen gibt.

Wenn genderkritische Feministinnen recht damit haben, dass

Geschlecht zählt, dann spielt auch das Geschlecht jener Men-

60



«Genderkritische Feministinnen —»

gehen davon aus, dass eine <Frau> ein
erwachsener weiblicher Mensch ist,

'

während viele unserer Gegnerinnen und
Gegner finden, dass eine <Frau> jede Person
sei, die sich selbst für eine solche halte.»

Holly Lawford-Smith, fotografiert von Natalie J. Russell.

61



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1092 DEZEMBER 2021 /JANUAR 2022

sehen eine Rolle, die von «Geschlechtsidentitäten» sprechen.
Hierdurch entsteht eine Spannung zwischen der Art und Weise,

wie genderkritische Feministinnen Transfrauen kategorisieren,
nämlich nach deren Geschlecht und der Art und Weise, wie viele

Transfrauen sich selbst kategorisieren - entlang ihrer gefühlten
Geschlechtsidentität als «Frauen». Diese Spannung wird zu einem

Interessenkonflikt, wenn es um bislang geschlechtergetrennte
Räume und Angebote geht. Wenn diese weiterhin nach Geschlecht

sortiert werden, werden Transmenschen ausgeschlossen; werden

sie nach Geschlechtsidentität neu verteilt, gibt es jedoch keine

geschlechtsspezifischen Räume und Angebote mehr. Verdienen

Geschlechtsidentitäten also Anerkennung? Und noch wichtiger:
Gebührt ihnen nur deshalb Anerkennung, weil sie geschlechtliche

Kategorien wie Männer und Frauen ablösen?

Gegen identitären Artenschutz
Nur weil etwas als ein Aspekt der «Identität» bezeichnet wird,
heisst dies noch nicht, dass dieser unangreifbar ist. Nationale

Identität beispielsweise wird von Kosmopoliten heftig kritisiert,
da sie der Meinung sind, dass sie eine Form der Parteilichkeit
gegenüber Mitbürgern befördere, die zur Rechtfertigung einer wenig

mitfühlenden nationalen Einwanderungspolitik verwendet
werden könne. Identitäten können sich auch ändern: Dies zu leugnen,

wäre eine unangemessene Beschränkung der Autonomie der

Person und ihrer Möglichkeiten. Manche Identitäten weisen
zudem Wahrheitsbedingungen auf: Jemand, der sich als Schriftsteller

identifiziert, in seinem Leben jedoch kein einziges Wort
geschrieben hat, macht wahrscheinlich einen Fehler. Wenn es schon

im allgemeinen Probleme mit Aspekten der Identität geben kann,

gibt es keinen Grund zur Annahme, dass «Geschlechtsidentität»

im besonderen frei von solchen wäre.

Und tatsächlich ist dies genau das, was genderkritische
Feministinnen behaupten. «Geschlechtsidentität» ist kein neuer
Aspekt der Identität, sondern die Aneignung eines bestehenden

Konzepts - Gender -, das für den Feminismus einst entscheidend

war. «Gender» war einmal ein Begriff für all jene sozialen und
kulturellen Praktiken, die einem Individuum auf Grundlage des

Geschlechts auferlegt wurden und die Frauen dazu zwangen, sich

auf bestimmte Weise zu sehen und zu verhalten: Gender ist das,

was weibliche Menschen feminin macht oder dies zumindest
versucht. Dieses Konzept ist für den Feminismus unverzichtbar.

Allerdings haben Teile des Feminismus den moralischen

Bankrott erklärt und biedern sich dem Transaktivismus an, in
dessen Namen sie bisweilen aktiv gegen diejenigen vorgehen, die

sich dem Trend zur Umdefinition des Begriffs «Gender»

widersetzen. Im alten Verständnis hatte «Gender» nichts mit Identität
zu tun. Gemäss der neuen Definition hingegen soll es dabei zur
Gänze um Identität gehen. Ob man den Konflikt zwischen gen-
derkritischen Feministinnen und anderen Feministinnen
nachvollziehen kann, hängt auch davon ab, ob man versteht, was bei

diesem begrifflichen Wandel für Frauen auf dem Spiel steht. Die

gesellschaftliche Anerkennung von Frauen - das vorrangige
Projekt, das Frauen voll in das öffentliche Leben einbeziehen soll -
erfordert die Berücksichtigung ihrer Eigenheiten: ihres
Geschlechts sowie der sozialen und kulturellen Bedeutung, die dem

Frausein jahrtausendelang zugewiesen wurde. Wenn Frauen

heute sagen, dass eine Frau zu sein nichts anderes sei, als weiblichen

Geschlechts zu sein, weisen sie damit männliche Vorstellungen

zurück, wie sie zu sein haben - und genau das meinte
«Gender» einst.

Keine «Anerkennung» einer anderen Gruppe sollte das

vorrangige Anliegen der Gleichstellung der Geschlechter beeinträchtigen

dürfen - und schon gar nicht, wenn es leicht verfügbare
Alternativen gibt. «Geschlechtsidentitäten» können problemlos als

selbständige Attribute wie beispielsweise Religion und Ähnliches

geschützt werden, statt beharrlich mit Geschlecht vermengt zu
werden. Sie getrennt zu schützen, würde die Vorhaben beider

Gruppen voranbringen; «Geschlechtsidentität» als Form von
Geschlecht zu schützen, schadet hingegen der Gleichstellung der

Frauen.

Gleich oder anders?

Taylor fragte, ob der «Universalismus» Hierarchien abschaffe und
alle Menschen gleich behandle. Oder ist es der Respekt für die

«Differenz» und die jeweilige «Besonderheit», der Minderheitengruppen

und Einzelpersonen vor der Assimilierung in die dominante

Kultur schützt? Uneinigkeit hierüber führte zu fortwährenden

politischen Spannungen: Diejenigen, die der Meinung sind,
dass Anerkennung Universalismus voraussetze, sehen in
Massnahmen wie «positiver Diskriminierung» eine Verletzung des

Grundsatzes, alle Menschen gleich zu behandeln. Diejenigen
wiederum, die der Meinung sind, dass Anerkennung die Berücksichtigung

von Unterschieden erfordere, erkennen in «Blindheit»

gegenüber Unterschieden eine Möglichkeit, um Gleichheit lediglich
vorzutäuschen und tatsächlich erforderliche Schritte zu unterlassen.

Im Kontext des Multikulturalismus, wo die Unterschiede
zwischen Minderheitengruppen oft sofort ins Auge springen, ist Taylors

Frage sinnvoll. Was den Feminismus angeht, sind die Dinge

allerdings nicht ganz so einfach.

In ihrem 1984 erschienenen Aufsatz «Difference and

Dominance: On Sex Discrimination» hatte Catharine MacKinnon
argumentiert, dass die für den Feminismus lange sinnstiftende Frage

nach der «Gleichheit» und der «Differenz» der Geschlechter einen

männlichen Massstab voraussetze. Wem gleicht die Frau? Männern.

Von wem unterscheidet sie sich? Von Männern. In beiden

Fällen sind Männer der Massstab, an dem sie gemessen werden.

MacKinnon forderte uns auf, das ganze Denken von «Gleichheit

oder Unterschied» über Bord zu werfen und stattdessen durch ein
Denken über Herrschaft zu ersetzen. Die Aufgabe bestehe darin,
männliche Dominanz zu hinterfragen und zu verändern. «Nehmt

euren Fuss von unserem Nacken», schrieb sie, «gebt den Frauen

die gleiche Macht im gesellschaftlichen Leben.»

62



SCHWEIZER MONAT 1092 DEZEMBER 2021 /JANUAR 2022 DOSSIER

«Da der Frau so lange
die gleiche Macht
verweigert wurde,
können wir nicht
wissen, ob ihre Art
zu sein eine Frage
ihrer Natur oder eine
Frage ihrer sozialen
und kulturellen
Prägung ist.»
Holly Lawford-Smith

Meines Erachtens liegt die Bedeutung von MacKinnons
Einsicht darin, dass wir uns in bezug auf die Geschlechterdifferenz

agnostisch verhalten müssen. Da der Frau so lange die gleiche
Macht verweigert wurde, können wir nicht wissen, ob ihre Art zu

sein eine Frage ihrer Natur oder eine Frage ihrer sozialen und
kulturellen Prägung ist. «Können Sie sich vorstellen, dass man die

eine Hälfte der Bevölkerung aufwertet und die andere Hälfte

verunglimpft und dabei dennoch eine Bevölkerung hervorbringt, in
der alle gleich sind?», fragte MacKinnon. John Stuart Mill hatte
bereits 1869 in seiner Schrift «Die Hörigkeit der Frau» einen
ähnlichen Punkt gemacht, als er schrieb, dass das, was die «Natur»

der Frau genannt würde, eine höchst artifizielle Angelegenheit sei

- das Resultat erzwungener Unterdrückung in bestimmte

Richtungen und eines unnatürlichen Ansporns, andere Richtungen
einzuschlagen. Alles, was wir wissen, ist, dass Männer und Frauen

jetzt unterschiedlich sind: Er übt den grössten Teil der Gewalt aus,

sie schneidet in den meisten Sportarten schlechter ab. Die

«Anerkennung» dieser Unterschiede birgt die Gefahr, sie zu naturalisieren

und zu verfestigen. Einige mögen biologisch bedingt sein, so

dass sich das vielleicht als gar nicht schlecht herausstellt, aber das

wissen wir noch nicht. Das Beste, was wir aus dieser Position der

Ungewissheit heraus tun können, ist, eine Reihe instrumenteller
oder kontingenter Massnahmen zu ergreifen, die darauf abzielen,
die Fähigkeiten und die Möglichkeiten von Frauen zu verbessern.

MacKinnons Forderung, Männer sollten die Füsse vom Nacken

der Frauen nehmen, bedeutet, dass wir Räume, Dienstleistungen
und Angebote schaffen müssen, um die soziale Macht der Frauen

zu stärken und auszugleichen. Das ist es, was den Frauensport, die

Gesundheitsfürsorge für Frauen und den rechtlichen Schutz von
Frauen vor sexueller Diskriminierung rechtfertigt. Taylor war
nicht mit Fällen von «Anerkennung» einer marginalisierten
Gruppe befasst, die einer anderen die Gleichberechtigung kosten

würden.

Ein neuer Name für ein altes Anliegen
In gewissem Sinne ist der genderkritische Feminismus nicht neu.

Er ist ein neuer Name für eine alte Form des Feminismus, nämlich

für den Radikalfeminismus. Der neue Name schafft einen gewissen

Spielraum, um das Bewährte an die gegenwärtigen Gegebenheiten

anzupassen und Ideen, die nicht funktionieren, fallenzulassen,

ohne von den ursprünglichen Anhängerinnen beschuldigt

zu werden, theoretische Fehler zu begehen. In anderer Hinsicht
ist genderkritischer Feminismus jedoch grundsätzlich neu, denn

er entsteht in der Auseinandersetzung mit einem Mainstream-Feminismus,

der das öffentliche Bewusstsein fest im Griff hat -
zumindest in der politischen Linken -, und widersetzt sich dem

vehement. Genderkritischer Feminismus ist im Gegensatz zu jenem

Feminismus, der heutzutage in den meisten Gender-Studies-Kur-

sen gelehrt wird, nicht «queer», er ist nicht «für alle» da und er

glaubt auch nicht, dass jeder und jede eine «Geschlechtsidentität»

habe. Er lehnt die Behauptung ab, dass eine selbst erfundene «Ge¬

schlechtsidentität» irgendetwas mit dem biologischen Geschlecht

zu tun habe oder rechtlich wie das biologische Geschlecht
geschützt werden sollte. Genderkritischer Feminismus ist mit der

sozialen Struktur befasst, die die Entscheidungen einer Frau

beeinflussen, und nicht nur mit den Entscheidungen, die sie innerhalb

einer solchen Struktur fällt. Genderkritischer Feminismus ist
nicht intersektional (oder falls doch, dann höchstens auf eine sehr

spezifische, begrenzte Weise). Der wichtigste Punkt ist ohnehin,
dass sich genderkritischer Feminismus unapologetisch auf Frauen

fokussiert. Weibliche Menschen (die wir mit «Frauen» meinen)
sind die grösste Minderheitengruppe auf dem Planeten, und die

Gleichstellung der Geschlechter ist noch lange nicht Realität.

Genderkritischer Feminismus ist das, was MacKinnon 1983 einen

«unveränderten Feminismus» nannte. <

Aus dem Englischen übersetzt von Vojin Sasa Vukadinovic. Der Artikel ist auf
schweizermonat.ch in der Originalsprache verfügbar.

Holly Lawford-Smith
ist politische Philosophin und lehrt an der Universität Melbourne.

63


	Die Umdeutung von "Gender" schadet den Frauen

