
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 101 (2021)

Heft: 1089

Artikel: Die Ich-Du-Er-Sie-Es-Wir-Gruppe

Autor: Deegen, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-958257

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-958257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER MONAT 1089 SEPTEMBER 2021 DOSSIER

Die Ich-Du-Er-Sie-Es-Wir-Gruppe
Im Laufe der Geschichte der Menschheit haben sich die Solidaritätsgruppen stetig ausgeweitet.
Nur so wurde die Verantwortlichkeit für eine erweiterte Umwelt zum Thema.

von Peter Deegen

Am l. September 2015 beschloss die UNO-Vollversammlung die

Transformation der Welt. Die als «Aktionsplan für die

Menschen, den Planeten und den Wohlstand» angepriesene Agenda

2030 enthält 17 Nachhaltigkeitsziele, gegliedert in 169 Unterziele.

Endlich würden wir die eine Erde auf Dauer und für alle bewohnbar

erhalten können, so das Versprechen. Offenbar wird erneut
geglaubt, den Stein der Weisen gefunden zu haben, um daraus

Aktionspläne für die gesamte Menschheit ableiten zu können. Skepsis

ist geboten.
Deshalb soll hier eine lange Geschichte der Nachhaltigkeit

erzählt werden. Die Geschichte ist gedacht, um etwas bescheidener

das eigene Handeln zu beurteilen und um die kurze Zeitspanne, in
der wir über Nachhaltigkeit reden, zu reflektieren.

Vom Ich zum Wir
Unsere Geschichte beginnt weder mit dem Brundtland-Bericht
noch mit dem sächsischen Berghauptmann Hans Carl von Car-

lowitz, der zuweilen als Begründer des Nachhaltigkeitsprinzips
bezeichnet wird. Der Beginn unserer langen Geschichte der

Nachhaltigkeit liegt in der Zeit, als sich die Frühmenschen noch nicht

von anderen Primaten abgespalten hatten. Sie begann, als

nichtmenschliche Primaten Probleme durch Nachdenken zu lösen

suchten, indem sie, so der Anthropologe Michael Tomasello,

Schlussfolgerungen gedanklich für Handlungen simulierten, die

sie noch nicht begangen hatten. Sie waren fähig, gedanklich
vorauszuschauen. Eine wesentliche Grundlage der Nachhaltigkeit
war entstanden.

Wie Tomasello weiter schreibt, begann die Abspaltung des

Frühmenschen von anderen Primaten, als aus dem oben beschriebenen

zukunftsgerichteten Ich-Denken zweitpersonales Denken

wurde. Aus Ich und Du wurde Wir. Es zeigte sich, dass

gemeinschaftliche, zweitpersonale Tätigkeiten erfolgreicher waren.
Wollten zwei erfolgreich sein, hatte jeder eine eigene individuelle
Rolle zu erfüllen. Man musste lernen, eine gemeinsame Wir-
Handlung zugleich aus der Ich- und der Du-Perspektive zu denken.

Eine weitere Grundlage für Nachhaltigkeit war entstanden.

Diese 2-Ebenen-Struktur mit ihrer gleichzeitigen Gemeinsamkeit

und Individualität beinhaltete eine zweitpersonale Mo¬

ral, die aus zwei ineinander verwobenen Kodizes besteht. Der eine

Kodex bezieht sich auf die Gemeinsamkeit: «Den Hirsch haben wir
erlegt.» Der andere Kodex hebt die Individualität hervor - «Dieser

Speer ist mein» - und denkt zugleich in der Perspektive des anderen:

«Jener Pfeil ist dein.» Diese Reziprozität führt zurück in Richtung

Gemeinsamkeit: «Dieser Pfeil ist nicht mein, er ist dein.»

Tomasellos Homo moralis sieht sich selbst im Spiegel als die von Bart

Wilson beschriebene «Property Species», und umgekehrt. Eine

weitere Grundlage der Nachhaltigkeit war entstanden.

Vor vielleicht 150 000 Jahren, so Tomasello, wurden die Gruppen

der modernen Menschen grösser. Zu jener Zeit entwickelte
sich aus dem «Ich-Du-Wir» ein «Ich-Du-Er-Sie-Wir». Intimer
Kontakt mit jedem der Gruppe war für den Aufbau zuverlässiger

Kooperationsbeziehungen nicht mehr im ausreichenden Mass

möglich. Aus locker strukturierten Zusammenschlüssen entstanden

durch die Schaffung kultureller Konventionen und Normen
sich selbst identifizierende Kulturen. Mitgefühl und Gruppenloyalität

wurden im Laufe der Zeit nicht nur auf die lebenden

Mitglieder einer Kultur ausgedehnt, sondern auch auf die Vorfahren
und die Nachkommen der Gruppe. Es entstanden
generationenübergreifende Kulturen. Sie verbanden Vergangenheit, Gegenwart

und Zukunft miteinander. Eine nächste Grundlage für
Nachhaltigkeit war entstanden.

Aber halt, fehlt in der «Ich-Du-Er-Sie-Wir-Gruppe» nicht ein

Personalpronomen? Doch: das «Es». Bart Wilson hat dieses Es

beschrieben: Ich oder du oder er oder sie haben nicht nur Beziehungen

untereinander, sondern auch zu den Dingen, zum Speer, zum
Pfeil und so weiter. «Sie hat den Pfeil» beschreibt ihre gleichzeitige

Beziehung zum Speer und zu anderen Menschen in der

Gruppe: Weil sie den Pfeil hat, hat sie auch das Eigentum. Bart

Wilson hat dieser Ich-Es-Du-Beziehung ein ganzes Buch gewidmet:

Menschen projizieren das Eigentum in den Gegenstand.

Die Gruppe moderner Menschen ist eine «Ich-Du-Er-Sie-Es-

Wir-Gruppe». Ohne Klarheit über die vielen «Es», die sich inmitten

der Gruppe befinden, ist die Existenz der Gruppe durch Streit
und Kampf ständig bedroht. «Du sollst nicht stehlen» ist eine

friedensstiftende Kodifizierung des Es im Wir der Gruppe. Eine weitere

Grundlage der Nachhaltigkeit war entstanden.

59



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1089 SEPTEMBER 2021

«Du sollst nicht stehlen», die Kodifizierung des Eigentums,

war zugleich eine wesentliche Voraussetzung der Überwindung
des Kurzzeithandelns. Denn, wie Hans-Hermann Hoppe ausführlich

darstellt, wo fortwährend gestohlen wird, das Saatgut, der

Tierbestand, das Haus nicht sicher sind, lohnen sich Investitionen
in die Zukunft nicht. Die Entstehung von dauerhaften Kulturen

infolge des Übergangs von der zweitpersonalen zur kollektiven
Intentionalität war recht erfolgreich, wenn man das Populationswachstum

und die räumliche Verbreitung der modernen
Menschen als Kriterien heranzieht. Doch die Lebensweise war parasitär,

wie Hoppe schreibt. Die Menschen verwendeten ausschliesslich

die von Natur aus vorkommenden Pflanzen, Tiere und Dinge.
Sie fügten dem Land nichts hinzu.

Die Entwicklung von den parasitären zu dauerhaften
Wirtschaftsweisen vollzog sich während der sogenannten neolithi-
schen Revolution. Die reine Aneignung dessen, was die Natur
bereithielt, wurde ersetzt durch die aktive Bewirtschaftung des Landes.

Durch Ackerbau und Viehzucht, später auch durch Forstwirtschaft,

wurden Konsumgüter nicht nur produziert, sondern die

Natur wurde angereichert; ihre Produktivität verbesserte sich
oftmals. Die nachhaltige, sprich die dauerhafte Landbewirtschaftung

war entstanden.

Populationswachstum liess die Gruppen moderner Menschen

mit ihrer kollektiven Intentionalität bald an ihre Grenzen stossen.

Denn diese Gruppen waren Wir-bezogen. Ihr und Sie wurden

skeptisch bis feindlich betrachtet. Doch mit zunehmenden Popu-

lationsgrössen wurden Ihr- und Sie-Kontakte häufiger.
Die Herausbildungen von «Wir-Ihr-Sie-Beziehungen» wurden

möglich, weil die Menschen aus langer und schmerzreicher Erfahrung

allmählich lernten, den anderen Gruppen, Ihr und Sie, nicht

nur misstrauisch, ablehnend oder feindlich gegenüberzustehen,
sondern diese gewähren zu lassen. Die Freiheit entstand. Sie ist,
wie Friedrich August von Hayek ähnlich formulierte, ein Artefakt
der «Wir-Ihr-Sie-Beziehungen» zwischen Fremden mit der

kristallisierten Erfahrung, wie Menschen friedlich zusammenleben

können. Das heisst, die Entdeckung der Freiheit ist ein Ergebnis
kultureller Evolution, ein geschichtlich-empirischer Befund und
keine transzendentale Idealisierung, wie der Rechtswissenschafter

Jens Petersen hervorhob. Und sie bildet eine weitere

Grundlage von Nachhaltigkeit.
Natürlich waren die «Wir-Ihr-Sie-Beziehungen» zunächst

Beziehungen zwischen einzelnen Individuen der Wir-Ihr-Sie-Grup-

pen: «Als zum ersten Mal ein Mitglied irgendeines kleinen wilden
Stammes ein Stück Salz auf der Stammesgrenze in der Hoffnung
zurückliess, ein Mitglied eines anderen Stammes werde es finden
und dafür etwas anderes als Geschenk zurücklassen, begann sich

etwas Neues zu entwickeln», schreibt Hayek.1 Persönliche Koordination

innerhalb der Gruppe musste irgendwie durch unpersönliche

Koordination ergänzt werden.

Diese Form der Koordination beschreibt der Ökonom Avner
Greif in einem Beispiel: «Am 28. März 1210 vereinbarte Rubeus de

Campo aus Genua, eine Schuld von 100 Mark Sterling im Namen

von Vivianus Jordanus aus Lucca (Toskana) in London zu begleichen.

Es ist nichts Aussergewöhnliches an diesem Vertrag.
Tausende ähnlicher Verträge aus der spätmittelalterlichen Periode von

1050 bis 1350 haben überlebt. Händler aus abgelegenen Ecken

Europas reisten in die Fremde, um mit anderen Güter zu tauschen: per
sofortiger oder zukünftiger Lieferung, per Bar- oder Kreditzahlung.
Alle Tauschformen existierten... Derartige Tauschsituationen
zeichneten sich dadurch aus, dass die Entscheidungen der Händler

unabhängig von der Reputation des Partners stattfanden.»2 Die

«Ich-Du-Er-Sie-Es-Wir-Gruppe» wurde ergänzt durch «Wir-Ihr-
Sie-Beziehungen»3. Bemerkenswert daran ist, so Greif, dass der

unpersönliche Tausch aus dem kommunalen Haftungssystem, also

auf der Basis des Wir, entstand. Und zwar zu einer Zeit, als die

exponentielle Zunahme der Erdbevölkerung noch in der Ferne lag.

Unpersönliche Nachhaltigkeit
Sie werden fragen, was der unpersönliche Tausch mit Nachhaltigkeit

zu tun hat. Das ist einfach gesagt: Wir brauchen uns nicht
einzubilden, dass bei acht und zukünftig mehr Milliarden Menschen

auf der Erde Nachhaltigkeit allein durch Mitgefühl, Solidarität
und Nächstenliebe ermöglicht wird. Unpersönliche Koordination
ist unumgänglich.

Friedrich August von Hayek fragte bereits vor über 70 Jahren,

wie es der Menschheit gelinge, die Koordination zu ermöglichen,

wo doch das Wissen der Menschheit in den Milliarden zählenden

Köpfen der Menschen nur stückweise, unvollständig,
widersprüchlich und in der Zeit veränderlich verteilt sei und es keinen

«Weltwissensrat» gebe, der das Wissen der Milliarden von
Menschen sammeln und systematisieren würde.

Wie wir wissen, entdeckte Hayek, dass die Preise, die beim Kaufen

und Verkaufen von Gütern entstehen, die notwendigen
Informationen enthalten, die die Koordination der Milliarden von
Menschen ermöglichen. Letztlich koordinieren die Menschen ihre

Handlungen durch unzählige Käufe und Verkäufe in einem dichten

Netzwerk bilateraler Tausche. Wenn Sie beispielsweise eine
Flasche Coca-Cola kaufen, senden Sie unbemerkt über mehrere aneinander

gekoppelte Käufe und Verkäufe eine Information an die Bauern

im Sudan, Akazien zu pflanzen. Denn aus diesen Akazien wird
Gummi arabicum gewonnen, der als Stabilisator E-414 in der Coca-

Cola enthalten ist. Sie haben durch den Kauf der Coca-Cola nicht

nur etwas gegen Ihren Durst unternommen, sondern unbemerkt
einen Beitrag zur Aufforstung degradierter Böden geleistet.

Mit anderen Worten: Der Marktprozess ist ein gigantisches
Netzwerk für die Koordination der Milliarden von Menschen.
Eine weitere Grundlage, Nachhaltigkeit global werden zu lassen.

Nachhaltigkeit durch Demokratie?
Und was ist mit Politik, dem zweiten grossen Netzwerk menschlicher

Kooperation? Sind Politik im allgemeinen und Demokratie
im besonderen etwa keine Grundlage der Nachhaltigkeit? Das

60



SCHWEIZER MONAT 1089 SEPTEMBER 2021 DOSSIER

lässt sich, bezogen auf die Demokratie anonymer grosser
Gesellschaften, empirisch nicht so einfach beurteilen, wie Douglass

North, John Joseph Wallis und Barry Weingast gezeigt haben.

Demokratien als Ordnungen mit freiem Zugang zu politischen
Organisationen existieren historisch gesehen erst seit kurzem.
Der historische Beleg, ob mit ihrer Hilfe gesellschaftliche Stabilität,

wahrscheinlich eine Eigenschaft für Nachhaltigkeit, über

längere Zeiträume erreicht werden kann, ist noch nicht erbracht.
Zwar stimmt eine Vielzahl theoretischer und empirischer
Einzeluntersuchungen optimistisch, doch ein Automatismus ist Demokratie

offenbar nicht, wie Hayek schon vor 45 Jahren warnte: Der

Wettbewerb um Sonderinteressen und das Regieren als Umsetzung

des uneingeschränkten Willens der Mehrheit tragen das

Potenzial in sich, die junge Pflanze Demokratie wieder zu zerstören.

Anpassungsfähigkeit als Schlüssel

Obwohl wir am Ende unserer langen Geschichte der Nachhaltigkeit

angelangt sind, sind wir nicht am Ende der Geschichte der

Nachhaltigkeit angelangt. Die Zukunft allerdings ist offen. Denn
das langfristige, generationenübergreifende Handeln der Milliarden

von Menschen ist ständigen unerwarteten Änderungen

ausgesetzt. Die Änderungen des zukünftigen Wissens und der

Technologien, die Veränderungen der menschlichen Lebensweisen,
die ständigen Veränderungen der natürlichen Umwelt sowie der

unendlich komplexen Verknüpfungen zwischen all diesen

Änderungen lassen sich nur schwer oder gar nicht einschätzen.

Nachhaltigkeit bedeutet auch, zu lernen, mit den unvorhergesehenen
Änderungen umzugehen.

Ironischerweise scheint das Ersinnen und Einführen immer

neuer Nachhaltigkeitsindikatoren der Nachhaltigkeit selbst

zuwiderzulaufen. Denn sie binden Menschen an Wege, die es infolge
unvorhergesehener Änderungen zu verlassen gälte. Es scheint,
dass Gesellschaften, die Versuch und Irrtum fördern und damit

erfolgreiches Anpassen an das Unvorhergesehene ermöglichen,
eher zur Nachhaltigkeit neigen als Gesellschaften, die auf das

Einhalten einmal gesetzter Ziele pochen, wie North, Wallis und

Weingast gezeigt haben.

Es gibt keine Garantie, dass wir Menschen Lösungen für
neuentstandene Probleme finden. Aber Versuch und Irrtum eröffnen

Möglichkeiten, dass wir solche Lösungen finden können. <

1 Friedrich August von Hayek: Eine sich selbst bildende Ordnung für die Gesellschaft.
In: Hayek: Rechtsordnung und Handelnsordnung. Aufsätze zur Ordnungsökonomik.
Herausgegeben von Manfred E. Streit. Tübingen: Mohr Siebeck, 2003, S. 31.
2 Avner Greif: The Birth of Impersonal Exchange: The Community Responsibility
System and Impartial Justice. In: Journal of Economic Perspectives, 20 (2), S. 221-
222.
3 Die Idee, die Personalpronomen zur Figuration gesellschaftlicher Kooperation zu
verwenden, stammt vom Soziologen Norbert Elias, vgl. z.B. Norbert Elias: Was ist
Soziologie? Weinheim und München: Juventa, 2009, S. 132-139.

Peter Deegen
ist ausserplanmässiger Professor für Forstpolitik und Forstliche
Ressourcenökonomie an der TU Dresden und leitet dort das Arbeitsfeld
Forstliche Ressourcenökonomie.

Zahl des Monats

Menschen starben 2020 weltweit durch Naturkatastrophen. Die

Angabe stammt vom Centre for Research on the Epidemiology of
Disasters der Katholischen Universität Löwen. Das belgische

Forschungszentrum stellt fortlaufend detaillierte Informationen

zu den Folgen von Naturkatastrophen bereit. Die Daten decken

den gesamten Erdball ab und reichen bis ins Jahr 1900 zurück.

Die Forscher nehmen Naturkatastrophen in ihren Datensatz auf,

wenn mindestens 10 Menschen sterben, mindestens 100 Personen

betroffen sind oder ein Land den Notstand ausruft
beziehungsweise um internationale Hilfe ersucht. Das Feld der erfass-

ten Naturkatastrophen ist breit; berücksichtigt werden unter

anderem Dürren, Überflutungen, extreme Wetterlagen, Erdbeben,

extreme Temperaturen, Flächenbrände, Vulkanausbrüche

oder Epidemien. Letztere werden nur erfasst, wenn sie durch

Erreger verursacht werden, die von anderen Lebewesen auf den

Menschen übertragen werden. Entsprechend schlägt sich die Co-

ronapandemie nicht in den Zahlen für 2020 nieder.

2020 war zwar tödlicher als die letzten Jahre der 201 Oer. Doch

im Durchschnitt Hessen in der vorangehenden Dekade jährlich
45 000 Menschen ihr Leben. Die Todeszahlen schwanken also

stark. Trotzdem ist langfristig ein deutlicher Trend zu erkennen.

Es sterben heute jährlich weit weniger Menschen aufgrund von

Naturkatastrophen als in der Vergangenheit: 75 000 pro Jahr in

den 1980ern, 213 000 pro Jahr in den 195Oern und 540 000 pro
Jahr in den 1920ern. 1920 lebten weltweit allerdings weniger als

2 Milliarden Menschen, die einer Naturkatastrophe zum Opfer

fallen konnten, heute sind es fast 8 Milliarden. Im Verhältnis zur

Weltbevölkerung sind die Todeszahlen durch Naturkatastrophen
in den letzten Jahrzehntenfolglich noch stärker zurückgegangen

als absolut bemessen.

Als Menschheit sind wir heute gegen Kapriolen der Natur viel

besser gewappnet als früher. Getroffene Massnahmen zum

Schutz vor ehemals besonders tödlichen Naturkatastrophen wie

Dürren oder Überflutungen haben sich bewährt. Damit es

angesichts des Klimawandels zu einer Fortsetzung dieser Erfolgsgeschichte

kommt, sollten neben prominent diskutierten Massnahmen

zur Minderung des Klimawandels Massnahmen zur

Anpassung an die Folgen des Klimawandels nicht zurückstehen.

Alexander Fink ist Ökonom und arbeitet am Institutfür
Wirtschaftspolitik der Universität Leipzig und ist Senior Fellotu

am Institute for Research in Economic and Fiscal Issues - IREF.

61


	Die Ich-Du-Er-Sie-Es-Wir-Gruppe

