
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 101 (2021)

Heft: 1088

Artikel: Der weitergetragene Antisemitismus

Autor: Mansour, Ahmad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-958229

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-958229
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1088 JULI/AUGUST 2021

Der weitergetragene
Antisemitismus

Die jüngsten Ausschreitungen in Europa zeigen, dass der antijüdische Hass, der von
islamischen Gemeinschaften ausgeht, viel zu lang tabuisiert worden ist.

von Ahmad Mansour

Ich
lebe seit 16 Jahren in Deutschland und bin Deutscher,

Palästinenser und arabischer Israeli. Das bedeutet, dass ich mich
schon mein ganzes Leben lang mit antisemitischem Hass

auseinandersetzen musste. Wie immens dieser unter Arabern ist, begriff
ich erstmals im Januar 1991. Ich war damals vierzehn Jahre alt und

kauerte in einem kleinen Vorort von Tel Aviv mit meinen Eltern

und Geschwistern in einem von meinem Vater mit Plastikfolien
und Brettern zum Schutzraum umfunktionierten Zimmer unseres
Hauses. Das ganze Land befürchtete einen Gasangriff der Iraker.

Wie alle Nachbarn, ob Muslime oder Juden, hatten wir uns mit
reichlich Lebensmitteln und Vorräten eingedeckt, um auf einen

längeren Krieg vorbereitet zu sein -Angst und Anspannung lagen

in der Luft. Dann kamen die Sirenen. Wir hörten die Explosionen

von Bomben. Noch nie in meinem Leben hatte ich solche Angst

gehabt wie an diesem Tag. In der Stille danach sah ich die bangen
Blicke meiner beiden kleinen Brüder hinter den grossen Gläsern

ihrer Gasmasken. Plötzlich ertönten laute Schreie. Ich dachte: So

hören sich der Tod und das Sterben an. Minuten später war jedoch

klar, was diese Schreie tatsächlich waren: Es handelte sich um
Jubel von Muslimen! Und zwar aus Freude darüber, dass ein
arabisches Land es geschafft hatte, Israel anzugreifen. Unsere Nachbarn

tanzten auf den Dächern, frohlockten «Allah'hu akkbar»

(Gott ist am grössten) und waren ganz ausser sich.

Das konnte ich kaum fassen. Wir hatten doch alle Angst, ob

jüdische oder arabische Israelis. Wir waren alle bedroht worden.

Woher kam so viel Hass? Nach diesem Tag beschloss ich,
verstehen zu wollen, was Menschen so auseinanderdividiert, dass

das Leid der anderen ignoriert, ja sogar gefeiert wird. Deshalb

studierte ich später Psychologie an der Universität von Tel Aviv, auf
Hebräisch, das ich seit der dritten Klasse gelernt hatte. Viele jüdische

Kommilitonen und Professoren zählten damals wie heute zu

meinen Unterstützern und Freunden.

Schimpfwort «Jude»

Heute lebe ich in Berlin. Mein Wunsch, dass meine Familie und
ich in Europa eine bessere, sichere Zukunft ohne Angst haben

mögen, scheint aber ein Wunsch zu bleiben. Vieles, was ich an

Hass, Antisemitismus und Vorurteilen gerne hinter mir lassen

wollte, begegnet mir auch hier täglich: Angriffe auf Juden oder

antisemitische Demonstrationen, bei denen junge Menschen selbst-

bewusst auf Arabisch, Türkisch und Deutsch ihre Vernichtungsfantasien

gegen Israel rufen, Juden beschimpfen und Synagogen
attackieren. So war es, als immer wieder kippatragende Personen

angegriffen wurden, so war es, als Schülerinnen und Schüler

gemobbt wurden, nur weil sie jüdisch waren. Und so war es 2006,

2008,2014,2017 und 2021, als die Angriffe von Terrororganisationen

auf Israel eskalierten und dessen Militär reagierte, worauf
sich daraufhin auf den Strassen Europas ein antisemitischer Mob

formierte. Antisemitismus kostete in Halle, Paris, Kopenhagen,

Nizza, Brüssel und in Toulouse Menschenleben. Die Lage ist so

ernst geworden, dass viele Juden Europa für immer in Richtung
Israel verlassen. Das ist eine Tatsache, die uns alle zum Handeln

bewegen muss. Es ist eine Schande, dass Juden Europa den Rücken

zukehren, um Sicherheit im Nahen Osten zu finden.

12



Ahmad Mansour. Bild: Lena Giovanazzi/laif.

«Warum werden Personen aus
muslimischen Gemeinschaften h<

zu Mahnwachen eingeladen und
finanziell unterstützt, die nachweislich
die Antreiber des Antisemitismus
unter Muslimen sind?»
Ahmad Mansour



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1088 JULI/AUGUST 2021

Damit keine Zweifel aufkommen: Natürlich ist Antisemitismus

herkunftsübergreifend, natürlich existiert er auch in der

jeweiligen Mehrheitsgesellschaft europäischer Länder, heute

etwa in der linksradikalen Szene, in der rechtsradikalen Szene,

aber auch in der Mitte der Gesellschaft. Dass aber in
arabischstämmigen, türkischstämmigen, ja generell in muslimischen
Gemeinschaften in Europa endemischer Judenhass existiert, wird
kaum beachtet. Weder setzt man sich innerhalb dieser Gruppen
damit auseinander - ganz gleich, ob in traditionellen oder in
politischen Milieus - noch sieht die Mehrheitsgesellschaft genau hin.

Relativierungsversuche, die Angst, Rechtsreaktionäre in ihren
Vorurteilen zu bestätigen, sowie der stetig wiederkehrende
Hinweis, dass es in Europa immer Antisemitismus gegeben habe,

sind die üblichen Verdrängungsstrategien, um eine Auseinandersetzung

mit dem Thema zu vermeiden. Medien und Politik
ignorieren die Angelegenheit erfolgreich, während die Zivilgesellschaft

eingeschüchtert und so verunsichert ist, dass sie sich

längst nicht mehr traut, Probleme anzusprechen, die mit Muslimen

und Migranten zu tun haben. Dazu gehört etwa, dass das

Wort «Jude» unter Jugendlichen aus diesen gesellschaftlichen
Gruppen zu einem der gängigsten Schimpfworte geworden ist.

Vorurteile, Stereotype, Verschwörungstheorien grassieren in
diesen Gemeinschaften. «Juden sind dreckig, betrügerisch,
geldgierig», hört man. Und: «Sie beherrschen die Welt.» Oder auch:

«Sie sind von Allah verflucht und unsere Feinde.» Vielen gilt als

Fakt, dass Juden keine Steuern zahlen würden oder dass deutsche

Supermarktketten, Internetkonzerne oder jüdische Firmen den

Gaza-Krieg mitfinanziert haben sollen. Der Staat Israel scheint
ihnen als ein monolithischer Block. Viele wissen nicht einmal,
dass dort Araber leben. Den meisten ist unbekannt, dass es in
Israel Kriegsdienstverweigerer gibt, eine starke politische Opposition

und einen lebendigen Pluralismus mit vielen politischen
Strömungen.

Unwissen, Fehlinformationen und Fake News haben unter
den Jugendlichen enorme Ausmasse angenommen - und sie sind
die Norm. Die Entwicklung dieses Weltbildes beginnt im Elternhaus,

es wird vererbt, weitergegeben und darf nicht hinterfragt
werden. Dort und bei Freunden hört und sieht man via Satellitenschüsseln

arabische und türkische Sender. Manche verbreiten
direkt Hetze gegen Israel und Juden, andere arbeiten geschickt
mit Verschwörungsbildern und Unterstellungen in den sozialen

Medien. In so manchen Moscheen geschieht Ähnliches, und
zuletzt werden diese Stereotype noch in den Peer-Groups verstärkt.
Dazu kommt eine Erziehung, die eigenes Denken nicht fördert, in
der die kleinen Jungen Paschas sind und Gewalt oft als legitimes
Mittel gegen den «Ungehorsam» von Kindern gilt.

Grenzen der Aufklärung
Angesichts all dessen ist der Schulunterricht, etwa in Geschichte

oder Gesellschaftskunde, wie er gegenwärtig in Deutschland

praktiziert wird, gegen den Antisemitismus dieser Gemeinschaf¬

ten fast machtlos. Er erreicht diese Jugendlichen schlicht nicht.
Curricula sind auf herkunftsdeutsche/-europäische Kinder und

Jugendliche ausgelegt. Für Heranwachsende mit arabischem oder

türkischem Hintergrund ist es deshalb sehr einfach, die rhetorische

Frage «Was haben wir, was hatten unsere Eltern oder

Grosseltern denn mit dem Holocaust zu tun?» zu stellen.

Nach den feigen, antisemitischen Mobs, die dieses Frühjahr
wieder in Europa aktiv wurden, wird die Politik bald wie gehabt

reagieren. Man wird eifrig Fachtagungen organisieren, während

muslimische Vertreter behaupten werden, Antisemitismus habe

mit ihren Milieus nichts zu tun. Man wird Israel und seine Politik
für den Hass selbst verantwortlich machen, es wird heftig debattiert

werden, wobei die heute institutionalisierte Verharmlosung
der Judenfeindschaft eine grosse Rolle spielen wird. Dann werden

Regierungen PR-wirksam hier und da ein paar Euro für
Präventionsarbeit freigeben - ob diese aber tatsächlich wirkt, weiss man
nicht genau.

Ob solche Schritte für die ernsthafte Bekämpfung des

Antisemitismus in den betroffenen Gemeinschaften von Nutzen sind,

wage ich ernsthaft zu bezweifeln. Damit wird es lange nicht getan
sein, wenn man einen wirklichen Wandel dieser gefährlichen
Ressentiments erreichen möchte, die keineswegs Probleme am
Rande der Gesellschaft sind. All die Jahre, während derer sich

Beamte und Geldgeber mit Anträgen, Projektbeschreibungen und
Dokumentationen beschäftigt haben, hat sich der Antisemitismus

unter Menschen mit Migrationshintergrund, Flüchtlingen
oder muslimischen Einwohnern schleichend zu einem
Alltagsphänomen entwickelt, das Juden in Berlin, Bern, Wien oder Paris

daran hindert, in bestimmten Gegenden sicher spazieren gehen

zu können.

Nicht allein das Wegsehen der Mehrheitsgesellschaft lässt

den Antisemitismus dieser Milieus ungehindert blühen, sondern

auch ihre erschreckende Naivität. Wie kann es zum Beispiel sein,

dass die Hamburger Regierung mit den dort ansässigen muslimischen

Verbänden kooperiert, obwohl diese seit Jahren an
antisemitischen Demonstrationen teilnehmen und diese in manchen
Fällen sogar mitorganisieren? Wie kann es sein, dass die Regierung

in Nordrhein-Westfalen dem türkischen Präsidium für
Religionsangelegenheiten, der DITIB, einen Zugang zu
Religionsunterricht an staatlichen Schulen ermöglicht, obwohl dieser
Verband gleichzeitig seine antisemitischen Einstellungen für die

ganze Welt sichtbar zeigt? Wie kann es sein, dass in manchen

Kantonen in der Schweiz bei den Integrationskursen das Thema

Antisemitismus gar nicht auftaucht, dafür aber mehrere Stunden

über Mülltrennung gesprochen wird? Viel wichtiger noch: Warum
werden sogar Personen aus muslimischen Gemeinschaften
hofiert, zu Mahnwachen eingeladen und finanziell unterstützt, die

nachweislich die Antreiber des Antisemitismus unter Muslimen
sind? Warum ist die Angst, dass diese Themen Rechtsradikalen in
die Hände spielen könnten, wichtiger als die Angst der Juden?

Warum werden sie alleine gelassen, wenn es um ihre Sicherheit

14



SCHWEIZER MONAT 1088 JULI/AUGUST 2021 POLITIK & WIRTSCHAFT

geht? Antisemitismus trifft nicht nur Juden. Antisemitismus ist
ein Symptom einer kranken Gesellschaft. Wo Antisemitismus
herrscht, stirbt am Ende die Demokratie.

Was tun?
Es muss tiefgreifend umgedacht werden. Wenn der Antisemitismus

dieser Gemeinschaften bekämpft werden soll, müssen sich

vor allem die pädagogischen Prozesse viel klarer und gezielter an

alle Schülergruppen wenden und nicht im innerschweizerischen
oder innerdeutschen Kontext verharren. Das dichotomische Denken

in diesen Milieus muss dringend aufgelöst werden. Dazu müssen

vor allem die Gemeinschaften selber das Problem erkennen

und mutig benennen. Es muss möglich werden, dass sie sich mit
dem real existierenden Antisemitismus auseinandersetzen, damit
sie ihre religiös-politischen und ideologischen Inhalte ernsthaft

hinterfragen. Die Empörung muslimischer Verbände über die

jüngsten antisemitischen Ereignisse in Europa klang gut,
versuchte aber den Eindruck zu erwecken, hier handle es sich um
«Einzelfälle». Wenn sie ihre Worte wirklich ernst meinen, sollten
sie aufhören, Antisemitismus mit «antimuslimischem Rassismus»

gleichzusetzen. Was Antisemitismus angeht, sind sie Täter und
als solche sollten sie sich wahrnehmen, um reflektieren zu können

und vielleicht neue Wege zu gehen. Diese Wege sollen dazu

führen, dass in jeder Moschee in Europa die Gläubigen direkt und

kritisch angesprochen werden. Ihnen muss vermittelt werden,
dass diejenigen, die hier leben und sich integrieren wollen, Israels

Existenzrecht anerkennen müssen. Sie müssen heilige Texte

hinterfragen und lernen, diese in ihrem lokalen historischen Kontext

zu interpretieren, sowie jegliche antisemitischen Passagen, die

sich in solchen Texten finden, ablehnen.

Derweil muss die Mehrheitsgesellschaft den Mut finden, diese

Fragen direkt anzusprechen und anzugehen. Lehrer an schweizerischen,

deutschen und österreichischen Schulen dürfen nicht -
wie es bisher oft der Fall war - davor zurückschrecken, konfliktreiche

Themen wie die Geschichte und die Gegenwart des Nahen

Ostens zu behandeln. Dafür brauchen sie aber adäquate pädagogische

Werkzeuge, eine bessere Ausbildung und neue Lehrpläne.

Ermöglichen Schulen dies nicht, werden in den sozialen Medien

anderweitige Informationen gesucht und konsumiert, die den

Konflikt nicht sachlich, sondern in einseitigen Schwarz-Weiss-

Bildern schildern, die Hass und Aggressionen reproduzieren.

Einsichten aus der Praxis
Persönliche Begegnungen mit jüdischen Jugendlichen oder Familien

bewirken oft sehr viel, auf beiden Seiten. Doch sie finden so

gut wie gar nicht statt. Wichtig ist zudem, dass manche
palästinensische Jugendliche - nicht generell alle Muslime - tatsächlich
traumatische Erfahrungen gemacht haben. Sie brauchen Raum

für ihre Empfindungen, und ihre Erlebnisse müssen anerkannt
werden. Dies jedoch nicht, um sie in einem Opferstatus zu bestätigen

oder um Feinbilder festzuzurren, sondern im Rahmen einer

«Antisemitismus ist
ein Symptom einer
kranken Gesellschaft.
Wo Antisemitismus
herrscht, stirbt am
Ende die Demokratie.»
Ahmad Mansour

sinnvollen Auseinandersetzung mit der komplexen Geschichte
des Nahen Ostens.

Erfahrungen in der Präventionsarbeit zeigen, dass auch
arabisch- und türkischstämmige Jugendliche gut erreichbar sind,

wenn sie einem Holocaust-Überlebenden oder einem Juden
zuhören, ihnen persönlich begegnen, auf Augenhöhe diskutieren
und ihnen Fragen stellen. Ich habe gesehen, dass viele von
Erlebnissen ergriffen und beeindruckt sind. Das gilt auch für das

gemeinsame Anschauen kluger Dokumentarfilme wie «To Die in
Jerusalem». Wenn dort die Eltern der jungen Palästinenserin, die

bei einem Selbstmordattentat eine gleichaltrige Israelin getötet
hat, mit den Eltern des Opfers zusammentreffen, verschlägt es

vielen jungen Zuschauern die Sprache, denn die beiden 18-Jährigen

- Täterin und Opfer - sehen sich so ähnlich wie Schwestern.

Solche Einsichten vermitteln Wissen und Empathie, und genau
das brauchen wir. Um Hass etwas entgegenzusetzen, müssen wir
dort aktiv werden, wo er entsteht: vor allem im Netz, wo
Halbwahrheiten und hochemotionalisierte Schwarz-Weiss-Darstel-

lungen zirkulieren - zum Beispiel solche, die nahelegen, Israel sei

der Täter, böse und als Staat falsch, während die Palästinenser,
auch die Hamas, die Opfer oder «die Guten» seien. Hier müssen

wir digitale Sozialarbeit betreiben, Gegennarrative schaffen und
Wissen vermitteln, differenziert und sachlich. Aus eigener Erfahrung

weiss ich auch: Unterricht über den Israel/Palästina-Konflikt
ist in allen Schulen notwendig und richtig. Dafür müssen Lehrer
aber befähigt werden, das Thema jenseits von Emotionen und
falschen Tatsachen zu bearbeiten. Die Bereitschaft dazu sehe ich

allerdings nur selten - und das, wo es doch gar nicht genug davon

geben könnte. <

Ahmad Mansour
ist Psychologe und Autor. Im letzten Jahr erschien sein aktuelles Buch
«Solidarisch sein! Gegen Rassismus, Antisemitismus und Hass»
(S.Fischer, 2020).

15


	Der weitergetragene Antisemitismus

