
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 100 (2020)

Heft: 1074

Artikel: Der Baustoff der Zivilisation

Autor: Morris, Ian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1074 MÄRZ 2020

Der Baustoff der Zivilisation
Von Wildbeutern über Bauern bis zur Erdölgesellschaft:
Ressourcen prägen nichtnur unsere Lebensart, sondern auch unser Wertesystem.

von Ian Morris

Wie reagieren Affen auf Ungleichheit? Dieser Frage ging die

Biopsychologin Sarah Brosnan in einem Experiment nach.

Viele Forscher vor ihr hatten Primaten darauf trainiert, sich mit
der Erfüllung einfacher Aufgaben Essen zu verdienen. Brosnan

wollte wissen, was passieren würde, wenn sie einige Versuchsobjekte

besser bezahlen würde als andere. In ihren Experimenten gab

Brosnan Kapuzineraffen Kieselsteine. Die Affen lernten schnell,
dass sie, wenn sie die Steine zurückgaben, ein Stück Gurke als

Belohnung erhielten. Einigen der Tiere gab sie jedoch eine bessere

Belohnung: eine süsse Traube. Als sie sahen, dass ihre Kollegen
eine höhere Bezahlung für die gleiche Arbeit bekamen, schmollten

einige Affen und weigerten sich, ihre Gurke zu essen. Andere
brachen in Zorn aus und schmissen das Gemüse in Richtung der
Forscherin.

Das Experiment wies darauf hin, dass Affen einen angeborenen

Sinn für Fairness haben. Dadurch ermutigt, weitete Brosnan

ihre Forschung auf Schimpansen und menschliche Kinder aus.

Ihre Forschung zeigte, dass alle Primaten in irgendeiner Form
moralische Werte haben.

Drei Wertesysteme
Doch woher kommen diese Werte? Viele Biologen und Psychologen

vertreten die Ansicht, dass menschliche Werte Anpassungen
seien, die sich entwickelt hätten und die die Chancen ihrer Träger
erhöhten, ihre Gene weiterzugeben. Dies würde erklären, warum
praktisch alle Menschen einen Sinn für richtig und falsch haben.

Dies erklärt allerdings nicht, warum wir Menschen so uneinig
darüber sind, was konkret als richtig oder falsch betrachtet werden

soll. Beispielsweise wird ein Ethnologe, der die Hadza im Norden

Tansanias untersucht, feststellen, dass die Angehörigen dieses

Volkes es für gut und richtig halten, dass sowohl Männer als

auch Frauen um Sexualpartner buhlen. Reist er nur 100 Kilometer
weiter und fragt die Nyamwezi, wird er die einhellige Meinung
hören, dass dieses Verhalten alles andere als gut und richtig sei.

Wie kann es solche Differenzen zwischen den Werten
unterschiedlicher Kulturen geben, wenn sich diese Werte biologisch
entwickelt haben? Haben die Ethnologen etwas übersehen? Oder

die Primatologen?

Beide haben auf ihre Art recht. Bloss waren die Wissenschafter

zu nahe an ihrem Forschungsobjekt und sahen vor lauter Bäumen

den Wald nicht. Wir müssen uns wegbewegen von den

Detailaspekten der Hadza und Nyamwezi oder anderer Kulturen -
so weit weg, bis wir den ganzen Planeten über die gesamten
15 ooo Jahre seit dem Ende der letzten Eiszeit sehen können. Dann

verschmilzt das Chaos der Details zu drei grossen Wertesystemen,
und die übergreifende Erklärung hinter diesen Systemen vereint
nicht nur Philosophie mit Primatologie, sondern gibt uns auch

Hinweise darauf, was uns im 21. Jahrhundert erwartet.

Alle sind Häuptlinge
Das erste der drei Systeme nenne ich «Wildbeuterwerte», weil es

eng verknüpft ist mit den Gesellschaften, die sich vorwiegend
durch Jagen und Sammeln versorgen. Über Hunderttausende von
Jahren lebten alle Menschen der Welt auf diese Weise, heute ist es

kaum einer in einer Million. Das ist ein Problem für die Forschung:

Archäologen können keine Moral ausgraben; daher müssen sie

das Wertesystem der Wildbeuter von den wenigen heutigen
Beispielen ableiten. Immerhin: Wo sich prähistorische und moderne

Wildbeuter vergleichen lassen, überwiegen die Ähnlichkeiten die

Differenzen. Es scheint, dass sich viele Aspekte des Wildbeuterlebens

seit der Eiszeit kaum verändert haben.

Jede Wildbeutergruppe ist besonders, aber praktisch alle sind
sich darüber einig, dass eine faire Welt eine ist, in der alle mehr
oder weniger gleichbehandelt werden. Niemand sollte reicher
oder mächtiger sein als andere, und Frauen und Männer sollten
mehr oder weniger die gleiche Freiheit haben, das zu tun, was sie

als das Beste erachten. Wer gegen diese Werte verstösst, wird
durch Spott, Ächtung oder sogar Gewalt in die Schranken verwiesen.

Ein Angehöriger der IKung in der Kalahari-Wüste antwortete
dem Ethnologen Richard Lee auf die Frage nach Anführern: «Natürlich

haben wir Häuptlinge! Wir sind sogar alle Häuptlinge... Jeder

von uns ist Häuptling seiner selbst.»

Die gottgewollte Hierarchie
Das zweite Wertesystem könnte kaum unterschiedlicher sein. Ich

nenne es «Landwirtschaftswerte», weil es mit Gesellschaften ver-

8



SCHWEIZER MONAT 1074 MÄRZ 2020 POLITIK & WIRTSCHAFT

knüpft ist, die sich vor allem von domestizierten Pflanzen und
Tieren ernähren. Die Landwirtschaft wurde etwa 9500 v.Chr. im

heutigen Mittleren Osten erfunden, und bis 1800 v.Chr. hatte sie

jede nutzbare Nische auf der Welt übernommen. Während
Tausenden von Jahren gehörten fast alle Menschen auf der Welt
einer landwirtschaftlichen Gesellschaft an. Praktisch allen diesen

Gemeinschaften lag das Prinzip zugrunde, dass nicht alle
gleichbehandelt werden. Vielmehr herrschte der Grundsatz vor,
unterschiedliche Individuen unterschiedlich zu behandeln. Einige

waren nach dieser Auffassung weiser und tugendhafter als

andere und verdienten es deshalb, reich und mächtig zu sein. Es

war akzeptiert, Sklaven zu besitzen, und legitim, dass Frauen

Männern und alle einem Herrscher gehorchen mussten, weil der

Herrscher von Gott auserkoren war (oder selbst Gott war).
Die Werte von landwirtschaftlichen Gesellschaften zu

erforschen, birgt ebenso viele Probleme wie die Erforschung der Werte

von Wildbeutern. Zwar gibt es in diesem Fall eine Fülle historischer

Quellen. Was die Aufgabe aber anspruchsvoll macht, ist,
dass fast alle schriftlichen Quellen von einer kleinen Gruppe von
Männern an der Spitze der Hierarchie stammen. Es erstaunt kaum,
dass diese Männer glaubten, dass die Hierarchie gut sei; doch was

ist mit den Frauen, Knechten und Sklaven am anderen Ende?

Hier kommen uns ethnologische Studien moderner
landwirtschaftlicher Gesellschaften zur Hilfe. Gemäss den Erkenntnissen

der Forschung haben die Unterdrückten im allgemeinen nicht ein

Problem mit Hierarchien per se, wohl aber mit ihrem Platz in der

Hierarchie oder damit, dass die vermeintlich «Besseren» den

Ansprüchen an ihre Position nicht gerecht werden. Sich gegen einen

Ehemann oder einen Feudalherrn aufzulehnen, der seine Autorität

missbraucht, kann aus dieser Perspektive gut und richtig sein

- sich gegen Autorität per se aufzulehnen, hingegen nicht. Ähnliche

Einstellungen finden wir in Texten aus mittlerweile
verschwundenen landwirtschaftlichen Gesellschaften. «Der Zar ist

gut, aber die Bojaren [lokale Eliten] sind schlecht», lautet eine

russische bäuerliche Redensart. Rebellion war legitim, wenn es darum

ging, den Zaren darauf hinzuweisen, dass seine Vertreter versagten,

jedoch nicht, wenn die Herrschaft des Zaren selbst in Frage

gestellt wurde.

Fossile Energien machen egalitär
Das dritte Wertesystem nenne ich «Werte fossiler Energien»,
weil es in Gesellschaften vorherrscht, die den Ertrag aus Pflanzen

und Tieren mittels Energie aus fossilen Quellen gesteigert haben,

indem sie Kohle und Öl verbrannten und damit Maschinen
antrieben. Die Gesellschaft der fossilen Brennstoffe nahm ihren
Anfang in Grossbritannien um 1800 und verbreitete sich rasch

um die Welt. Im Zuge dessen brachen die Werte der
landwirtschaftlichen Gesellschaft zusammen. Gemäss Meinungsumfragen

waren im Jahr 2010 überwältigende Mehrheiten der

Meinung, dass politische, ökonomische oder Geschlechterungleichheiten

schlecht seien. Steile Hierarchien sind laut den Anhän¬

gern dieses Wertesystems nicht fair, und wer anderer Meinung
ist, wird heute als ebenso unmoralisch angesehen wie Demokraten,

Sozialisten oder Feministen vor tausend Jahren.

Was lernen wir aus diesen drei grundsätzlich unterschiedlichen

Wertesystemen? Wie kommen diese Werte zustande?

Vor vierzig Jahren schrieb der Biologe E. 0. Wilson, dass «die

Zeit gekommen ist, die Ethik vorübergehend den Händen der

Philosophen zu entreissen und sie zu biologisieren». Das mag ein
unschönes Wort sein, aber Biologisierung ist genau, was wir
brauchen.

Unser Gehirn gab uns die intellektuelle Fähigkeit, Kultur zu

erfinden - diese Ansammlung von Information, die wir durch
Lehre, Imitation und andere Übertragungswege erwerben. Mit
kleinen Ausnahmen sind die Menschen die einzigen Tiere, die

Kultur kennen. Damit sind wir die einzigen, die auf Veränderung

reagieren können, indem wir uns kulturell weiterentwickeln,
anstatt Tausende von Jahren zu warten, bis wir biologisch zu anderen

Tieren werden. Kulturelle Evolution kann unsere biologische

Prädisposition nicht verändern, dass Fairness und Gerechtigkeit

wichtig sind, sie kann aber unsere Auffassung darüber verändern,

was Fairness und Gerechtigkeit sind.

Genau das ist es aus meiner Sicht, was in den letzten 15 000 Jahren

passiert ist. Wildbeuter konnten der Natur nicht sehr viel
Energie entnehmen - typischerweise nicht mehr als 5000 Kalorien

pro Person und Tag -, deshalb mussten sie in kleinen Gruppen

von normalerweise weniger als zehn Personen leben. Unter
diesen Bedingungen konnten sich keine steilen politischen,
ökonomischen oder Geschlechterhierarchien entwickeln. Folglich
waren jene, die Fairness so interpretierten, dass alle etwa
gleichbehandelt werden sollten, im Vorteil gegenüber jenen, die es

angebracht fanden, Menschen unterschiedlich zu behandeln. Ein

wettbewerblicher, evolutionärer Prozess trieb die Menschen in
Richtung von «Wildbeuterwerten».

Dies änderte sich, als sich die Welt nach der Eiszeit erwärmte
und Landwirtschaft möglich wurde. Als Wildbeuter zur Landwirtschaft

überzugehen, hatte viele Nachteile. Bauern arbeiteten im

allgemeinen länger, hatten eine einseitigere Ernährung sowie

schlechtere Gesundheit und starben früher. Die Landwirtschaft
hatte aber den Vorteil, dass sie viel mehr Energie einbrachte:
Meinen Berechnungen zufolge versechsfachte sich der Energiekonsum

zwischen 10 000 v.Chr. und Christi Geburt etwa auf
30 000 Kalorien pro Person und Tag. Die Bauern verwendeten
einen grossen Teil der gewonnenen Energie für mehr Menschen.

10 000 v.Chr. gab es etwa 5 Millionen Wildbeuter; zu Beginn unserer

Zeitrechnung gab es 250 Millionen Bauern, und die wenigen
Tausend verbliebenen Wildbeuter waren in Gebiete vertrieben,
welche die Bauern nicht wollten.

Die grösste Stadt zu dieser Zeit, Rom, hatte eine Million
Einwohner. Um sich zu ernähren, schaffte sie Nahrungsmittel aus

dem ganzen Mittelmeerraum heran, was eine sehr komplexe
Arbeitsteilung erforderte - eine Arbeitsteilung, die nicht möglich

9



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1074 MÄRZ 2020

war ohne Hierarchien bis auf die Stufe des einzelnen Haushalts.

Als Folge davon explodierte die wirtschaftliche Ungleichheit.
Wenn wir den Gini-Koeffizienten als Mass verwenden, der von o

(alle haben genau gleich viel) bis l (eine Person besitzt alles)

reicht, kam die durchschnittliche Wildbeutergesellschaft auf eine

Einkommensungleichheit von 0,25. Die durchschnittliche
landwirtschaftliche Gesellschaft lag bei 0,48, und das Frankreich des

18. Jahrhunderts erreichte eindrückliche 0,59-
Steile politische, wirtschaftliche und Geschlechterhierarchien

wurden nicht nur möglich, sondern nötig. Dies kehrte den

selektiven Druck auf moralische Werte der Wildbeutergesell-
schaften um. Im Zeitalter der Landwirtschaft ging es Leuten, welche

die Ungleichbehandlung von Menschen als gerecht betrachteten,

relativ gut; jene, die Gerechtigkeit als Gleichbehandlung
interpretierten, waren tendenziell weniger gut gestellt.

Die Industrie mag Ungleichheit nicht
Im Zuge der industriellen Revolution wuchs der Energiekonsum
noch dramatischer. Um 1700 verbrauchte der durchschnittliche

Nordwesteuropäer 32000 Kalorien pro Tag. Bis 1900 verdreifachte

sich dieser Wert. Heute verbrennt der durchschnittliche
US-Amerikaner jeden Tag 230 000 Kalorien. Und wiederum führt
die zusätzliche Energie zur Erzeugung von noch mehr Menschen.

Im Jahr 1800 zählte die Menschheit eine Milliarde Personen; heute

sind es sieben Milliarden.
Das Erstaunliche an dieser Energieexplosion ist, dass sie die

Hierarchien der vormals landwirtschaftlichen Welt nicht etwa

verstärkte, sondern genau das Gegenteil bewirkte. Heute leben

60 Prozent der Weltbevölkerung in Demokratien. In allen
demokratischen Ländern können Frauen wählen (wenn auch die

Schweiz das Frauenstimmrecht erst 1971 eingeführt hat), und die

wirtschaftliche Ungleichheit hat abgenommen. Bis in die 1970er

Jahre ist der Gini-Koeffizient für Einkommensungleichheit (nach

Steuern) in den Ländern der OECD auf 0,26 gefallen - ein Wert,
der Wildbeutergesellschaften nahekommt. Seit den 1980er Jahren

haben die Gini-Werte aufgrund von Globalisierung und neuen

Technologien wieder zugenommen, doch sie liegen noch immer

weit unter jenen landwirtschaftlicher Gesellschaften.

Hierarchien sind nach 1800 flacher geworden. Das liegt
daran, dass auf fossilen Ressourcen basierende Volkswirtschaften

die enorme Menge gewonnener Energie in Güter und
Dienstleistungen umwandeln, doch diese Güter und Dienstleistungen

sind nutzlos ohne Konsumenten, die sie sich leisten
können. Solche Volkswirtschaften brauchen daher kaufkräftige

Mittelschichten, idealerweise solche, die gebildet und frei
sind, um informierte ökonomische Entscheide zu treffen. Als

Folge davon blühten Gesellschaften auf, die sich in Richtung
freie Marktwirtschaft, Liberalisierung und Demokratie bewegten

- mit dem voraussehbaren Resultat, dass Leute, die Fairness

als Gleichbehandlung aller betrachten, tendenziell
erfolgreicherwaren.

Das ist erst der Anfang
Die Lektion der Geschichte scheint klar. Menschliche Werte sind

biologisch entwickelte Anpassungen; doch die Art und Weise, wie

wir diese Werte interpretieren, hat sich kulturell entwickelt. Daraus

ergeben sich mehrere Konsequenzen. Erstens ist das lange

verfolgte Vorhaben von Moralphilosophen, ein perfektes,
allgemeingültiges System von menschlichen Werten zu definieren,
zum Scheitern verurteilt. Aristoteles hielt Sklaverei für legitim,
weil er in einer landwirtschaftlichen Gesellschaft lebte, für die

Sklaverei notwendig war; John Rawls glaubte, dass Sklaverei

ungerecht sei, weil er in einer auf fossiler Energie basierenden
Gesellschaft lebte, in der Sklaverei nicht nur unnötig, sondern sogar
schädlich ist.

Zweitens werden sich die Werte, die Leute heute haben, weiter

verändern. Während 200 Jahren war es eine produktive Strategie,

zu glauben, dass steile Hierarchien ungerecht seien; doch
unsere Energiegewinnung verändert sich schneller als je zuvor. Neue

Methoden zur Gewinnung fossiler Brennstoffe entwickeln sich,
insbesondere Fracking; gleichzeitig verbreitet sich die (umwelt-
schonendere) Nutzung von Energieformen wie Sonneneinstrahlung,

Wind und Wellen - und, womöglich noch wichtiger, neue
Methoden zur Speicherung von Energie in Batterien und zur
Nutzung in dezentralen Stromnetzen. Möglicherweise werden diese

Veränderungen Leute bevorzugen, die noch egalitärer denken. In
diesem Fall wären China und andere aufstrebende Länder

gezwungen, ihre Gesellschaften und politischen Systeme zu liberali-
sieren, um wirtschaftlich erfolgreich zu sein. Vielleicht führen die

Veränderungen aber auch dazu, dass wieder steilere Hierarchien
belohnt werden. Immerhin steigt die Einkommensungleichheit
seit einigen Jahrzehnten wieder.

Menschliche Werte haben sich ausgehend vom simplen Sinn

für Fairness, den Sarah Brosnan bei ihren Kapuzineraffen fand,
stark entwickelt. Doch das ist erst der Anfang. <

Ian Morris
ist Professor für Archäologie und Geschichte an der Stanford
University in Kalifornien und Autor von «Beute, Ernte, Öl.
Wie Energiequellen Gesellschaften formen» (2020).

10


	Der Baustoff der Zivilisation

