
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 100 (2020)

Heft: 1073

Artikel: Die Transformation der Intimität

Autor: Marche, Stephen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914516

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1073 FEBRUAR 2020

Die Transformation der

Intimität
Was bedeutet es, in der vernetzten Welt von heute Mensch zu sein?

von Stephen Marche

«Mit <Verbindung> kann vieles gemeint sein:

ein physischer oder logischer Pfad zwischen zwei Dingen,

das Einrichten eines solchen Pfades, der Verkehr entlang eines

Pfades sowie pfadlose Beziehungen zwischen zwei oder

mehr Entitäten. Mit Blick aufseine Popularität und die durch ihn

ausgedrückte bedeutungsvolle Beziehung weisen wir den Begriff
der Verbindung nicht ausdrücklich zurück, fassen ihn in
diesem Aufsatz aber ausschliesslich als pfadlose Beziehung

zwischen zwei oder mehr Entitäten.»

Vint Cerf and Bob Kahn,

A Protocol for Packet Network Intercommunication, 1974

Vor kurzem besuchte mein Sohn ein Holocaust-Museum, wo
im Rahmen der interaktiven Plattform «New Dimension of

Testimony» das Hologramm eines Auschwitz-Überlebenden zu
sehen war. Der unwirkliche Mann beantwortete Fragen der Kinder

zu den historischen Greueln. Die Kinder waren begeistert, da

sie ihn alles Mögliche fragen konnten: «Hassen Sie die

Deutschen?», «Glauben Sie noch an Gott?», «Was war das Schlimmste,

was passiert ist?». Mein Sohn erklärte mir, dass sie nie gewagt
hätten, einer wirklichen Person solche Fragen zu stellen. Das ist
der Engel der Zukunft. Er ist nicht aus Fleisch, man kann ihm also

alles anvertrauen.

Mit der Konnektivität die Krise
Ich bin ein Hybrid, gehöre einer Zwischengeneration an: weder

Digital Native noch analoges Fossil. Mein Intimleben erspross fast

zeitgleich mit dem Aufkommen digitaler Konnektivität. Meine

Frau wurde im selben Monat geboren, in dem Bob Kahn und Vint
Cerf in ihrem «Protocol for Packet Network Intercommunication»

jene Verbindungen beschrieben, die das Internet möglich mach¬

ten. Ich erinnere mich noch, wie bei uns zu Hause der erste PC

ausgepackt wurde - das spukhafte Echsenaugengrün des primitiven

Bildschirms. Auch an meine erste E-Mail erinnere ich mich, an

mein erstes Online-Formular. Fast alle Erinnerungen, die ich mit
meinen Zeitgenossen teile, haben Technik zum Gegenstand: Wo

warst du, als du dein erstes Smartphone bekamst? Was war dein

erster Einkauf auf Amazon? Weisst du noch MySpace?

Seit meiner Kindheit hat die Zunahme digitaler Konnektivität
alle menschlichen Interaktionen verändert, sei es den Kauf eines

Sandwiches oder Analsex. In derselben Zeitspanne geriet die

menschliche Intimität in die Krise. In einer aktuellen Studie gaben

fast die Hälfte der 20000 befragten Amerikaner an, einsam zu
sein. Einsamkeit wird inzwischen als chronisches volksgesundheitliches

Problem eingestuft. Auch Narzissmus, eine verwandte

Störung, nimmt laut klinischen Studien seit 30 Jahren zu. Heute

ist Narzissmus so weit verbreitet und so allgegenwärtig als

Grundierung unserer Kultur in all ihren Aspekten, dass man sich fragen

muss, ob er überhaupt noch als Krankheit betrachtet werden
kann. Sozialkapital in jeglicher Form schwindet rasant. Politische

Solidarität ist auf dem Rückzug, Aufsplitterungen aller Art hingegen

sind auf dem Vormarsch. Wir lassen unsere Schranken herab.

Unsere Länder lassen ihre Schranken herab.

Von intimen Offenbarungen überwältigt
Jeder weiss, dass die Technik uns verändert hat, selbst auf der

intimsten Ebene - wie genau, möchte niemand wirklich wissen.

Die Schöpfer der Technik sind blind für die Wirkung ihrer
Produkte auf menschliche Intimität. Da sie sich ohnehin nicht
quantifizieren lässt, ist es doch einerlei. Die grossen Erforscher
menschlicher Intimität sind gleichermassen blind für den

unterschwelligen Einfluss der Maschinen. Die Kurzgeschichten von
Alice Munro - für viele die intimsten Porträts häuslichen Lebens

zwischen 1970 und heute, der Zeit der grossen technologischen

66





DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1073 FEBRUAR 2020

Disruption - erwähnen nirgends Computer. Sie scheinen zu

albern, zu nebensächlich, blosse Ablenkung vom eigentlichen
Geschäft der Zwischenmenschlichkeit: Familie und Sex. Ein anderes

Problem kommt hinzu: Allein die Erwähnung eines Smart-

phones in einer Kurzgeschichte über menschliche Intimität würde
das Gerät zum eigentlichen Gegenstand der Geschichte machen.

Die Technik würde alle anderen Bedeutungen verschlucken - so

wie sie es im wahren Leben tut.
Wir werden der Auswirkungen der digitalen Konnektivität auf

unsere intimen Beziehungen nicht mehr Herr. Die Folge sind
grassierende Missverständnisse. Nicht nur ältere Menschen sind der

Meinung, dass das Aufkommen digitaler Konnektivität zu einem

Rückgang von zwischenmenschlicher Nähe geführt hat. Das

ätherische Wesen des Digitalen - seine Flüchtigkeit, Gesichtslosigkeit

- steht im Widerspruch zur Fleischlichkeit und Stofflichkeit des

Analogen. Ein Download ist eben doch kein Album, Netflix kein

Kino, Tinder keine Romanze und so weiter und so fort. Mit Technik

tauschen wir im besten Fall Intimität für Bequemlichkeit ein -
so die allgemeine Annahme.

Was diese Annahme dubios macht, ist die Tatsache, dass

sie nicht der Wirklichkeit entspricht. Die digitale Welt quillt über

vor Intimität. Ich bin wohl einer der jüngsten Menschen, der

seinem Partner noch nie ein Nacktbild von sich geschickt hat.

Facebook und Instagram sind gewaltige vernetzte Schaufenster

intimer Szenerien: Familienurlaube, Abschlussfeiern,
Geburtstagskränzchen, Heiligabend mit ausgepackten Geschenken, alle

Verwandten auf dem Präsentierteller. Dann gibt es noch Live-

streams von Geburten auf BirthTube. Nicht zu vergessen eine nie

dagewesene Auswahl an Pornografie der unverblümtesten Sorte.

Die digitale Verbundenheit hat eine derart uralte Intimpraxis wie

die Masturbation revolutioniert. Einst eine Sache von Gedächtnis

und Fantasie, eine traumgleiche Wiederherstellung alltäglicher
erotischer Eindrücke, ist Masturbation heute das Stöbern in
katalogisierten Bildern, in Permutationen und Kombinationen der

Gesamtmenge externalisierten Begehrens, wie sie in einer Reihe

Datenbanken abgelegt sind.

Unterhaltungen auf Social Media sind fast gänzlich persönlicher

Natur. Jede sachbezogene Diskussion auf Twitter oder Facebook

- sei es über Biolandwirtschaft, Videospiele oder Lyrik -
degeneriert unvermeidlich ins Persönliche: «Dein Ton ist beleidigend!»

oder «Was denkst du, wer du bist?». Politische Debatten im

Internet schwelgen in einem Hass auf die jeweils andere Seite, wie

es ihn in solcher Intimität und Grausamkeit noch nie gegeben hat.

«Diese Leute sind Abschaum!» und «Du bist das Letzte!» sind die

elementaren politischen Botschaften des Zeitalters digitaler
Konnektivität.

Strukturwandel der Intimität
Wie gesagt: Mein Alter bringt eine spezielle Perspektive mit sich.

Ich kann mich noch entsinnen, wie die Nachrichtenmedien einen

ganzen Tag lang versuchten, aus George H. W. Bushs Blick auf die

Armbanduhr während einer Debatte mit Bill Clinton etwas
herauszulesen. Kaum zu glauben, ich weiss, aber so war Politik
damals. Eine so harmlose Geste wie der Blick auf die Armbanduhr
wurde zu einer Art Fenster ins Seelenleben eines

Präsidentschaftskandidaten hochstilisiert. In Zeiten von Facebook und

Twitter erregt es kaum noch Aufsehen, wenn ein US-Präsident

seine Tochter mit Pornostars vergleicht, mit denen er geschlafen
hat. Wir sind von intimen Offenbarungen überwältigt worden.
Nichts als Intimität ist uns geblieben.

Oder besser gesagt: Es gibt heute weder mehr noch weniger
Intimität als im analogen Zeitalter, sie wurde nur in ein anderes

Format überführt. Menschen sind intime Geschöpfe. In einer Welt

unpersönlicher Verbindungen gestalten sie reflexhaft alle
Interaktionen so persönlich wie möglich. In einer Zivilisation auf
Grundlage von Uniform Resource Locations (URLs) drücken wir
uns durch Lust und Hunger und Gewalt aus. Wir alle sitzen vor
unendlich austauschbaren und zugänglichen Bildschirmen und
sehnen uns wie Kinder danach, besonders zu sein - und wir sind

bereit, alles dafür zu tun.
Der Inhalt des Internets ist immer in Aufruhr gegen dessen

Form. In der Form geschmeidig universell, ist das Internet vom
Inhalt her der Lumpenkeller des Herzens. Der Widerspruch
zwischen Form und Inhalt war von Anfang an erkennbar: in jenem
Dokument, das alles erst möglich machte. Das «Protocol for Packet

Network Intercommunication» definiert «Verbindung»
ausschliesslich als «pfadlose Beziehung zwischen zwei oder mehr

Dingen». Die ungeheure Macht und die strikten Beschränkungen des

Zeitalters digitaler Konnektivität sind bereits hier deutlich erkennbar.

Alle Information kann verknüpft werden, die entstehenden

Verknüpfungen sind jedoch «pfadlos». Die vermeintliche
Errungenschaft ist tatsächlich eine Katastrophe, ihr Vorteil ihr Fehler,
das Feature eigentlich der Bug. Informationsgerechtigkeit ist per
Definition ein Gegenentwurf zu Intimität.

Vint Cerf, einer der Väter des TCP/IP, ist für seine schicken

Dreiteiler bekannt. Im förmlichsten Aufzug schreitet er durchs

Silicon Valley, das Reich besudelter Kapuzenpullis. Darin liegt
eine Metapher für das Internet: Seine Förmlichkeit, seine
protokollarische Strenge, sein Ideal einheitlichen Zugangs machten das

Internet zu jener Gosse voller Verachtung und Hass. Auch ermöglichten

sie jene einsame, narzisstische Bösartigkeit auf Social Media,

jene fühllose Anomie und jenen nachtleuchtenden Wahn, die

das reale Onlineerlebnis ausmachen.

Fühlst du, was ich fühle?
Der grundlegende Widerspruch ist so simpel wie elend: Das Teilen

privaten Erlebens war nie weiter verbreitet als heute, während
Empathie - als Fähigkeit zum Nachfühlen fremden Erlebens - nie seltener

war. In seinen «Philosophischen Untersuchungen» sprach
Wittgenstein eben dieses Problem an: die Bedeutung von Intimität und
die Intimität von Bedeutung. «Das Wesentliche am privaten Erlebnis

ist eigentlich nicht, dass jeder sein eigenes Exemplar besitzt»,

68



SCHWEIZER MONAT 1073 FEBRUAR 2020 DOSSIER

«Die Seele war immer ein Geheimnis.
Sie entzieht sich jeder Erklärung.
Was heilig ist in uns, was menschlich ist,
ist unwissbar, sogar uns selbst
verschlossen.»
Stephen Marche

schrieb er, «sondern dass keiner weiss, ob der andere auch dies hat

oder etwas anderes. Es wäre also die Annahme möglich - obwohl

nicht verifizierbar -, ein Teil der Menschheit habe eine Rotempfindung,

ein anderer Teil eine andere.» Wittgenstein glaubte, die

Annahme sei unverifizierbar, doch das Internet hat sie verifiziert: Ist
das Kleid blau oder golden? Hören Sie «Yanny» oder «Laurel»?

Die Konnektivität des TCP/IP verspricht einen allgemeinen
Bezugsrahmen, nicht gemeinsame Empfindungen. Gemeinsame

Empfindungen sind aber der Wesenskern des Intimen - die

Überzeugung, dass ich fühle, was ein oder mehrere andere fühlen; dass

ein oder mehrere andere fühlen, was ich fühle. Es ist die verzweifelte

Frage: Fühlst du, was ich fühle? Hat das zarte Beben meines

Herzens Bedeutung für andere? Wittgenstein verarbeitete diese

erbärmlich bedürftige, allzu menschliche Frage in seiner berühmten

Parabel vom Käfer in der Schachtel:

«Nun, ein Jeder sagt es mir von sich, er wisse nur von sich

selbst, was Schmerzen seien! - Angenommen, es hätte Jeder eine

Schachtel, darin wäre etwas, was wir <Käfer> nennen. Niemand

kann je in die Schachtel des Andern schaun; und Jeder sagt, er
wisse nur vom Anblick seines Käfers, was ein Käfer ist. -Da könnte

es ja sein, dass Jeder ein anderes Ding in seiner Schachtel hätte.»

Wie extravagant sich diese Allegorie einst ausnahm! Ich weiss

noch, wie ich sie als Student las. Es schien eine schlechthin
absurde Vorstellung, dass es ausser Psychopathen oder Nazis oder

anderen Monstern tatsächlich Menschen geben sollte, die eines

anderen Schmerz nicht an sich selbst wiedererkennen. (In derselben

Debatte, in der George H. W. Bush auf die Uhr sah, prägte Bill
Clinton die Phrase der 1990er Jahre: «I feel your pain.»)

Heute versteht jeder, der einmal im Internet unterwegs war,
Wittgensteins Parabel instinktiv. Die sich abzeichnende politische

Katastrophe in den USA kann in einem Satz zusammenge-
fasst werden: Niemand glaubt mehr, seines Nächsten Schmerz

sei wirklich. Niemand glaubt mehr, seines Nächsten Schmerz
habe Bedeutung; niemand erkennt irgendeines anderen Schmerz

an. Es ist das zentrale Problem von aus dem Internet entsprungener

Empörung und Abscheu, die Hyperparteilichkeit, die sich aus

so vielen Quellen speist. Niemand akzeptiert mehr anderer
Menschen Schilderungen ihrer Gefühle. Die ganze Welt der digitalen
Konnektivität ist ein miteinander verdrahteter Haufen Käfer in
einem Haufen Schachteln.

Unser Zustand ist geprägt von Wirrnis und Kaputtheit, von
Intimität ohne Empathie, genährt vom Zeitalter digitaler Konnektivität.

Wir sind auf unsere magischen Anfänge zurückgeworfen, auf

primitive Kontaktangst. Jüngst war zu lesen, bei Netflix sei eine

neue Richtlinie gegen sexuelle Belästigung eingeführt worden, die

Mitarbeitern ausdrücklich verbiete, einen Kollegen länger als fünf
Sekunden anzusehen - die Macht des Anstarrens ist zurück, die

Macht des bösen Blickes. Sprache hat wieder die alte Kraft von
Zaubersprüchen angenommen, Worte können Böses

heraufbeschwören, können schaden. Sex ist wieder mit so viel Bedeutung

aufgeladen, dass wir immer enthaltsamer werden. Die Diskussionen

im Internet sind meist gar keine Diskussionen, jedenfalls nicht
im Sinne eines Gedankenaustausches. Man beschuldigt andere der

Blasphemie und schwelgt selbst in deren Freuden. Unsere Zeit ist
als «post-truth» beschrieben worden, was aber nicht zutrifft. Das

Problem ist, dass jeder seine eigene Wahrheit hat und niemand
Zweifel zugibt. Es herrscht kein Mangel an verabsolutierter
moralischer Klarheit in der Welt. Vielmehr gibt es einen Überfluss. Ich
sehe nur meinen Käfer und keinen anderen.

Der Künstler ist wichtiger als sein Werk
Früher bot Kunst Einblick in fremde Sichtweisen, fremde Gefühlswelten.

Das Zeitalter digitaler Konnektivität erhebt den Künstler

zum Heiligen in einer Weise, wie sie in keinem anderen Zeitalter

69



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1073 FEBRUAR 2020

«Der öffentliche Raum wird zu
einer Ansammlung von Entfremdungen,
ein Haufen Käfer in einem Haufen
Schachteln. In einer Welt, in der
alles geteilt wird, wird uns das definieren,
was wir nicht teilen.»
Stephen Marche

denkbar gewesen wäre. Seine Aufgabe ist es, das Publikum mit
Intimität zu versorgen, in seinem Wesen unsere politischen
Hoffnungen zu verkörpern, in seinem Geschmack unsere Lifestyle-
Sehnsüchte. Künstler, die schlechte Menschen sind, gehören
boykottiert. Der Ikonoklasmus wird durch die Geschichte natürlich
erschwert - wie sich zeigte, liefe man durch die Hallen des New

Yorker Metropolitan Museums und versuchte dabei, die Werke
aller Pädophilen und Vergewaltiger auszusortieren. Wie viel Schönheit

würde das kosten! Natürlich ist es nicht die Untersuchung

vergangener Verfehlungen, um die es im Ikonoklasmus geht.
Vielmehr geht es um das Schaffen einer neuen Gestalt - des Künstlers

als sozialen Avatars, als Figur gemeinsamer Empfindungen und

Werte. Weil wir heute zu wissen glauben, wer er ist, ist es der

Künstler, nicht sein Werk, durch den wir uns verbinden wollen.

Am Unterschied zwischen modernen Insta-Poeten und
herkömmlichen Dichtern zeigt sich der Übergang deutlich. Ich weiss

nichts über das Privatleben von John Berryman. Ich weiss nicht,
ob er schwul war oder hetero. Ich hab keine Ahnung, wie er
aussieht oder welchen Kleidungsgeschmack er hat. Was ich weiss, ist,
dass er folgendes geschrieben hat: «Die natürliche Ordnung ergibt
Sinn: Katzen hassen Wasser und lieben Fisch.» Auch weiss ich,
dass ich, seit ich erwachsen bin, mehrmals im Monat über diese

Zeile nachdenke. Sie gehört zum Inventar meiner Seele, ständig
schiebe ich sie darin hin und her. Rupi Kaur würde ich auf der

Strasse sofort erkennen. Ich habe ein Bild von ihr gesehen, auf
dem es scheint, als sei ihre Kleidung von Menstruationsblut
befleckt. Aus dem Stegreif weiss ich nicht eine einzige Zeile von ihr.

Nicht dass die eine Art Dichter besser wäre als die andere. An

beiden wird die Sehnsucht ihres Publikums nach Intimität deutlich.

Doch es sind verschiedene Arten Intimität. Die eine ist

sprachlich und analog, die andere bildlich und digital. Die eine ist
die Vergangenheit, die andere die Zukunft.

Die Erinnerung verloren im Datenmeer

Jüngst gelang es mir nicht, ein Gemälde wiederzufinden, das ich

irgendwo gesehen hatte. Es war eine Art Parodie auf Botticellis
«Geburt der Venus». Doch statt aus opulenten Mittelmeerwogen
emporzusteigen, erhob sich die Göttin der Liebe als Pornostar aus

einem Meer von Müll. Alle anderen Figuren waren popkulturelle
Referenzen. Eine stellte Chewbacca dar, wie ich mich zu erinnern
meinte. Ich verbrachte mit der Suche nach dem Bild im Internet
fast einen halben Tag. Mir schien, als könne es von einem jungen

Jeff Koons stammen, vielleicht Takashi Murakami, höchstens

vielleicht noch Chris Ofili. Doch egal wie und wo ich suchte, ich
fand nichts, was dem Bild meiner Erinnerung auch nur nahe kam.

Solche Momente - wenn Google versagt, wenn das Internet die

gesuchte Information nicht hergibt - sind genau deswegen so

frustrierend, weil man weiss, dass die Information irgendwo existiert
und dass die Schuld bei einem selbst liegt. Langsam dämmerte es

mir dann. Das Bild, nach dem ich das Internet durchforstete, gab

es gar nicht. Niemand hatte es gemalt. Es war mein eigenes Bild.

Ich hatte angenommen, meine Fantasie sei bereits ein archivierter
Gegenstand in einer Datenbank.

Menschlich ist das Verborgene, das Mysteriöse
Ein anderer Vorteil davon, jener Zwischengeneration anzugehören,

ist, dass ich mich an die vielen Male erinnern kann, als es

hiess, Computer würden menschliche Arbeitskräfte ersetzen -
und sie es dann doch nicht taten. Es ist nur ein paar Monate her,
dass Google verkündete, sein digitaler Assistent habe den Turing-

70



SCHWEIZER MONAT 1073 FEBRUAR 2020 DOSSIER

Test bestanden: Testpersonen hätten nicht gemerkt, dass sie mit
einem Computer sprachen. Früher wäre ob dieses Ereignisses das

Ende der Menschheit ausgerufen worden. Doch Googles Ankündigung

wurde mit einem Schulterzucken quittiert. Dasselbe

Schulterzucken, wenn ich mich recht entsinne, mit dem die Welt auf

Deep Blues Sieg über Kasparow reagierte. Im Vorfeld war die

Spannung enorm gestiegen - werden Computer uns ersetzen? -,
doch dann, als es passierte, spielte man weiter Schach und blieb

auch sonst Mensch. Mit Go war es genauso.
Beide dieser kalkulatorischen Wundertaten waren antikli-

maktisch. Warum? Weil die Maschinen auf ihrem Siegeszug nicht

von Mal zu Mal menschlicher werden; eher wird die Fähigkeit, in
der sie den Menschen überflügeln, weniger menschlich. Wenn

uns der technische Fortschritt der letzten 40 Jahre eines gezeigt

hat, ist es, wie wenig Intelligenz - nach herkömmlicher Beschreibung

- eigentlich wert ist. IQ ist nur etwas für Gimpel. Früher

kamen Menschenmengen zusammen, um Wunderkindern zuzusehen,

wie sie scheinbar unmögliche Rechenaufgaben lösten. Dazu

braucht es heute nur noch ein Handy. Wir hielten uns etwas

zugute auf eine Fähigkeit, die sich letztlich als biomechanische

Funktion entpuppte. Sobald ein Algorithmus den ersten Pop-Hit

komponiert, werden wir wissen, dass es eine Formel für erfolgreiche

Songs gibt. Ebenso wie wir wussten, dass Schach letzten Endes

nur eine Abfolge von Rechenoperationen ist.

In unseren halbdigitalen Leben ist alles menschlich, was nicht
kalkulierbar ist, was nicht formelhaft, nicht algorithmisch ist.
Ebenso wie in einer früheren Zeit alles menschlich war, was kein

Tier vermochte. In einer Ära voller Information, voll unglaublicher

Schlauheit, voll unausdenklicher Intelligenz ist unsere

Vorstellung davon, was eine Person ausmacht, so primitiv wie eh und

je. Unsere Lage ist nicht neu, kein exklusives Merkmal digitaler
Konnektivität. Die Seele war immer ein Geheimnis. Sie entzieht
sich jeder Erklärung. Was heilig ist in uns, was menschlich ist, ist
unwissbar, sogar uns selbst verschlossen. Der geheime Name war
immer der Name, auf den es eigentlich ankam.

Es kommt anders, als man denkt
Die Krise des Intimen ist nicht zufällig, koinzidiert nicht bloss mit
dem Aufstieg von Smartphones und Social Media. Die konkreten
Umrisse des Zusammenhangs sind schwer zu erkennen, und das

nicht nur aufgrund der üblichen Probleme beim Interpretieren
von Statistiken. Wer kann schon seine eigenen Denkverzerrungen
durchschauen? Amaras Gesetz gilt für menschliche Geschicke

überhaupt: Kurzfristig neigen wir dazu, die Auswirkung einer

technologischen Neuerung zu überschätzen, langfristig dazu, sie

zu unterschätzen. In der Geschichte wie auch in unserem Leben

sind es die unüberlegten Entscheidungen, die die weitreichendsten

Folgen haben. Die spontane Bemerkung der Mutter. Der
Partybesuch auf den letzten Drücker. Derlei Entscheidungen formen

uns in einer Weise, die zu reflektieren uns erstarren lässt. Kranzbergs

erstes Gesetz - «Technologie ist weder gut noch schlecht

noch neutral» - ist pragmatisch genug, die Unvermeidlichkeit von
Missverständnissen einzuräumen. Es ist der Grund dafür, dass die

Zeit der ultimative Twist am Ende der Geschichte ist - der Grund

dafür, dass die Folgen neuer Technologien stets für jedermann
überraschend sind.

Im Internet - wo sonst? - kursiert eine Geschichte: Die

deutschen Geheimdienste nutzen neuerdings Schreibmaschinen, um
Dokumente der höchsten Geheimhaltungsstufe anzufertigen.
Diese werden dann in Aktenschränken verstaut. Man ist hier zum
Schluss gekommen, dass alles Digitale von vornherein kompromittiert

ist. Was man für sich behalten will, worauf es wirklich
ankommt, das bleibt analog.

Was uns in Zeiten der kompletten Offenlegung definiert
Die Krise des Intimen erwächst unmittelbar aus den Strukturen
der digitalen Konnektivität, nicht bloss aus ihrem falschen
Gebrauch. Bessere Organisation ist keine Lösung. Alle Vorschläge

zur Reform des Internets missverstehen die grundlegende Vision

von Konnektivität, die das Ganze erst möglich macht. Digitale
Unternehmen können nichts tun, um die unentrinnbare Dysfunktio-
nalität unserer Lage zu mildern - ausser sie würden aufhören,
digitale Technik herzustellen. Die Verbindungen des Internets sind

genuin «pfadlos». Doch menschliche Wesen, diesseits oder
jenseits des Bildschirms, bedürfen einer unendlichen Menge Pfade.

Wir müssen diese Pfade ausserhalb der Technik suchen. Ein

geheimer Name ist nicht dasselbe wie ein anonymer Avatar. In einer

Welt totaler Information zieht sich das Wesen des Menschen auf
das zurück, was nicht Information ist. Das Wesen des Intimen wird
sein zu teilen, was nicht per Netzwerk geteilt werden kann. Geheime

Namen waren immer im Zentrum des Heiligen. Die altägyptische
Gottheit Ra besass einen heiligen Namen, einen geheimen Namen.

Als Moses Gott fragte, wer er sei, gab dieser zurück: «Ich bin, der ich
bin.» Ohne Geheimnis kann es keine Offenbarung geben.

All die verschiedenen Räume der digitalen Konnektivität
bilden den öffentlichen Raum als Ganzes. Der öffentliche Raum

wird zu einer Ansammlung von Entfremdungen, ein Haufen Käfer

in einem Haufen Schachteln. In einer Welt, in der alles geteilt
wird, wird uns das definieren, was wir nicht teilen. Das Geheime

wird unwichtig sein, da es nicht im Netz zu finden ist. Es wird
derjenige Teil von uns sein, auf den es ankommt. <

Aus dem Englischen übersetzt von Jan Meyer-Veden.

Stephen Marche
ist ein kanadischer Autor, Essayist und Kolumnist.

Dieser Text erschien im Oktober 2018 in englischer Sprache in der
«Los Angeles Review of Books».

71


	Die Transformation der Intimität

