
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 100 (2020)

Heft: 1080

Artikel: In der Komfortzone des Kokons

Autor: Blum, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1080 OKTOBER 2020

In der Komfortzone des Kokons
Millennials scheinen nicht älter zu werden, sie bleiben ewig Kinder.
Was würde C. G. Jung zur Entwicklungshemmung der Generation Y sagen?

von Alexander Blum

Carl
Gustav Jungs Theorie der Individuation war ein Versuch,

die psychologischen Vorgänge zu beschreiben, die alle

menschlichen Wesen seit Anbeginn der Zeiten durchlitten haben.

Diese Theorie sah die mythologischen, religiösen und künstlerischen

Symbole, die uns auf Höhlenwände gekritzelt überliefert
wurden, als objektive Befunde dafür an, dass etwas sich selbst zu

begreifen suchte. Diese Symbole reflektierten daher die Natur des

menschlichen Wesens, zu einem Verständnis seines Selbst gelangen

zu wollen, etwas über die Natur Hinausreichendes zu werden

und seine eigene Natur kennenzulernen.

Keine Helden, nirgends
Die in den inneren psychologischen Prozessen menschlicher Wesen

sich ereignende Individuation ähnelte oft den gewalttätigen
Handlungen, die in den ältesten Mythologien der Menschheit
beschrieben werden. Die Entwicklung der Persönlichkeit war für
Jung gleichbedeutend mit der Abkehr von der Natur. Darin lässt

sich der Mythos des Helden erkennen, der Schlangen erschlägt,
der verlorene Sohn, dem es gelingt, den geschlossenen Kreis der

Familie und ihrer kleinen und grossen Dramen aufzubrechen und

neue Wege zu erschliessen. Betrachten wir in diesem Zusammenhang

das Schicksal des modernen Menschen, der keine Arbeit und
keinen Ehepartner findet und sich kein eigenes Heim leisten kann.

Bietet das Leben keine Möglichkeit, voranzukommen, bleibt
der verlorene Sohn bis weit über das zwanzigste, manchmal

sogar das dreissigste Lebensjahr hinaus behütet unter dem Dach

der Mutter, und die Zukunft erscheint ihm so trübe wie die

Vergangenheit. Für den Psychoanalysten der Jung'schen Schule

repräsentiert das Konzept der «Welteltern» das in sich selbst

verstrickte Individuum, das Kind, das im Familiendrama seiner

Eltern gefangen und unfähig ist, seine eigene Zukunft zu
sichern.

So wurden soziale und wirtschaftliche Krisen stets auch zu

Sinnkrisen, begrenzten sie doch die erfolgreiche Individuation in
der modernen Welt. Sinkt die Erwerbskraft der eigenen Kinder

und sind die betagten Menschen die letzte Generation, die die

Freuden einer dem Untergang geweihten Zivilisation geniesst,

dann frisst Kronos seine eigene Brut. Die Grosse Mutter vertilgt

den jungen Helden. Genauso verzehren die älteren die jungen
Menschen und rauben ihnen die Zukunft. In den stattlichen
Anwesen der Babyboomer hausen ihre Kinder auf dem Dachboden

und leben ein Stellvertreterleben über Bildschirme.
Es wäre jedoch ein Fehler, würde man dafür allein wirtschaftlichen

Faktoren die Schuld geben. Bei all ihren progressiven
politischen Tendenzen ist die Millennialkultur von grossem Heimweh

nach dem Reich der Kindheit geprägt. Eine Trennung zwischen

einer Kultur für Kinder und einer für Erwachsene gibt es nicht
mehr. So werden Medieninhalte aus den 1990er Jahren immer
noch von Erwachsenen zitiert und in Mernes verwandelt, weil sie

sie als Kinder liebten. Auch Anime, Videogames und Social-

Media-Inhalte werden generell für ein altersloses Publikum von
Peter Pans entworfen.

Im Griff des kulturellen Infantilismus
Während Geschichten in den Kulturen des Altertums vom Kampf
mit der Wirklichkeit erzählten, ist es heute umgekehrt: Geschichten

dienen uns als Ersatz für die Realität. Auch die Politik ist zu

einer Bühne von Geschichten geworden, die der Realität
übergestülpt werden, aber mit ihr nichts zu tun haben. Wie C. G. Jung

erkannte, sind Menschen in hyperrationalistischen modernen
Gesellschaften so sehr ihrer selbst bewusst, dass sich der Indivi-
duationsprozess nicht mehr länger natürlich ereignen kann.
Stattdessen liegt er unter Rationalisierungen begraben und ist

ständigen Überprüfungen ausgesetzt, die unsere Ahnen nicht
kannten. Folglich stehen wir dem «Allgemeingültigen» oder

«Schöpfungsgeschichten» sehr skeptisch gegenüber. Unsere

Vorstellung von Geschichte als Fortschrittserzählung hemmt unsere

Fähigkeit, Ideen der Vergangenheit überhaupt eine Relevanz für
das Heute zuzubilligen. Ironischerweise verleugnet der moderne
Mensch die gesamte historische Kindheit der Menschheit und
klammert sich gleichzeitig umso stärker an seine persönliche
Kindheit.

Jede progressive Geschichtsdeutung zieht aus einer Jung'schen

Perspektive zahlreiche psychologische Probleme nach sich.

Wenn die Menschheit zunehmend aufgeklärter wird, was wird
dann aus den eigentlichen Individuationsprozessen, die es unse-

16



SCHWEIZER MONAT 1080 OKTOBER 2020 POLITIK & WIRTSCHAFT

«In den stattlichen Anwesen
der Babyboomer hausen

ihre Kinder aufdem Dachboden
und leben ein Stellvertreterleben

über Bildschirme.»
Alexander Blum

ren Urahnen ermöglichten, in die Welt zu ziehen und ihr ihren

Stempel aufzudrücken? Wir wenden uns gegen diese alten
Vorstellungen und brandmarken sie als falsche Idole. Und flüchten

uns in eine falsche Infantilität.
Der Individuationsprozess ist tief mit der Art und Weise

verbunden, wie menschliche Gesellschaften historisch Maskulinität

repräsentierten. Im Schöpfungsmythos der Maori etwa stellt der

Vater das Himmelsprinzip, die Mutter das der Erde dar. Die Hauptfigur

der «Heldenreise» muss sie trennen, seinen oder ihren Willen

gegen und über die inzestuöse Verbindung der Eltern behaupten

und ihren eigenen Willen als Trennung, Unterscheidung und

Licht postulieren. In Erich Neumanns «Ursprungsgeschichte des

Bewusstseins», einem grundlegenden Buch zu Jung'scher Mythologie

von einem Schüler Jungs, wird das Vaterprinzip mit Licht,
dem Himmel, Fortschritt, Trennung und Entwicklung assoziiert.

Das Reich des Unbewussten, der unteilbaren Welt und des

Unbekannten gehört dagegen zur Mutter.

Raus aus der Bubble!

Im griechischen Drama «Orestie» von Aischylos finden wir einen

weiteren Mythos, der uns helfen kann, die Stellung des Vaters in
der menschlichen Psyche zu verstehen. Das Drama führt uns zur
Ursprungsgeschichte des griechischen Rechts: zum Muttermord.
Die Göttin Athene verteidigt vor Gericht den Helden Orestes, der

seine Mutter als Rache für den Mord an seinem Vater Agamemnon

erschlagen hatte. In dieser Geschichte wird das Recht des Helden,

den Vater gegen den Willen der Mutter zu rächen, begründet. Aus

Jung'scher Sicht reflektierte diese Geschichte reale Entwicklungen

in der Psyche der alten Griechen. Im Freispruch für den

Muttermord liegt die Rechtfertigung dafür, dass das maskuline

Prinzip in der menschlichen Entwicklung künftig Vorrang gemessen

sollte.

In einer anderen Welt wäre Orestes womöglich des Mordes

schuldig gesprochen und das Recht der Mutter über das Agamem-

nons gestellt worden. Heute kann man sich eine solche andere

Welt nur allzu gut vorstellen. Der Fortschritt hat zunehmend den

mythologischen roten Faden unterlaufen, der die Psyche der

westlichen Zivilisation zusammenhielt - das Vaterprinzip. Für die

jungen Menschen von heute sind die Bestrebungen und Vorstellungen

ihrer Ahnen schlicht nicht mehr gültig. Ohne ein festes

Fundament zur Verkörperung des männlichen Bewusstseins-

aspekts, ohne die Möglichkeit, harte Arbeit und harte Typen zu

idolisieren, findet sich dieser Teil der menschlichen Psyche als

nutzloses Anhängsel überkommener Zeiten wieder.
Das Prinzip der männlichen Entwicklung war seit der Antike

mit der Bewusstwerdung der Individuen verbunden. Jungs Lesart

der Mythologie sollte zeigen, wie Legenden und Helden das Erwachen

unseres Bewusstseins aus der Dunkelheit in das Licht
reflektierten. Durch die Verleugnung oder Aufgabe des Bezugssystems

unserer Ahnen, so Jung, würden wir in einen Kosmos fallen, der

keine Erlösung bietet, sondern schlicht dunkel ist und in die

Dunkelheit zurückkehrt.

17



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1080 OKTOBER 2020

«Millennihilismus»
Dieses nihilistische Motiv ist unter Millenniais gang und gäbe.

Fernsehsendungen wie «Rick and Morty» gelten als desto weiser,

je mehr sie den Wert des Lebens herabsetzen und sich darüber

mokieren. Die Auffassung, dass die Welt selbst einen Zweck

verfolgt, ist inkohärent und wird durch eine quasizufällige Evolution
und unendliche Universen ersetzt, in denen nichts mehr zählt.

Nun hat uns auch die Erzählung vom wissenschaftlichen
Fortschritt im Stich gelassen, effiziente digitale Märkte haben die

Aussenwelt zur Geisterfassade gemacht und das Digitale thront
auf den Resten grosser Gesellschaften, die ihre Existenz dem

vernünftigen Mass und aufklärerischem Denken verdankten.
Das Coronavirus hat den Aufstieg des Digitalen inmitten des

Verlusts der äusseren Welt und des Gefühls der physischen
Abwesenheit hin zu einer Wahrnehmung beschleunigt, dass die Welt
nicht mehr die unsrige ist. Die Jung'sche Psychologie hat stets auf
die Bedeutung des Stamms als Garant für die geistige Gesundheit

einer Gemeinschaft hingewiesen. Wurde ein Individuum vom
Stamm getrennt, schrieb Neumann, war diese Person zu schlimmsten

Taten fähig, die sie innerhalb der geschlossenen gemeinschaftlichen

Struktur niemals auch nur zu ersinnen in der Lage war. Jene,

denen es heute gelingt, ihre Elternheime zu verlassen, fristen ihre

Tage in abgeschiedenen Apartments hinter Bildschirmen, sind
Fremde in fremden Städten, die niemandem gegenüber echte

Verpflichtungen und keine Ziele vor Augen haben.

In seinem Buch «Gegenwart und Zukunft» von 1957 schrieb

Jung: «Es liegt auf der Hand, woher die kommunistische Ideologie
die Gewissheit ihrer Überzeugung nimmt, die Zeit sei auf ihrer
Seite und dass die Welt reif für den Wandel sei.» Für Jung sind wir
niemals frei von kollektiven Mythen. Wir können sie nur in
neuem Gewand wiedererschaffen. So wurde die christliche
Auffassung von der Gleichheit aller Menschen als körperlose Seelen,

die im Fleische wiedergeboren wurden, als säkuläre, politische
Idee wiedergeboren: Wenn schon kein Himmel da oben Erlösung

bereithält, dann sind wir Menschen wenigstens auf Erden zu
gleichem Los berechtigt. Sozialismus, die ersehnte utopische
Gemeinschaft, die sich durch das Ausradieren der Vergangenheit
mit all ihren unerfüllten Wünschen begründet, ist die vorhersehbare

Reaktion auf eine Welt, in der der Weg zur Individuation nur
wenigen Auserwählten offensteht.

Gerade aus der Tatsache, dass es nur wenigen Menschen
beschieden sein wird, ihren Platz im Leben als erfüllte Individuen
einzunehmen, bezieht der Sozialismus seine Strahlkraft, scheint

er doch allen Menschen die Würde zu verleihen, die jenen wenigen

Glücklichen anhaftet, die nach einem Ziel streben und sich

darin auszeichnen. Dennoch stand Jung politischen Patentrezepten

gegen seelische Defizite sehr skeptisch gegenüber. So schrieb

er: «Im Zuge der vorherrschenden Tendenz des Bewusstseins, die

Quellen aller Übel in der Aussenwelt zu suchen, fordert man
politische und soziale Veränderungen, die, so die Annahme, die viel
tieferen Probleme gespaltener Persönlichkeit automatisch behe¬

ben würden. Ist dieser Bedarf dann scheinbar gestillt, kommen

politische und soziale Bedingungen auf, die dieselben Übel wieder

in anderer Form zurückbringen.»

Der Staat als Gottesersatz
Für Jung war die sozialistische Idee zu materialistisch, ging sie

doch davon aus, dass Menschen letztlich nur danach strebten,
etwas im Magen zu haben und glücklich zu sein. Jung sah den

Sozialismus als Weg hin zu bewusstlosen Konsumenten, die
vielleicht heute mit einem Netflix-Abo und der laufenden Miete

abgespeist werden, ein Pfad, der die Menschheit bar jeder über das

tägliche Brot hinausgehenden Ambitionen wieder in den Schoss

der Natur zurückführt.

Jung sah den Staat als Gottesersatz des 20. Jahrhunderts an.

Konnte die Vorstellung Gottes nicht für die Menschen sorgen,
dann sollte es eben der Staat tun. So ähnelten vordergründig
atheistische Länder wie die Sowjetunion und Mao Zedongs China

immer stärker religiösen Bewegungen. Jung erklärte sich dies

damit, dass es eine Menschheit ohne religiöse Geschichten nicht
geben kann. Die Frage ist, ob diese Geschichten um den Staat oder

um ein höheres Ideal kreisen. Wenn dieses höhere Ideal aufgegeben

wurde oder keine Gültigkeit mehr besitzt, bleibt der Menschheit

nur der Staat.

Für Jung ist die Individuation keine Wahl, die ein Individuum
nach Belieben treffen kann, sondern ein wesentlicher Aspekt der

menschlichen Entwicklung. Menschliche Wesen haben immer

Spuren ihrer selbst in religiösen und künstlerischen Geschichten

hinterlassen. Heute erzählen wir politische Geschichten, um viele

ihrer Funktionen wieder zu erfüllen. Doch haben wir in diesen

politischen und ökonomischen Dimensionen eine Art der kosmischen

Stabilität und des gemeinschaftlichen Geschichtenerzählens

verloren, die Kulturen mit authentischen, noch geglaubten

Mythen offenstehen. Wir haben den tradierten Mythen den

Rücken zugewandt, sind aber bisher nicht in der Lage gewesen,

neue zu schaffen, die uns die Art von Selbstvertrauen abnötigen,
welche die vielen Generationen vor uns zu Begründungen von
Religionen oder zur Bewahrung von Traditionen führten. Neue

Religionen kommen heute innerhalb eines einzigen Menschenlebens

auf und verschwinden wieder. <

Aus dem Englischen übersetzt von Francesca Zago / Lingualife.

Alexander Blum
ist Autor von Kurzgeschichten und Essays. Seine Arbeiten sind
in Publikationen wie «Psychology Today», «Areo Magazine» und
«Quillette» zu finden, (www.alexanderblum.net)

18


	In der Komfortzone des Kokons

