
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 100 (2020)

Heft: 1077

Artikel: Keine Macht den Denunzianten und Reinheitsfanatikern der
Kulturszene!

Autor: Stegemann, Bernd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914605

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1077 JUNI 2020

Keine Macht
den Denunzianten
und Reinheitsfanatikern
der Kulturszene
Kämpfer für Political Correctness sehen sich als selbsternannte
geistige Seuchenbeauftragte. Ein kolossaler Irrtum: Sie sind selbst die Seuche.

von Bernd Stegemann

Krisenzeiten
stellen nicht nur Gewohnheiten auf den Kopf, sie

bringen im Menschen auch so manchen Abgrund zum
Vorschein. Als die Coronakrise im Frühjahr 2020 die deutsche Gesellschaft

zum Lockdown brachte, führte das nicht nur zum Stillstand
des öffentlichen Lebens, sondern produzierte auch moralische

Ausnahmesituationen. So schloss nicht nur Deutschland die

Grenzen zu seinen Nachbarn, einzelne Bundesländer machten

sogar ihre Grenzen für Reisende dicht. Als wäre dieser Rückfall in
Kleinstaaterei nicht seltsam genug, verfügte das Bundesland

Mecklenburg-Vorpommern, dass alle Menschen, die dort einen

Zweitwohnsitz haben, ausreisen mussten. Öffentlich wurde dieser

Vorgang, weil die bekannte Autorin Monika Maron, die dort
seit DDR-Zeiten ein Haus bewohnt, nachts von Polizisten aufgesucht

wurde, die ihre Ausweisung anordneten und dabei in Frage

stellten, ob sie überhaupt eine Schriftstellerin sei.

Die Stunde der Denunzianten
Gerahmt wurde diese Aktion von empörten Bürgern, die sich als

fleissige Denunzianten betätigten und jedes ortsfremde Auto-
kennzeichen der Polizei meldeten. Erschien diese dann nicht un¬

mittelbar, wurden im Akt der Selbstjustiz schon mal die Reifen

zerstochen.1 Wenn es gilt, die eigene kleine Welt reinzuhalten,
erwachen offensichtlich viele böse Geister. Nun könnte man diesen

Rückfall ins Autoritäre als Nebenwirkung eines weltweiten
Kampfs gegen die Viren abtun. Doch völlig unabhängig von den

Gesundheitsmassnahmen erfreuen sich die Denunzianten schon

seit Jahren wachsender Beliebtheit. Ihr Ziel: Veranstaltungen oder

missliebige Kulturprodukte zu torpedieren. Was unter der
Überschrift der «Cancel-Culture» propagiert wird, bedeutet Denunziation

und Reinheitsfanatismus in Zeiten des Internets.
Als im Frühjahr die Autobiografie von Woody Allen im

Rowohlt-Verlag erscheinen sollte, fühlten sich einige Autoren
und Autorinnen des Verlags davon beschmutzt.2 Sie forderten in
einem offenen Brief den Verleger auf, das Buch nicht zu
veröffentlichen. Hintergrund ihres Protestes ist der seit Jahrzehnten
schwelende Ehekrieg zwischen Woody Allen und Mia Farrow. In
dessen Verlauf kam es zu einer Anklage wegen sexueller Belästigung

seiner Tochter. Trotz langwieriger Verfahren wurde Woody
Allen nie für schuldig erklärt, stattdessen gibt es inzwischen eine

plausible Beschreibung des Vorgangs durch ein anderes Adoptiv-

68



«Viren machen krank,
fremde Meinungen machen schuldig.
Und Kranke wie Schuldige
müssen isoliert werden.»
Bernd Stegemann

Bernd Stegemann, Bertolt-Brecht-Denkmal, fotografiert von Peter Rigaud / laif.

69



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1077 JUNI 2020

kind der beiden. Moses Farrow hat ausführlich geschildert, wie

manipulativ Mia Farrow ihre Kinder dazu gebracht habe,

Missbrauchsgeschichten über Woody Allen zu erzählen.3

Eine halbwegs funktionierende Öffentlichkeit müsste an dieser

Stelle die Sache auf sich beruhen lassen, da Aussage gegen

Aussage steht und ein seriöses Urteil nicht zu treffen ist. Doch die

erregte US-amerikanische Öffentlichkeit fordert weiterhin die

Ächtung von Woody Allen, Schauspieler entschuldigen sich

dafür, in seinen Filmen mitgespielt zu haben, und kein Verleih traut
sich mehr, noch eines seiner Werke zu zeigen. Die deutschen

Unterzeichner des Protestbriefes sehen sich als Teil dieser globalen

Erregungswelle und beharren auf ihrer moralischen Maximalposition:

Dem Opfer muss immer geglaubt werden, weswegen der

Beschuldigte behandelt werden muss, als wäre er ein rechtskräftig
verurteilter Täter.

Der Boykottbrief der Empörungsprofis vom Rowohlt-Verlag
konnte jedoch keine Wirkung entfalten. Der Verlag gab bekannt,

an der Veröffentlichung der Biografie festhalten zu wollen. Das

Ganze fiel zudem in die Hochphase der Coronakrise. Die Flut von
neuen Grenzen und Reinheitsvorschriften liess offenbar keinen

Raum mehr für weitere Ausgrenzungsforderungen. Die Cancel-

Culture war auf ihr grosses Vorbild getroffen, den Seuchenschutz.

Doch durch den historischen Zufall wird die Parallele zwischen

beiden deutlich, und dabei fällt auf, wie unangemessen und
rückschrittlich die Mechanismen der Cancel-Culture sind.

Mit Moralismus Menschen fertigmachen
Der fundamentale Unterschied zwischen den Massnahmen zur

Eindämmung einer Epidemie und der Cancel-Culture besteht darin,

dass die Virenausbreitung durch wissenschaftliche Erkenntnisse

identifiziert und bekämpft wird, während die Cancel-Culture

aufgrund von moralischen Urteilen Menschen und Meinungen

bekämpft. Kommunikation ist immer dann moralisch, wenn
sie Achtung oder Missachtung zuteilt. Die Forderung, jemanden

auszuschliessen, ist die radikalste Form der moralischen
Kommunikation. Die Missachtung wird dabei bis zur Ächtung gesteigert,
die nicht eher ruht, bis jemand ausgegrenzt ist. In früheren
Gesellschaften bedeutete das fast immer den Tod, heute führt es zumindest

noch zum sozialen Tod, der neben den seelischen Schäden

nicht selten auch materielle Einbussen mit sich bringt.
Da es sich bei der moralischen Kommunikation um ein sehr

scharfes Schwert handelt, wurde sie zu allen Zeiten unter eine

Aufsichtsinstanz gestellt. Lange hatte die Religion diese Funktion

übernommen, seit der Neuzeit rückt die Ethik an diese Stelle.

In beiden Systemen wird anspruchsvoll reflektiert, welches

moralische Gesetz überhaupt gut ist und welches nicht, und es wird
die komplizierte Frage behandelt, in welchen Situationen es

überhaupt gut ist, über Gut und Böse zu urteilen. Im Fall von
Woody Allen ist es offensichtlich nicht gut, ihn als böse zu ächten.

Doch das hält die Ächtungsprofis unserer Tage nicht von
ihrem Tun ab.

Denn die Moral unserer Tage hat sich weitestgehend von der

Infragestellung durch Ethik oder Religion befreit. Sie ist individualisiert

und erfüllt vor allem eine Funktion für denjenigen, der moralisch

urteilt. Die Kernfrage, ob es überhaupt gut ist, zwischen Gut

und Böse zu unterscheiden, wird heute mit einer raffinierten Wendung

beantwortet: Wer moralisch urteilt, steht allein dadurch auf

der Seite des Guten, weil er andere als böse identifiziert hat. Wer

sich empört, ist moralisch im Recht. Wer den Ausschluss von

Woody Allen fordert, ist gut, weil er das Böse verhindern will.
In früheren Zeiten wurde jemand, der die Moral benutzt, um

sich selbst zu erhöhen, als Moralist bezeichnet. Sein Moralmissbrauch

führt in einer fatalen Konsequenz dazu, dass die Moral
nicht mehr auf universellen Werten beruht, sondern aus dem

individuellen Urteil resultiert, das zwangsläufig zur Doppelmoral
führt. Die empörten Woody-Alien-Verächter fühlen sich moralisch

auf der richtigen Seite, aber fühlen sich die deutschen

Protestbriefschreiber gut, wenn sie realisieren, dass sie zum Boykott
eines jüdischen Regisseurs aufrufen? Die doppelten Standards des

Moralismus produzieren Widersprüche, die sie selbst nicht mehr

auflösen können.

Das Pendant zum Schauprozess
Schaut man nüchtern auf diese Mechanik, so fällt als erstes auf,
dass eine derartige Kommunikation nichts mehr mit den Fragen

der Ethik oder Religion zu tun hat. Sie erfüllt lediglich den Zweck,

sich innerhalb von kulturellen Konflikten Vorteile zu verschaffen.

Der Moralist hat aus der Moral eine Waffe gemacht, die ihm helfen

soll, seine Gegner zu schädigen und selbst wertvoll zu erscheinen.

Dass der Moralismus überhaupt zu einer solchen Macht
gekommen ist, ist wiederum ein bedenkliches Zeichen für den

Zustand der Gesellschaft.

Die öffentliche Wirkung der Moralisten liegt in einer

Überwältigung des Denkens aufgrund von Empörung. Damit die Reflexion

möglichst lange durch die Empörung gelähmt bleibt, braucht

es eine Öffentlichkeit, in der Anklage und Vorverurteilung identisch

sind. Ist die Öffentlichkeit erst mal so strukturiert wie
aktuell die US-amerikanische, so genügt der moralische Aufschrei,

um eine Existenz zu gefährden. Damit ist ein weiterer Archaismus

aus der dunklen Menschheitsgeschichte wiedererwacht. Was in
Hexenprozessen oder stalinistischen Schauprozessen grausam
angewendet wurde, findet heute wieder Zulauf. In den Augen der

Moralisten ist jeder verdächtig oder sogar schuldig, der angeklagt
wird. Damit ist ein sich selbst verstärkender Mechanismus in
Gang gesetzt. Denn je enger Anklage und Urteil zusammenhängen,

desto grösser wird die Furcht, selbst angeklagt zu werden,
und desto vorauseilender wird der Gehorsam, jede Anklage als

Urteil anzuerkennen, um nicht selbst in den Fokus der Moralisten

zu geraten. Eine moralistische Öffentlichkeit verlangt Unterordnung

und bestraft jede rationale und kritische Befragung.
Die Angst, in Verdacht zu geraten, verbindet sich in der

Cancel-Culture mit dem Reinheitsdrang, und beide zusammen

70



SCHWEIZER MONAT 1077 JUNI 2020 DOSSIER

führen zur Abschliessung der Moralblasen. Wer verdächtig ist,
wird ausgegrenzt, und schon der blosse Kontakt kann schuldig
machen. So konnte das Foto eines gemeinsamen Kaffeetrinkens
des AfD-Vorsitzenden Jörg Meuthen mit dem Vorsitzenden der

hessischen Filmförderung dazu führen, dass der Mann von der

Filmförderung seines Amtes enthoben wurde. Im Weltbild der

Moralisten soll nicht nur die Ansteckung durch böse Viren
vermieden werden, sondern vor allem die Ansteckung durch böse

Meinungen verhindert werden. Viren machen krank, fremde

Meinungen machen schuldig. Und Kranke wie Schuldige müssen
isoliert werden.

Wenn der Keks mit Dunkelschokolade «rassistisch» ist
Je mehr Erfolg die Moralisten haben, desto weitreichender werden

ihre Forderungen. Im neuen Phänomen der «Wokeness» findet

man inzwischen die nächste Stufe der Denunziation. Mit Woke-

sein wird eine besondere Aufmerksamkeit beschrieben, die aktiv
nach Verfehlungen gegen die politische Korrektheit sucht. So wie

der Corona-Blockwart aus Mecklenburg-Vorpommern seine

Umgebung überwacht, um jedes fremde Autokennzeichen zu melden,
macht sich der Woke im Internet auf die Suche, ob jemand ein an-

stössiges Wort oder Bild verwendet hat. Ist er fündig geworden,

setzt er die Skandalisierungsmaschinerie in Gang.

Die besondere Eigenart der Wokeness besteht darin, dass kein

Vergehen zu klein ist, als dass man es nicht doch skandalisieren

könnte. Höchste Sensibilität beim Aufspüren von Fehlern und

grösste Aggressivität beim Verfolgen der Übeltäter arbeiten hier

eng zusammen.

Jüngst wurde ein Keks der Firma Bahlsen, der seit siebzig Jahren

«Afrika» heisst, von woken Aktivisten skandalisiert. Beim

Keks handelt es sich um eine dünne Waffel, die mit dunkler
Schokolade überzogen ist. Dass sie Afrika heisst, ist für die woke Logik
ein klarer Fall von Rassismus. Warum ein Schokoladenkeks
rassistisch sein soll, weil er nach einem Kontinent benannt ist, auf
dem überwiegend dunkelhäutige Menschen leben, erschliesst
sich nicht jedem. Das hat jedoch der Empörungswelle keinen
Abbruch getan, und der Kekshersteller war gut beraten, als er sich

dem Druck unterworfen hat. Der Keks wurde zeitnah umbenannt.
Es wird wohl niemand behaupten, dass durch die Umbenen-

nung des Kekses die Welt etwas besser geworden sei. Denn weder

die Produktionsbedingungen des Kekses noch seine sicherlich
hohen Anteile an Fett und Zucker wurden verändert. Die einzige
Funktion des woken Aufschreis besteht in der Stärkung der
moralischen Machtposition innerhalb der kulturellen Konflikte. Die

Moralisten haben ein weiteres Mal vorgeführt, wie einflussreich
sie sind und dass es keinen Bereich mehr gibt, der vor ihrer Skan-

dalisierungswut sicher ist. Der woke Aktivismus ist das Symbol
einer Protestkultur, die den Moralismus als Waffe perfektioniert
hat. Wer woke moralisiert, will radikal wirken und dabei in
seinem sensiblen Weltbild ungestört bleiben. Darum fordert er den

Ausschluss von allem, was seine Reinheit stören könnte. Das ist

es, worum es woken Denunzianten letztlich geht: um Unterwerfung

unter ihre Norm. Der Moraldiskurs ist ein Machtdiskurs.
Der Woke ist die postmoderne Variante der schönen Seele,

wie sie Hegel bereits im 19. Jahrhundert beschrieben hat. Die

schöne Seele leidet unter der Hässlichkeit der Welt und macht ihr
Leiden zu einem Geschäftsmodell. Sie führt ihr Leiden demonstrativ

vor, um dadurch als besserer, da empfindsamer Mensch zu
erscheinen. Erst der Dialektiker Hegel erkannte, dass die schöne

Seele die Hässlichkeit braucht, um selbst strahlen zu können. Er

kam dadurch zu der verblüffenden Aussage, dass es nur ein absolut

Böses in der Welt gebe, und das sei die schöne Seele. Sie ist
böse, weil sie die Hässlichkeit der Welt nicht nur für ihre eigene

Aufwertung missbraucht, sondern weil sie dadurch den schlechten

Zustand konserviert. Wer als schöne Seele auf die Welt schaut,
sucht das Schlechte, nicht um es zu verändern, sondern um an
ihm zu leiden und dadurch wertvoll zu erscheinen. Sie handelt

objektiv böse und empfindet sich selbst doch als gut.

Der Moralist ist ein autoritärer Charakter
Die woken Aktivisten folgen exakt dieser Strategie. Dass sie heute

damit so erfolgreich sind, zeigt, wie sehr wir von der dialektischen

Genauigkeit eines Hegel entwöhnt wurden. An die Stelle der
ethischen Reflexion sind die Empörung und die Denunziationen der
Cancel-Culture getreten. Der woke Moralismus ist die moralische

Orientierung unserer Tage geworden. Dass eine solche Orientierung

in Krisen schnell überfordert ist und dann manch Dunkles

wieder auftaucht, wundert darum wenig. Denn in jedem Moralisten

wohnt ein autoritärer Charakter. Die woken Denunzianten
und schönen Seelen finden sich inzwischen in allen Milieus. Die

einen schwärzen ihre Nachbarn an, weil sie die Reinheit des Ortes

bedrohen, und die anderen setzen einen Verlag unter Druck,
damit er einen Autor ausschliesst, der ihr reines Weltbild
beschmutzt. In einem Punkt sind die Moralisten aller Lager gleich:
Sie halten sich für die Guten, egal wie falsch ihr Verhalten ist. <

1 www.candoberlin.de/neues
2 Der Protestbrief: https://www.54books.de/offener-brief-woody-allen-
autobiografie-im-rowohlt-verlag/
3 www.spiegel.de/panorama/leute/wody-allen-missbrauchsvorwuerfe-sohn-
moses-farrow-verteidigt-vater-a-1209203.html

Bernd Stegemann
ist Dramaturg am Berliner Ensemble und Professor für
Theatergeschichte und Dramaturgie an der Berliner Schauspielschule
Ernst Busch. Zuletzt veröffentlichte er «Die Moralfalle - für eine
Befreiung linker Politik» (Matthes & Seitz, 2018).


	Keine Macht den Denunzianten und Reinheitsfanatikern der Kulturszene!

