
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 100 (2020)

Heft: 1077

Artikel: Die letzte Ideologie

Autor: Grau, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914599

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1077 JUNI 2020

Die letzte
Ideologie

Von der Moral über die Hypermoral zum Hypermoralismus.

von Alexander Grau

Wir leben im Zeitalter der Hypermoral. Egal ob es um Migra¬

tion geht, um Klimaschutz, Wirtschaft, Verkehr, Bildung
oder Forschung: So gut wie jedes politische Thema wird umgehend

in einen Jargon aufgekratzter Moralität überführt. Und nicht
nur das: Bei all dem fällt auf, dass die Bewertung dessen, was gut
oder schlecht, erwünscht oder weniger erwünscht ist, anhand linker

Politkoordinaten verläuft: Gut ist demnach alles, was sozial,

nachhaltig, friedliebend und gerecht ist. Das Ideal ist die bunte,

multikulturelle, ökosozialpazifistische Gesellschaft. Wer diesen

Idealen widerspricht, gilt als verdächtig oder schlimmer noch: als

überführt.
Diese historisch einmalige Reputation und Allgegenwart

moralischer Begründungen des politischen und gesellschaftlichen
Handelns ist dringend erklärungsbedürftig. Nicht dass in anderen

Epochen moralisch begründete Handlungen und Restriktionen
keine Rolle gespielt hätten - im Gegenteil. Doch erstmals in der

abendländischen Kulturgeschichte ist Moral heutzutage nicht
länger der Ausdruck eines übergeordneten und normierenden

Wertesystems wie etwa der Tradition oder einer Religion. Der

moderne moralische Diskurs kreist vielmehr ausschliesslich um sich

selbst und bekommt damit nicht nur eine singuläre Geltung,
sondern zugleich eine meinungsbildende Monopolstellung, die
andere Erwägungen diskreditiert. Geradezu reflexartig werden etwa

technische, wissenschaftliche oder ökonomische Probleme zu

moralischen Fragen umgedeutet und in einen süsslichen Moralismus

übersetzt.

Hinzu kommt, dass die Moral vom Privaten ins Politische

verlagert wurde. Kreisten noch in der ersten Hälfte des 20. Jahrhun¬

derts moralische Diskurse weitgehend um die private Lebensführung,

also um das, was einmal Sitte und Anstand hiess, so wurden
moralische Überlegungen weitgehend in den Bereich des

Gesellschaftspolitischen verbannt. Für das sich selbst verwirklichende
Individuum hat das den unbestreitbaren Vorteil, eine
dionysischhedonistische Lebensführung mit maximaler moralischer
Rechthaberei verbinden zu können - eine kulturhistorisch singuläre
Konstellation.

Verlagerung der Moral vom Privaten ins Politische
Erstaunlich an dieser Entwicklung ist dabei weniger die Moralisierung

von Sachfragen an sich, sondern vielmehr die Kompromisslo-
sigkeit, mit der dies geschieht. Denn natürlich kann man so ziemlich

jede private oder gesellschaftliche Frage auch moralisch
betrachten. Die Penetranz und Ausschliesslichkeit, mit der dies

heutzutage geschieht, ist jedoch auffällig und erklärungsbedürftig.
An dieser Stelle könnte man natürlich einwenden: Wo liegt

eigentlich das Problem? Ein Zuviel an Moral kann es schliesslich

nicht geben. Ist es nicht ein Gewinn, wenn moralische Probleme

nicht zynisch wegdiskutiert werden? Und ist es nicht ein
Fortschritt, wenn moralische Fragen nicht auf Grundlage irgendwelcher

Traditionen diskutiert werden, sondern auf Basis einer im
besten Fall universalen ethischen Vernunft? Handelt es sich dabei

letztlich nicht um einen Triumph der Aufklärung, einen Sieg der

vernunftorientierten Argumentation?
So könnte es sein. Doch leider: Der Eindruck täuscht. Abgesehen

davon, dass es natürlich immer ein Zuviel an Moral geben

kann: Die Inbrunst und die Emphase, mit denen in den westlichen

50



Alexander Grau, zvg.

51



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1077 JUNI 2020

Gesellschaften politische und private Fragen moralisch hochgekocht

werden, zeigen, dass es mitnichten um rationale Erwägungen

und nüchterne Entscheidungen geht. Vielmehr dient die

Moralisierung quasi aller gesellschaftlichen und politischen Fragen

der Emotionalisierung und damit der Massenmobilisierung im

Kampf um die öffentliche Meinung. Genauer gesagt: Massenmedial

geprägte Demokratien modernen Zuschnitts können Sachfragen

kaum anders kommunizieren als im Modus der Erregung und

Empörung. Das liegt in ihrer Logik. Und nichts empört oder erregt
so sehr wie der Streit um das Gute.

Doch moralische Debatten haben nicht nur ein enormes Emo-

tionalisierungspotenzial. Indem sie Gefühle mobilisieren, entlasten

sie zugleich vom Nachdenken. Das macht sie so erfolgreich.
Moralische Normen bilden das Wohlfühlbecken, in dem die Seele

des modernen Menschen munter planscht, den intellektuellen
Wellnessbereich, in dem sich das Gemüt beschützt sieht vor den

kalten Winden rationaler Begründung und nüchterner Erwägung.

Der Zorn der Empörten und Selbstgerechten
Doch Moral fühlt sich nicht nur gut an, sie verschafft auch eine

einmalige rhetorische Ausgangsposition, mit der man etwaige

Gegenargumente im Keim ersticken kann. Wer es wagt, zumindest in

Erwägung zu ziehen, ob Atomkraft vielleicht doch eine sinnvolle

Übergangstechnologie sei, wer darauf hinweist, dass es notwendig

sein könnte, Armutsmigration zu unterbinden, oder wer gegen

Quotenregelungen argumentiert, der bekommt umgehend den

geballten Zorn der Empörten und Selbstgerechten zu spüren. Und
da Moralisten in dem Bewusstsein leben, das Gute an sich zu

vertreten, sind etwaige Kritiker zum verbalen Abschuss freigegeben
und werden, je nach Thema und Ausgangslage, als neoliberal,
kapitalistisch, militaristisch, sexistisch oder noch schlimmer
gebrandmarkt.

Damit trägt der grassierende Moralismus nicht nur zu einer

intellektuellen Vereinfachung, sondern auch zu einer extremen

Ideologisierung aller möglichen Debatten und Streitfragen bei.

Seine rhetorische Schlagkraft und Vehemenz gewinnt er dadurch,
dass er zum letzten Gewissheitsanker einer Gesellschaft wird, die

tief verunsichert ist von der Beliebigkeit aller Institutionen und

Sinnangebote. Allein der Glaube an das Gute scheint die letzte
Gewissheit aller jener zu sein, die ansonsten an gar nichts mehr glauben.

Moral ist unsere letzte Religion. Das ist auch der einfache

Grund dafür, dass die Kirchen ihrerseits Religion im wesentlichen

auf Moral reduziert haben.

Entsprechend wird das Gute zum Fetisch der halbaufgeklärten

Gesellschaft, zum Zaubermittel, das allein den Kontakt zu

einer höheren Sinnwelt zu garantieren scheint. Doch Religionen
kennen nur Fromme oder Ketzer, Gläubige oder Verblendete. Und

so hält mit dem Moralismus eine manichäische Rhetorik Einzug in
die gesellschaftlichen Debatten: Es gibt nur noch Hell oder Dunkel,

das Reich des Lichtes oder das der Schatten. Wer sich der

herrschenden Moral und ihrer aufgeblasenen Selbstgewissheit

verweigert, hat nicht einfach nur eine andere Meinung, er wird
zum Häretiker. Der Moralismus wandelt sich zum Hypermoralis-

mus, also der Vision einer ausschliesslich nach rigiden moralischen

Normen organisierten Gesellschaft.

Der quasireligiöse Status, den die Moral in den Gesellschaften

des Westens geniesst, ist ein Ergebnis der Aufklärung. Diese

entlarvte traditionelle Moralvorstellungen als Produkte der jeweiligen

Kultur, der Lebensbedingungen oder Herrschaftsinteressen.

Demgegenüber versuchte sie, Normen und Werte vernünftig zu

begründen und ihnen so eine rationale Basis und universelle

Gültigkeit zu geben.

Doch leider lassen sich moralische Vorstellungen nur bedingt
rational begründen. Sie sind immer Produkte irrationaler
Vorentscheidungen, von Vorlieben, Ressentiments und Affekten. Mehr
noch: Der Anspruch der Aufklärung, Moralvorstellungen
ausschliesslich rational zu begründen, zementierte deren totalitären
Charakter. Denn kulturelle Überlieferungen kann man hinterfragen,

nicht aber angebliche Gebote der Vernunft.

Allerdings gibt es nicht nur eine Vernunft, sondern viele Ver-
nünfte. Und so entlarvten sich die angeblich voraussetzungslosen

Vernunftgründe sehr bald als Aspekte umfassender Ideologien.
Aus dem Zusammenprall unterschiedlicher Moralen wurde so ein

Krieg der Weltanschauungen.

Moral, die letzte Ideologie
Mit dem Zusammenbruch der Grossideologien des 19. Jahrhunderts

emanzipierte sich die Moral schliesslich von allen
übergeordneten normativen Vorstellungen. Waren Sozialismus,
Nationalismus und Liberalismus im Kern geschichtsphilosophische
Konzepte, aus denen erst eine Moral abgeleitet wurde, so wurde

nun Moral selbst zum Ziel der Geschichte ernannt. Aus der Asche

der Weltanschauungen stieg der Phoenix der Moral als letzte

Ideologie. Das erklärt den autoritären und verbissenen Anspruch,
mit dem sie in postmodernen Gesellschaften auftritt.

Tatsächlich ist der moderne Hypermoralismus die einzige
und konsequente Ideologie des postideologischen Zeitalters. Nur
eine Moral, die versucht, sich als Ausdruck der evident Guten

darzustellen, kann für sich in Anspruch nehmen, nicht ideologisch zu

sein, und so ihren weltanschaulichen Charakter verbergen.

Allerdings braucht auch eine postideologische Moral einen

Orientierungsrahmen. Und den liefert ihr der sich emanzipierende

Mensch der Moderne. Denn wo alle Götter tot sind, ist der

Mensch selbst Gott geworden. Wo aber der Mensch sich selbst

anbetet, wird Mitmenschlichkeit zum sentimentalen Kult und
dementsprechend die Beschwörung sozialer Gerechtigkeit zum ewigen

Mantra. Der Mensch der Moderne findet keinen gnädigen
Gott, sondern eine soziale Gesellschaft. Das erklärt den hohen

Status, den alles Soziale in hoch individualistischen Kulturen hat.

Indem der herrschende Moralismus mit dem hedonistischen

Lebensgefühl des emanzipierten Wohlstandsbürgers amalga-

miert, gelingt es ihm endgültig, seinen ideologischen Charakter zu

52



SCHWEIZER MONAT 1077 JUNI 2020 DOSSIER

verschleiern. Die proklamierte Moral von Buntheit, Gleichheit
und Vielfalt mutiert zum evident Guten. Wer das nicht einsieht,
ist entweder intellektuell nicht in der Lage, das allein Gute und

Wahre zu erkennen, aus psychologischen Gründen dazu nicht
fähig oder weltanschaulich verblendet.

Sahen traditionelle Ideologien im Abweichler entweder einen

vom rechten Glauben abgefallenen Ketzer oder schlicht einen

Ungläubigen, so stempelt der zeitgenössische Hypermoralismus
seinen Widersacher zum Opfer persönlicher oder sozialer Defizite
und diskreditiert ihn als minderbemittelt, unmenschlich oder von
Vorurteilen getrieben.

So pathologisiert der Hypermoralismus alle abweichenden

Einschätzungen und baut damit zugleich eine Drohkulisse auf,

um abweichende normative Debatten im Keim zu ersticken. Denn

wer gilt schon gerne als minderbemittelt, krank oder emotional
deformiert? Indem der zeitgenössische Moralismus so mit sozialer

Ächtung droht, gelingt es ihm, kontroverse normative
Auseinandersetzungen im Vorfeld zu verhindern und an die politischen
Ränder umzulenken, wo sie leicht als intolerant oder undemokratisch

zu diskreditieren sind - Beispiele dafür sind Legion.
Da der Hypermoralismus charakteristischerweise Moral zur

Begründung ihrer selbst erhebt, anerkennt er zudem keine
nichtmoralischen Gegenargumente. Moral wird zum allein gültigen
Massstab normativer Debatten. Und da jede persönliche oder

gesellschaftliche Frage auch moralisch betrachtet werden kann, muss

sie moralisch betrachtet werden. Wer sich diesem Diktat des

moralischen Diskurses entzieht, gilt bestenfalls als Zyniker, sehr viel
wahrscheinlicher aber als gefühlskalt, inhuman und empathielos.

Grenzenloser Hypermoralismus
Doch der Hypermoralismus ist nicht nur in seinem sachlichen

Anspruch absolut und expansiv, er kennt auch keine räumlichen und

zeitlichen Grenzen. Das bedeutet: Jeder ist für alles verantwortlich.

Denn wo man verantwortlich sein kann, so die etwas

unterkomplexe Logik, da ist man verantwortlich. Der Verantwortungsbereich

des einzelnen wird sowohl ins Globale als auch ins

Mikroskopische gesteigert. Insbesondere der einzelne Mitteleuropäer
erweist sich als verantwortlich für jedes Ungemach der Welt, für
Umweltkrisen, Ressourcenknappheit, Kriege und soziales Elend,

für die Rettung eines Kleinstbiotops an irgendeiner Bahnstrecke

ebenso wie für den Schutz einer Vogelart auf Papua-Neuguinea.
Auch hier entlarvt sich der zeitgenössische Hypermoralismus

- seiner antiideologischen Fassade zum Trotz - als echte Ideologie.

Denn Ideologien geht es ums Prinzip. Entsprechend kennt der

Moralismus auch keine Abstufung der Verantwortung oder

Nuancierung der normativen Geltung. Mehr noch: Wer behauptet, nur
für sein unmittelbares Umfeld, seine Angehörigen und Bekannten,

seine eigene Lebenswelt verantwortlich zu sein, der hat aus

Sicht des Moralisten entweder die globalisierten Zusammenhänge
nicht verstanden oder ist schlicht egoistisch, eurozentrisch oder

gegebenenfalls gleich rassistisch.

Doch der zeitgenössische Hypermoralismus kennt nicht nur
keine räumlichen Differenzierungen und Grenzen, er ignoriert
auch zeitliche und historische Unterschiede. Selbst der Vergangenheit

widmet er daher seine normativ missionarische Aufmerksamkeit.

Frauenfeindliche Darstellungen in der bildenden Kunst

vergangener Jahrhunderte, angeblich diskriminierende Formulierungen

in Werken der klassischen Literatur oder Denkmäler
ehemals gefeierter Kriegshelden: all das empört den moralhypertrophen

Bürger des spätindustriellen Zeitalters auf das Äusserste.

Historische oder kulturelle Erklärungen interessieren das

moralistische Bewusstsein naturgemäss nicht. Denn die moralistische

Wahrheit ist zeitlos. Vergangene Epochen und ihre
Menschenbilder sind daher nicht nur anders, sie sind verwerflich, also

inhuman und diskriminierend.

Konsequenterweise sieht sich der hypertrophe Moralismus
nicht nur als Überwinder einer moralisch fragwürdigen Vergangenheit

und Kulturgeschichte, sondern vor allem als Ausdruck
und Beglaubigung des moralischen Fortschritts. Schliesslich

wusste schon Schiller: Die Geschichte ist das Weltgericht. Und der

zeitgenössische Hypermoralismus erkennt sich selbst als dessen

letzte Instanz. Spätestens an diesem Punkt wird der Hypermoralismus

zu einem globalen politischen Projekt, einer geradezu

heilsgeschichtlichen Utopie, die es rechtfertigt, die eigenen

Moralvorstellungen mit jakobinischem Eifer durchzusetzen.

Hier entlarvt sich der Hypermoralismus als endzeitliche,
quasi eschatologische Lehre. Nach seiner Vorstellung treten wir
soeben ein in eine letzte Phase menschlicher Moralentwicklung,
in der sich die Menschheit endgültig zum zeitlos Guten
emporschwingt - zum weltweiten Edelmenschentum. Dass es sich dabei

lediglich um die Marotte einer postindustriellen Wohlstandsgesellschaft

handeln könnte, kommt dabei den wenigsten in den

Sinn. <

Alexander Grau
ist Philosoph, Journalist, Publizist, Buchautor und langjähriger
Kolumnist des «Cicero». Er ist u.a. Autor der Bücher «Hypermoral»
(Claudius-Verlag, 2017), «Kulturpessimismus» (Springer, 2018)
und «Politischer Kitsch» (Claudius-Verlag, 2019).

53


	Die letzte Ideologie

