
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 99 (2019)

Heft: 1065

Artikel: Anerkennung für wen?

Autor: Manea, Elham

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868659

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1065 APRIL 2019

Anerkennung für wen?
Wer Muslime ähnlich den Katholiken und Reformierten staatlich anerkennen will, muss sich fragen,
wen er denn nun anerkennen will - die Islamverbände vertreten nämlich nur sich selbst. Es braucht eine
Strategie gegen den Islamismus und eine Integration aufder Grundlage aktiver Bürgerschaft.

von Elham Manea

Es gibt eine muslimische Minderheit in der Schweiz, die auf

400 000 Personen geschätzt wird. Dennoch gibt es nicht den

Islam in der Schweiz und auch nicht die Muslime. Stattdessen gibt
es Gemeinschaften, die weder ethnisch noch kulturell, religiös
oder sprachlich eine Einheit bilden. Es sind Schweizer und

Schweizerinnen, Migranten und Migrantinnen, die einen
Bestandteil unserer Gesellschaft bilden. Wir sehen sie meistens

nicht, weil sie gar nicht anders sind als die anderen. Aber sie sind

unter uns: in der Schule, an den Universitäten, am Arbeitsplatz -
sie fühlen sich zu Hause hier und sind gut integriert.

Das muslimische Leben in der Schweiz weist eine grosse
innere Vielfalt auf. Auch wenn für die Muslime in der Schweiz die

fünf Säulen des Islams gemeinsame Bezugspunkte darstellen,
bleibt bislang für die meisten von ihnen die Zugehörigkeit zu ihrer

jeweiligen Volksgruppe identitätsstiftend. Muslime in der
Schweiz reagieren auf ihre diasporabedingten Lebensumstände

ähnlich, wenn nicht sogar genauso wie christliche Migranten aus

Italien, Spanien oder Kroatien.1

Leider jedoch herrscht eine essentialistische, von Identitätspolitik

geprägte Weltsicht vor, die Muslime nicht als Individuen
mit Nationalitäten, nicht als Menschen mit einer grossen
Bandbreite von Denkweisen, Traditionen, Kulturen und Weltanschauungen

sehen will. Nach dieser Ansicht steht allein die religiöse
Identität im Fokus - eine Ansicht, die ich das «essentialistische

Paradigma» nenne. Es ist eine Denkweise, die Menschen verschiedener

Nationalitäten auf ihre religiöse Identität reduziert, sie als

homogene Gruppe behandelt und dabei ihre Kulturen und Religion

essentialisiert.
Was das Gesamtbild noch komplizierter macht: Der Anteil

jener, die kaum oder gar nicht am religiösen Leben teilnehmen,
nimmt zu, wie eine Erhebung des Bundesamtes für Statistik zur

Religion aus dem Jahr 2016 gezeigt hat.2 Den grössten Anteil an

nicht praktizierenden Personen weisen nach den Konfessionslosen

die muslimischen Gemeinschaften auf: 46 Prozent der Muslime

geben an, in den letzten zwölf Monaten nie eine religiöse

Einrichtung aufgesucht zu haben, um einem Gottesdienst
beizuwohnen. Dieser Wert ist deutlich höher als in der gesamten
Bevölkerung, in welcher 30 Prozent im vergangenen Jahr nie an einem

Gottesdienst teilgenommen haben. Angeführt werden die religiös
besonders aktiven Gruppen von den Angehörigen der evangelika-
len Gemeinden: Von ihnen nehmen 72 Prozent mindestens einmal

pro Woche an einem Gottesdienst teil. Bei den Muslimen sind es

bloss 12 Prozent.

Diejenigen Muslime, die sich als säkular oder einfach als nicht
praktizierend betrachten - also die Mehrheit von ihnen -, fühlen
sich von den religiösen Institutionen oder den Dachverbänden

nicht vertreten. Kultur- und Mentalitätsunterschiede sowie die

daraus hervorgehenden divergierenden Ansichten über die «richtige»

Islampraxis sind zu gross. Kurz: Die muslimischen Dachverbände,

aber auch die liberalen und fortschrittlichen Organisationen

repräsentieren nur sich selbst. Nicht mehr, nicht weniger.

Was und wer soll denn überhaupt anerkannt werden?
Nichtsdestotrotz neigen wir dazu, diese Tatsache zu ignorieren,

wenn wir über die Anerkennung der muslimischen Gemeinschaften

diskutieren. Wir tun so, als würden die Muslime eine homogene

Einheit bilden. Es stellt sich mir daher die grosse Frage: Was

wollen wir eigentlich anerkennen?

Vor einigen Jahren wurde ich von einem Journalisten
gefragt: Müsste man in der Schweiz die muslimische Religionsgemeinschaft

offiziell anerkennen, um die Transparenz und
Kontrolle zu fördern? Damals antwortete ich ohne Zögern mit Ja. Ich
habe dieses Ja mit der Transparenz verknüpft: Transparenz bei

der Offenlegung der Finanzierung von Moscheen und bei der

Ausbildung der Vorbeter (Imame). Transparenz ist mir nach wie

vor sehr wichtig.
Heute bin ich bezüglich der Anerkennung aber zurückhaltender

geworden. Warum? Meine Forschung über Islamismus und

Frauen unter islamischem Recht in europäischen Ländern hat mir
klargemacht, dass die rechtliche Anerkennung kein Wundermittel

ist. Im Gegenteil, Islamisten haben sie vielerorts instrumentalisiert,

um eine fundamentalistische Lesart des Islams zu main-

streamen und dadurch Parallelgesellschaften zu fördern. Die

Konsequenzen tragen vor allem die nicht organisierten Muslime, z.B.

im Religionsunterricht, in bezug auf die Imam-Ausbildung, bei

der Seelsorge und in der Integrationspolitik.

74



«Heute bin ich bezüglich der
Anerkennung zurückhaltender geworden.
Warum? Meine Forschung über Islamismu
und Frauen unter islamischem Recht in
europäischen Ländern hat mir klargemac
dass die rechtliche Anerkennung
kein Wundermittel ist.»
Elham Manea

Elham Manea, zvg.

75



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1065 APRIL 2019

«Auch wenn für die Muslime in der Schweiz
die fünf Säulen des Islams gemeinsame
Bezugspunkte darstellen, bleibt bislang für die
meisten von ihnen die Zugehörigkeit zu ihrer
jeweiligen Volksgruppe identitätsstiftend.»
Elham Manea

Anerkennung in der Praxis (l): Belgien
Ein Beispiel: In Belgien ist der Islam seit 1974 eine der öffentlich
geförderten Religionen. Die Regierung unterstützt die offiziell
anerkannten Religionsgruppen finanziell: Sie erhalten Subventionen
z.B. für die Bezahlung von Kirchenpersonal, für die Instandhaltung
und Ausstattung religiöser Einrichtungen, und sie sind steuerbefreit.

Das gilt auch für den Islam. Dennoch haben sich weitgehend
geschlossene Parallelgesellschaften etabliert. Pro Kopf der

Bevölkerung stammen die meisten ausländischen IS-Kämpfer aus

Belgien - die Hälfte davon aus Brüssel und insbesondere aus dem

Stadtteil Molenbeek. Warum? Die Antwort finden wir, wenn wir
genau hinschauen, mit wem die Regierung zusammengearbeitet
hat, um ihre Islampolitik umzusetzen: Der Bau von Moscheen und
die Ausbildung von Imamen zum Beispiel wurden der Islamischen

Weltliga überlassen, die zu einem Gutteil von Saudi-Arabien
finanziert wird. Auf diesem Weg wurde salafistisch-wahhabitisches

Gedankengut in Belgien verbreitet. Nach den Terroranschlägen
von Paris und Brüssel hat die belgische Regierung diesen Sachverhalt

(an)erkannt und übernahm im Februar 2018 offiziell die
Kontrolle über die grosse Moschee in Brüssel.

Das Problem ist damit aber nicht gelöst, weil die Regierung
auch entschieden hat, die Kontrolle und Verwaltung der
Moscheen und die Imam-Ausbildung an die «Exekutive der Muslime

Belgiens» weiterzugeben, den umstrittenen, offiziellen muslimischen

Gesprächspartner der belgischen Föderalregierung. Sie tat
das trotz der bekanntermassen und anhaltend schwierigen Beziehung

mit diesem Organ und trotz Unbehagens wegen der
wachsenden Einflussnahme islamistischer Kräfte - darunter die

marokkanische Muslimbruderschaft und die türkischen Milli Görü§.
Es ist daher weiterhin zu befürchten, dass diese Organisation
Imame ausbildet und Moscheen verwaltet, die nicht in der Lage

oder nicht willens sind, die grundlegenden Werte von Gleichheit,
Toleranz, Freiheit und religiösem Pluralismus zu vermitteln.

Anerkennung in der Praxis (2): Österreich
In Österreich, wo der Islam seit 1912 anerkannt ist, hat die Regierung

aufgrund einer 2009 publizierten Studie3 feststellen müssen,

dass 21,9 Prozent der Islamlehrer, also mehr als jeder fünfte, die

Demokratie als «unvereinbar mit dem Islam» ablehnt. Dieselbe

Studie deckte auch auf, dass sowohl eine interne wie auch staatliche

Kontrolle über die Inhalte des Religionsunterrichts fehlte.
Das 2015 in Kraft gesetzte neue Islamgesetz stipuliert deswegen
ausdrücklich den Vorrang des österreichischen Rechts und
der Demokratie vor den religiösen Glaubensvorschriften. Es

garantiert den Muslimen die Religionsfreiheit, verlangt aber

zugleich Transparenz und untersagt die Moscheenfinanzierung
aus dem Ausland. Dazu stellt es die wissenschaftliche Ausbildung

junger Theologiestudenten an einem Institut der Universität

Wien sicher.
Diese gesetzlichen Massnahmen sind wichtig, willkommen

und nötig, haben aber nicht zu einer besseren Überwachung des

Religionsunterrichts geführt, der in den muslimischen
Gesellschaften praktiziert wird. So hat eine Untersuchung aus dem

Jahr 20164 aufgedeckt, dass eine erhebliche Anzahl religiöser
Kindergärten den Islamismus und die gesellschaftliche Abschottung

der Muslime fördern. Dank dieser Studie wurde nun ein

strengeres konfessionelles Kindergartengesetz erlassen, das

2018 in Kraft getreten ist. Es stellt die Einhaltung verfassungskonformer

pädagogischer Konzepte und deren Transparenz in
den Vordergrund.

Eine Strategie gegen den Islamismus
Ich komme also zurück zu meiner ersten Frage: Was wollen wir
eigentlich anerkennen? Dazu habe ich Kerem Adigüzel befragt,
den Gründer der Al-Rahman-Moschee in Zürich. Herr Adigüzel ist
Initiant einer Bewegung von religiös aufgeklärten, jungen Schweizern

und Schweizerinnen muslimischen Glaubens, die keinen

Widerspruch zwischen ihrer Religion und humanistischen Werten
sehen. Er antwortete: «Die Zeit ist noch nicht reif für die
öffentlich-rechtliche Anerkennung, da man nicht genau weiss, was man

genau öffentlich-rechtlich anerkennen wird.» Wenn selbst ein

Imam in der SRF-Sendung «Club» in aller Öffentlichkeit sage, dass

man nicht so ohne weiteres die Gleichberechtigung von Männern
und Frauen erreichen könne, was könne man dann von den noch

76



SCHWEIZER MONAT 1065 APRIL 2019 DOSSIER

konservativeren Moscheen erwarten, die beispielsweise fordern,
dass sich siebenjährige Mädchen verschleiern sollen? «Die

muslimischen Gemeinschaften sind auf gesellschaftlicher, politischer
und nicht zuletzt theologischer Ebene noch nicht in der Lage, mit
der öffentlich-rechtlichen Anerkennung umzugehen. Zuerst
aber müssen Muslime wie auch Nichtmuslime die grundlegenden
Probleme lösen, bevor man alle mit ins selbe Boot holt und dies

noch staatlich anerkennt.»

Grundsätzlich ist in der Schweiz die öffentliche Anerkennung
für alle religiösen Gemeinschaften möglich. Und doch sprechen wir
nicht über die Rolle des Hinduismus oder Buddhismus in der

Schweiz, sondern die Rolle des Islams. Der Grund dafür ist der
Islamismus. Die Islamisten, seien es nun Anhänger des Salafismus oder

der Muslimbruderschaft, propagieren eine politische Variante des

Islams und eine Weltanschauung, die den Konsens über das friedliche

Zusammenleben verletzt. Kurz: Sie vertreten Vorstellungen
und Normen, die im Widerspruch zum gesellschaftlichen Modell in

Europa stehen und die hiesige Rechtsordnung strapazieren.

Populistische Kräfte benutzen dieses Problem, um Ängste zu

schüren, und es ist ermutigend, dass andere politische Kräfte

Lösungen finden wollen, die endlich Abhilfe schaffen. Ich bin
jedoch zur Überzeugung gelangt, dass das juristische Mittel der

Anerkennung muslimischer Gemeinschaften dazu nicht geeignet
und entsprechend wenig erfolgversprechend ist. Es ist stattdessen

notwendig, eine gezielte Strategie gegen den Islamismus zu
führen. Ich fordere deshalb:

• auch in der Schweiz griffige Massnahmen zu treffen, die

Transparenz ermöglichen und die finanzielle und logistische
Unterstützung von Moscheen und Religionsvereinigungen aus dem

Ausland unterbinden. Denn wenn Mittel aus den transnationalen

islamistischen Bewegungen fliessen, werden fundamentalistische

Moscheen betrieben, Imame bezahlt und entsprechende

religiöse Schriften und Materialien finanziert.
• gut konzipierte theologische Studiengänge, nach denen Imame

und Lehrer ausgebildet und diplomiert werden und so dafür

qualifiziert sind, eine friedliche spirituelle Form der Religion
zu predigen und zu unterrichten. Solche Studiengänge sollten

von multidisziplinären Expertengremien konzipiert werden, die

in der Lage sind, eine Theologie zu entwerfen, die sich auf die

reiche religiöse Tradition des Islams gründet, die aber zugleich
nicht davor zurückschrecken, den Imamen einen kritischen
Ansatz zum Umgang mit ihrer eigenen und mit anderen

Religionen an die Hand zu geben.
• sicherzustellen, dass islamistische Gruppen nicht mit Kindern

arbeiten. Denn würden Sie einer fundamentalistischen oder

totalitären Gruppierung die Leitung eines Kindergartens oder

einer Pfadfindergruppe anvertrauen oder die Entwicklung
politischer Bildungskonzepte für unsere Jugend?

Damit komme ich zum Thema Integration. Und hier kommt die

Rolle als Bürger des Landes ins Spiel - und ich meine damit Bürger

jeden Glaubens und jeder politischen Einstellung. Was wir brauchen,

ist eine aktive Bürgerschaft auf der Grundlage der Gegenseitigkeit.

Der Kernsatz der Integrationspolitik sollte dieser sein: «Sie

sind ein Mitglied dieser Gesellschaft, wir schätzen und achten Sie

als Individuum. Und genauso, wie Sie Rechte - unsere Rechte -
haben, haben Sie auch Pflichten. Eine dieser Pflichten lautet, die

Normen und Werte der hiesigen Gesellschaft zu respektieren.» In
den Schulen bringt genau das die Kinder zusammen und wird
heute in erster Linie gefördert. Karin Heremans, Direktorin des

Königlichen Atheneum Antwerpen, gab mir einst den Satz «Toleranz

ist eine Einbahnstrasse. Gegenseitigkeit aber funktioniert in
beide Richtungen, und es gibt sie in allen Religionen» auf den

Weg.5 Und Elias Hemelsoet, belgischer Politikberater im Fachbereich

Pädagogik der flämischen Gemeinschaft: «Früher war unser
Ziel der aktive Pluralismus - jetzt ist es aktive Bürgerschaft.»6

Im Mittelpunkt steht also nicht mehr die Toleranz, sondern
die Gegenseitigkeit. So wie man nimmt, gibt man auch. Oder mit
der goldenen Regel formuliert: Behandle die Menschen so, wie du

behandelt werden willst. Es ist ein Konzept, das in allen Kulturen
bekannt ist. Sein Kern ist klipp und klar: Lernt, zusammen zu
leben. Seid verantwortliche Bürger. Respektiert und akzeptiert
einander unbesehen von Religion, Weltanschauung, Geschlecht oder

sexueller Orientierung. Das ist dringend geboten, wollen wir uns

der zunehmenden Polarisierung entgegenstellen. Wenn
stattdessen irgendein Segment der Gesellschaft, sei es aus ethnischen,

religiösen oder sonstigen Gründen, anders behandelt - also

bevor- oder benachteilt - wird, leidet darunter irgendwann der

gesellschaftliche Zusammenhalt. Wenn die Menschen das System

für ungerecht halten, erodieren das soziale Vertrauen und die

Solidarität, auf deren Grundlage unser System beruht. Das heisst:

Unsere gemeinsamen Spielregeln müssen glasklar sein, auf
grundlegenden und verbindlichen Normen und Werten beruhen

und für ausnahmslos alle gelten. <

1 Martin Baumann / Jörg Stolz (Hrsg.): Eine Schweiz - viele Religionen: Risiken
und Chancen des Zusammenlebens. Bielefeld: Transcript, 2007, S. 198-200.
2 Bundesamt für Statistik: Religiöse und spirituelle Praktiken und Glaubensformen
in der Schweiz, 2016, S. 9.
3 Mouhanad Khorchide: Der islamische Religionsunterricht in Österreich, 2009,
einsehbar unter www.integrationsfonds.at.
4 Ednan Asian: Evaluierung ausgewählter islamischer Kindergärten und -gruppen
in Wien, Universität Wien, Projektbericht 2016, S. 111, zugänglich unter
https://iits.univie.ac.at/fileadmin/user_upload/p_iits/Dateien/Abschlussbe¬
richt Vorstudie_Islamische_Kindergarten_Wien_final.pdf.
5 Karin Heremans, Rektorin des Koninklijk Atheneum, im Interview mit der
Autorin am 21. September 2017, op. cit.
6 Elias Hemelsoet, Politikberater für den Fachbereich Pädagogik der Flämischen
Gemeinschaft, Videokonferenz mit der Autorin am 5. Oktober 2017.

Elham Manea
ist Privatdozentin am Institut für Politikwissenschaft an der
Universität Zürich und Autorin zahlreicher Bücher, zuletzt:
«Der alltägliche Islamismus: Terror beginnt, wo wir ihn zulassen»
(2018). Sie ist Muslimin und besitzt die Staatsangehörigkeit
von Jemen und von der Schweiz.

77


	Anerkennung für wen?

