
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 99 (2019)

Heft: 1063

Artikel: Survival of the Richest

Autor: Rushkoff, Douglas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1063 FEBRUAR 2019

Survival
of the Richest

Wie werden die Bunkersysteme von Tech-Milliardären revolutionssicher gemacht? Wer nicht die
Möglichkeit hat, sich aufden Mars abzusetzen, sollte sich-wie sich herausstellt- diese Frage lieber
heute als morgen stellen. Auch und vor allem, wenn man kein Tech-Milliardär ist.

von Douglas Rushkoff

Letztes
Jahr wurde ich in ein luxuriöses Privatresort eingela¬

den, um vor ungefähr hundert Investmentbankern einen Vortrag

zu halten. Das nahm ich zumindest an. Es war die bei weitem
höchste Gage, die mir jemals angeboten wurde - etwa die Hälfte
meines jährlichen Professorengehalts -, um einen Einblick ins
Thema «Zukunft der Technologie» zu vermitteln. Vor Publikum
über die Zukunft zu sprechen hat mir nie besonders viel Vergnügen

bereitet. Der Teil, in dem die Zuhörer Fragen stellen, gleicht
meistens einem Gesellschaftsspiel, bei dem ich die neusten
technologischen Schlagwörter kommentieren soll, als seien es

Tickersymbole für potentielle Investoren: Blockchain, 3D-Druck,
CRISPR. Und nur selten sind die Zuhörer daran interessiert, mehr
über diese Technologien oder ihre potentiellen Auswirkungen zu

erfahren, als sie für eine binäre Entscheidung benötigen: investieren

oder nicht investieren. Aber natürlich war es gutes Geld, also

sagte ich zu.

Als ich eintraf, wurde ich in ein kleines Zimmer geführt, das

ich für einen Warteraum hielt. Anstatt allerdings mit einem
Mikrofon verkabelt oder auf eine Bühne gebracht zu werden, sass ich
dort an einem kleinen runden Tisch, als mein Publikum zu mir
kam: fünf Superreiche - ja, alles Männer - aus der obersten Etage

der Hedge-Fonds-Welt. Nach einer Runde Smalltalk wurde mir
klar, dass sie kein Interesse an den Informationen hatten, die ich
über die Technologien der Zukunft vorbereitet hatte. Sie waren
mit eigenen Fragen gekommen. Und die fingen harmlos genug an:

Ethereum oder Bitcoin? Muss man Quantencomputer ernst
nehmen? Langsam, aber sicher stiegen sie aber in ihre tatsächlichen

Anliegen ein: Welches Land wird von der Klimakrise weniger
betroffen sein, Neuseeland oder Alaska? Baut Google tatsächlich ein

digitales Imitat von Ray Kurzweils Gehirn und wird dessen Be-

wusstsein das miterleben, verschwinden oder neu wieder
auferstehen? Schliesslich berichtete der CEO eines Brokerhauses

davon, dass der Bau seines eigenen unterirdischen Bunkersystems
fast abgeschlossen sei, und fragte: «Wie behalte ich nach dem

Ereignis die Kontrolle über meine Sicherheitskräfte?»

«Das Ereignis»: Das war der Euphemismus ihrer Wahl für den

Zusammenbruch der Umwelt, für soziale Unruhen, eine Atomexplosion,

einen unaufhaltbaren Virus oder einen mörderischen
Roboter, der alles vernichtet. Und diese einzige Frage war es, die

uns für den Rest der Stunde beschäftigte. Die Männer wussten,
dass bewaffnete Wachen nötig sein würden, um ihr Gelände vor
wütenden Mobs zu schützen - wie aber die Wachen bezahlen,

wenn Geld keinen Wert mehr hätte? Was würde sie davon abhalten,

ihren eigenen Anführer zu wählen? Die Milliardäre zogen in
Erwägung, spezielle Zahlenschlösser für die Lebensmittelversorgung

einzusetzen, deren Codes nur sie selber kannten. Oder die

Wachen dazu zu bringen, als Gegenleistung für ihr Überleben

disziplinarische Halsbänder zu tragen. Oder Roboter zu bauen, die

Wachpersonal und Arbeiter ersetzen könnten - falls die dafür

benötigte Technologie rechtzeitig entwickelt würde.

Da traf es mich: Zumindest für diese Herren war das tatsächlich

ein Gespräch über die Zukunft der Technologie. Nach dem

Vorbild von Elon Musk, der den Mars ansteuert, von Peter Thiel,
der den Alterungsprozess umzukehren gedenkt, oder von Sam

Altman und Ray Kurzweil, die ihren Geist auf Supercomputer
laden wollen, bereiten sie sich auf eine digitale Zukunft vor, die

viel weniger damit zu tun hat, die Welt zu einem angenehmeren
Ort zu machen, als damit, die Conditio humana insgesamt zu
transzendieren. Also: sich von den sehr realen und gegenwärtigen

Gefahren des Klimawandels, des Anstiegs der Meeresspiegel,

der Massenmigration, globalen Pandemien, nativistischer
Panik und Erschöpfung der globalen Ressourcen zu isolieren.
Für sie bedeutete die Zukunft der Technologie im Grunde nur
eines: Flucht.

Es ist nicht verwerflich, hochgradig optimistisch zu sein,

wenn es darum geht, wie Technologien uns in Zukunft
zugutekommen könnten. Der aktuelle Antrieb für eine posthumane Utopie

aber ist ein anderer. Es ist weniger eine Vision, die den
umfassenden Übergang der Menschheit in einen neuen Seinszustand

betrifft, als vielmehr eine Suche nach der Überwindung alles

42





DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1063 FEBRUAR 2019

«Wie ich gelernt habe, positioniert sich,
wer die Aufmerksamkeit auf diese Thematik
lenkt, unbeabsichtigt als Marktfeind oder
technologieresistenter Geizhals.»
Douglas Rushkoff

Menschlichen: Körperlichkeit, Interdependenzen, Mitgefühl,
Verletzlichkeit und Komplexität. Wie Technologiephilosophen
seit Jahren betonen, reduziert diese transhumane Vision die Realität

allzu leichtfertig auf Daten und kommt dabei zum Schluss,
dass Menschen nichts anderes sind als «informationsverarbeitende

Objekte».
Es ist die Reduzierung der menschlichen Evolution auf ein

Videospiel, das jemand gewinnt, indem er die Fluchtluke findet und
ein paar seiner besten Freunde mitnimmt. Wer wird es sein, Musk,
Bezos, Thiel... Zuckerberg? Milliardäre wie sie sind die mutmasslichen

Gewinner der digitalen Wirtschaft und damit derselben

Darwinschen Geschäftslandschaft, die auch den grössten Teil
dieser neuen Spekulation ausmacht.

Natürlich war das nicht immer so. Es gab Anfang der 90er Jahre

ein paar Momente, in denen die digitale Zukunft unserer
Erfindungskraft und Fantasie offenstand. Die Technologie wurde zum

Spielplatz für eine Gegenkultur, die in ihr die Möglichkeit sah, eine

integrativere und menschenfreundlichere Zukunft zu gestalten.
Etablierten Geschäftsinteressen bot sie allerdings nur neues Potenzial

für die gleiche alte Gewinnabschöpfung, und allzu viele

Technologen wurden von Start-ups mit einer Marktbewertung von über

einer Milliarde verführt. Auch die digitale Zukunft wurde als

Terminkontrakt verstanden - als etwas, auf das man wetten kann. In
der Folge wurde fast jeder Vortrag oder Artikel, jede Studie oder

Doku, jedes Whitepaper nur insoweit als relevant betrachtet, als es

ein Tickersymbol erahnen liess. Die Zukunft wurde immer weniger
zu einer Angelegenheit, die wir durch Entscheidungen oder

Hoffnungen in die Menschheit erschaffen, als vielmehr zu einem

vorherbestimmten Szenario, auf das wir unser Risikokapital setzen,
das wir aber passiv auf uns zutreiben lassen.

Diese Einstellung befreite so manchen auch von den moralischen

Auswirkungen seiner eigenen Aktivitäten. Die technische

Entwicklung wurde weniger zu einer Geschichte des kollektiven

Aufschwungs als zu einer des persönlichen Überlebens. Schlimmer

noch: Wie ich gelernt habe, positioniert sich, wer die

Aufmerksamkeit auf diese Thematik lenkt, unbeabsichtigt als Marktfeind

oder technologieresistenter Geizhals.

Statt also die praktische Ethik der Verarmung und Ausbeutung

der vielen im Namen der wenigen ins Visier zu nehmen,
gehen die meisten Akademiker, Journalisten und Science-Fiction-

Autoren abstrakteren und fantastischeren Fragestellungen nach:

Ist es fair, wenn ein Aktienhändler intelligenzfördernde Medikamente

nimmt? Soll man Kindern Fremdsprachenimplantate
einsetzen? Wollen wir, dass autonome Fahrzeuge das Leben von
Fussgängern über das Leben ihrer Fahrgäste stellen? Müssen die

ersten Marskolonien demokratisch organisiert sein? Untergräbt
die Veränderung meiner DNA meine Identität? Brauchen Roboter

Rechte?

Diese Art von Fragen zu stellen, ist philosophisch unterhaltsam,

allerdings ein schlechter Ersatz für das Ringen mit den realen

moralischen Unsicherheiten, die eine ungezügelte technologische

Entwicklung unter dem Banner des Unternehmenskapitalismus

mit sich bringt. Digitale Plattformen haben bereits ausbeuterische

Marktplätze (man denke an Walmart) in noch
menschenfeindlichere Nachfolger (etwa Amazon) verwandelt. Die meisten

von uns wurden auf diese Nachteile in Form von automatisierten
Jobs, befristeter Arbeit und einem Untergang des lokalen
Einzelhandels aufmerksam.

Die verheerenderen Auswirkungen des digitalen Vollgaskapitalismus

aber treffen die Umwelt und die global Unterprivilegierten.

Bei der Herstellung mancher unserer Computer und Smart-

phones werden immer noch Sklaven eingesetzt. Diese Praktiken
sind tatsächlich so tiefverwurzelt, dass ein Unternehmen namens

Fairphone, das gegründet wurde, um ethisch unbedenkliche Handys

zu produzieren, feststellen musste, dass das unmöglich ist
(der Unternehmensgründer bezeichnet seine Produkte heute als

«fairere» Telefone).
In der Zwischenzeit zerstören der Abbau seltener Erdmetalle

und die Entsorgung unserer hochdigitalen Technik anderswo
menschliche Lebensräume und ersetzen sie durch giftverseuchte
Deponien, auf denen Bauernkinder und deren Familien noch
brauchbare Materialien sammeln und an die Hersteller verkaufen.

Diese Externalisierung von Armut und Giftstoffen nach der

Devise «Aus den Augen, aus dem Sinn» verschwindet nicht, wenn

44



SCHWEIZER MONAT 1063 FEBRUAR 2019 DOSSIER

wir uns mit einer Virtual-Reality-Brille die Augen bedecken und

uns in eine alternative Realität versenken. Im Gegenteil: Je länger
wir die sozialen, wirtschaftlichen und ökologischen Auswirkungen

ignorieren, desto mehr werden sie zu einem Problem. Das

wiederum ruft noch mehr Rückzug, Isolationismus und apokalyptische

Fantasien und noch verzweifeltere Verdienststrategien
hervor. Dieser Kreislauf füttert sich selbst.

Je mehr wir uns dieser Weltsicht verschreiben, desto mehr
sehen wir den Menschen als Problem und die Technologie als

Lösung. Die Essenz dessen, was es bedeutet, ein Mensch zu sein,

entwickelt sich vom Merkmal zum Makel. Und unabhängig von
den Verzerrungen, die in ihnen angelegt sind, werden Technologien

als neutral deklariert. So als ob jedes schädliche Verhalten,
das sie in uns auslösen, nur das Spiegelbild unseres eigenen

korrumpierten Kerns sei, als ob eine inhärente menschliche
Grausamkeit für unsere Probleme ursächlich sei. So wie die Ineffizienz
eines lokalen Taximarktes mit einer App «gelöst» werden kann,
die menschliche Fahrer in den Ruin treibt, können die lästigen In-
konsistenzen der menschlichen Psyche durch ein digitales oder

genetisches Upgrade korrigiert werden.

Letztendlich, so verheisst diese technolytische Lehre, erreicht
die Zukunft des Menschen ihren Höhepunkt, indem wir unser Be-

wusstsein in einen Computer transferieren oder vielleicht besser

gesagt akzeptieren, dass die Technologie selbst unser evolutionärer

Nachfolger ist. Wie Mitglieder eines gnostischen Kults sehnen

wir uns danach, in die nächsthöhere transzendente Phase unserer

Entwicklung aufzusteigen, indem wir unsere Sünden und
Probleme zurücklassen, zusammen mit unseren Körpern.

Filme und Fernsehserien spielen diese Fantasien für uns aus. In

Zombieserien werden Postapokalypsen serviert, in denen die

Menschen nicht besser sind als Untote und das auch zu wissen scheinen.

Schlimmer noch, diese Geschichten laden den Zuschauer ein,

sich die Zukunft als einen Nullsummenkampf zwischen den

verbliebenen Menschen vorzustellen, bei dem das Überleben einer

Gruppe vom Untergang einer anderen abhängt. Sogar Westworld -
basierend auf einem Science-Fiction-Roman, in dem Roboter Amok

laufen - beendet seine zweite Staffel mit der ultimativen Enthüllung:

Menschen sind simpler und berechenbarer als die künstlichen

Intelligenzen, die wir erschaffen. Die Roboter dort lernen, dass

jeder von uns auf wenige Zeilen Code reduziert werden kann und
dass wir nicht dazu in der Lage sind, bewusst oder willentlich
Entscheidungen zu treffen. Und selbst diese Roboter wollen der Enge

ihres Körpers entkommen und den Rest ihrer Existenz in einer

Computersimulation verbringen.
Die geistige Gymnastik, die für einen derart tiefgreifenden

Rollentausch zwischen Mensch und Maschine erforderlich ist, hängt

von einer grundlegenden Annahme ab: Menschen sind ätzend.

Lasst sie uns entweder ändern oder zurücklassen, für immer.
So bringen wir Tech-Milliardäre dazu, Elektroautos ins All zu

schiessen und so zu tun, als stehe das für mehr als das

Vermarktungstalent eines milliardenschweren Unternehmers. Falls einige

wenige Menschen die Fluchtgeschwindigkeit erreichen und in
einer Blase auf dem Mars überleben - trotz unserer Unfähigkeit,
eine solche Blase in wenigstens einem milliardenschweren
biosphärischen Experiment aufrechtzuerhalten -, wird das Ergebnis

weniger eine Fortsetzung der menschlichen Diaspora sein als ein

Rettungsboot für die Elite.

Als die Hedge-Fonds-Jungs mich fragten, wie sie die Autorität

über ihre Sicherheitskräfte nach dem «Ereignis» behalten

könnten, schlug ich vor, diese Menschen hier und jetzt gut zu
behandeln. Sich mit ihnen so auseinanderzusetzen, als seien es

Mitglieder der eigenen Familie. Und je mehr sie dieses Ethos der

Inklusivität auf den Rest ihrer Geschäftspraktiken, ihrer
Lieferantennetzwerke, Nachhaltigkeitsanstrengungen und die

Vermögensverteilung würden ausdehnen können, desto geringer
wäre die Wahrscheinlichkeit, dass es überhaupt zu einem

«Ereignis» käme. Diese ganze technologische Zauberei könnte
derzeit auf weniger romantische, dafür breitflächiger relevante
Interessen verwendet werden.

Mein Optimismus amüsierte sie, wirklich gekauft haben sie

diese Idee nicht. Sie waren nicht daran interessiert, wie man eine

Katastrophe vermeiden kann, sondern überzeugt, dass wir schon

zu weit gegangen sind. Bei all ihrem Reichtum und Einfluss glauben

sie nicht daran, die Zukunft beeinflussen zu können. Sie

akzeptieren die schwärzesten aller Szenarien und bringen das

Geld und die Technologie zusammen, um ihre eigene Isolation zu

organisieren - vor allem, wenn sie keinen Platz auf der Rakete

zum Mars abbekommen.

Glücklicherweise haben diejenigen unter uns, die nicht über

die Mittel verfügen, um eine Stornierung ihrer Menschlichkeit in
Betracht ziehen zu können, mehr Möglichkeiten. Wir müssen

Technologie nicht auf diese antisoziale, atomisierende Weise

einsetzen, wie wir es heute tun. Wir können zu den Konsumenten
und Datenprofilen werden, die unsere Geräte und Plattformen in
uns haben wollen, oder uns erinnern, dass tatsächlich mündige
Menschen nicht mit existenziellen Scheuklappen durchs Leben

gehen. Mensch zu sein bedeutet nicht, als einzelner zu überleben
oder zu entkommen. Es ist ein Teamsport. Wie auch immer
Menschen zukünftig auf dieser Erde leben werden, sie werden es

gemeinsam tun. <

Aus dem Englischen übersetzt von Laura Clavadetscher.

Douglas Rushkoff
lehrt Medientheorie an der New York University. Er ist Verfasser
mehrerer Bücher zu den Themenbereichen Medientechnologie,
Cyberkultur und Zukunftsforschung. Im Januar erschien
«Team Human» (W. W. Norton & Company).

Dieser Artikel wurde zuerst auf der Onlineplattform Medium
veröffentlicht. Hier erscheint er zum ersten Mal auf Deutsch.

45


	Survival of the Richest

