
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 99 (2019)

Heft: 1071

Artikel: Die Aufklärung, die wir meinen

Autor: Zöller, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868790

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868790
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1071 NOVEMBER 2019

Die Aufklärung, die wir meinen
Frankreich, Deutschland, Schottland: Es gibt nicht nur eine Aufklärung, es gibt mehrere.

von Michael Zöller

Was bedeutet Aufklärung eigentlich, einst und heute? Allge¬

mein könnte man sagen: Aufgeklärtheit gilt als Qualität
einer Kultur oder einer Epoche im Vergleich mit den Mängeln anderer

Weltgegenden oder früherer Zeiten. So betrachteten sich im
18. Jahrhundert französische Intellektuelle als Lumières, Lichtbrin-

ger, die frühere Dunkelheit überwinden. Im englischen Begriff
enlightenment hat diese Lichtmetaphorik überlebt.

In Deutschland war es Immanuel Kant, der die seither
unausweichliche Definition etablierte. Aufklärung sei «der Ausgang des

Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit». Diese

bestehe in dem «Unvermögen, sich seines Verstandes ohne Leitung
eines andern» zu bedienen, und selbstverschuldet sei diese Unmündigkeit,

wenn «die Ursache nicht am Mangel des Verstandes,
sondern der Entschliessung und des Muthes» liege. Sich des «eigenen
Verstandes zu bedienen», sei «der Wahlspruch der Aufklärung».

Diese Aufklärung kommt ohne «Lichtbringer» aus. Selbstdenken

heisst hier die Parole. Das klingt, als ginge es um Subjektives,

um die freien Äusserungen von Individuen, deren erwartbare
Unterschiedlichkeit man zu respektieren hätte, weil sonst die einen

beanspruchen, die anderen aufzuklären. In der Tat kritisierte Kant

die Bevormundung, den «Paternalism», als die schlimmste Form
des «Despotism». Aber was wird dann aus dem Fortschrittspathos
der Lumières, aus Gesinnung, Gesittung und Gemeinwohl - oder

vereinigen sich am Ende alle unter Menschheitszielen, weil die
Vernunft eine allgemeine ist?

Um diesen Gegensatz dreht sich der Streit, der auch nationalkulturell

unterscheidbare Denktraditionen hervorbrachte - zu den

wichtigsten gehören die französische, die deutsche und die schottische.

Auf einen kurzen Nenner gebracht: Es gibt nicht nur eine

Aufklärung, es gibt mehrere - auch wenn in Schulbüchern und Leitartikeln

unverdrossen von den «Werten der Aufklärung» die Rede ist.

Frankreich: Glaube an die Vervollkommnung des Menschen
Wenn wir pauschalisierend von den philosophes sprechen, dann

sind jene französischen Aufklärer gemeint, die besonders in den

seit 1751 erscheinenden Bänden der Encyclopédie ou Dictionnaire
raisonné des sciences, des arts et des métiers ein Programm der

Vernunftherrschaft präsentieren, das die Vervollkommnung des Men¬

schen und die Machbarkeit der Verhältnisse verspricht. Die Formel

von der «perfectibilité de l'homme» lässt zwar noch offen, ob der

Mensch sich dabei selbst aufklärt oder ob er aufgeklärt wird, doch

setzt nicht nur Voltaire auf eine zentrale Gewalt, die Rationalität

und Zivilisation durchsetzt. Er wolle lieber von einem starken Löwen

regiert werden als von seinesgleichen. Anders als Groucho Marx'
sehr viel späterer Gag, er möchte keinem Verein angehören, der

Leute wie ihn aufnehme, ist das nicht als Geistreichelei gemeint,
sondern als konsequente Gleichsetzung von Vernunft und öffentlicher

Gewalt. So erscheint auch die Gewaltenteilung nur als

Behinderung der Regierung. Wir haben es mit einer Aufklärung zu tun,
die sich vor der Macht nicht fürchtet. Im Gegenteil führt Diderot

zur Freude aller späteren Despoten den Begriff des Glücks in die

politische Philosophie ein. Glück sei die Quelle unserer Verpflichtung

- also kommt es darauf an, die Richtigen, nämlich die Wissenden

und Weisen, an die Macht zu bringen, nicht etwa diese zu

begrenzen.

Deutschland: Vernunftkritik und Volksgeist
Böse Zungen behaupten, man könne nicht von einer deutschen

Aufklärung, sondern allenfalls von einer deutschen Aufklärungskritik

sprechen. Tatsächlich reagieren die deutschen Denker auf die

französische Entwicklung, doch tragen sie neue Konzepte des

Verstandes- und Vernunftgebrauchs mit gleichem aufklärerischem

Anspruch und, vor allem, mit langfristiger intellektueller Wirkung
vor. Sie glauben nicht an die unmittelbare Wirkung der Vernunft,
sondern fragen nach ihrer Reichweite, sprechen von Volksbildung
und betonen die historische Bedingtheit der Gegenwart.

Da ist zunächst Kant, der schon deshalb seinen Platz im
Pantheon der Aufklärung hat, weil er, wie Deutsche es angeblich immer

tun, den Gegenstand definierte und mit seinen republikanischen
Einwänden die politische Blindheit der Enzyklopädisten kritisierte.
Doch hat er nicht nur durch seine Unterscheidung von Anschauung,

Vernunft und Verstand die Erkenntnistheorie auf ein neues

Gleis gesetzt, sondern mit seiner Moralphilosophie einen lange

nachwirkenden deutschen Vorbehalt erzeugt. Wer nur den «reinen

Willen» als moralisch gelten lässt, der sträubt sich gegen soziale

Institutionen, die Motive und Zwecke voneinander trennen, also

52



SCHWEIZER MONAT 1071 NOVEMBER 2019 DOSSIER

kein Problem damit haben, wenn jemand das Erwünschte tut, nur
weil er auf seinen guten Ruf bedacht ist oder weil sein Profitstreben

ihn dazu bewegt, uns Dienste zu erweisen. Deutsch sein, hiess es

dann bald, bedeute, etwas um seiner selbst willen zu tun.
Noch wirksamer als Kant, dessen Ruhm sich erst allmählich

verbreitete, waren zunächst wohl die Pädagogen wie Salzmann

oder Basedow, die in ihren Reformschulen, den «Philanthropinen»,

jene Kenntnisse als «Aufklärung des Menschen» vermitteln wollten,

die «zur Veredlung seiner Gesinnung» taugten. Unter ihrem
Einfluss wurde Aufklärung in Deutschland zu einem Synonym für
Erziehung und Volksbildung, doch wich dieses Bildungsideal bald

dem neuhumanistischen Konzept, das den allgemeinen Fortschritt

weniger von bestimmten Kenntnissen erwartete als davon, dass

jeder an sich selbst, an der Entfaltung der Persönlichkeit arbeitet.

Hinzu kam, als Kritik an jenen Aufklärern, die alles aus allgemeinen

Vernunftprinzipien ableiteten, der deutsche Historismus - sowohl

in der bekömmlichen Variante, dem Gebot des Verstehens, wie
auch in der deterministischen, die aus Geschichtsdeutung Marschbefehle

ableitet1.

Der unbekömmliche deutsche Exportartikel, die mit metaphysischem

Treibgas aufgeladene Geschichtsphilosophie, entstand
schliesslich daraus, dass die uralte Vorstellung von einer Entwicklung

in Stadien sich zu der Lehre von dem jeweils fortgeschrittensten

Volksgeist oder Gruppenbewusstsein und seiner Rolle bzw. seiner

Vollmacht in einem notwendigen Geschichtsverlauf steigerte.

Gesellschaft und soziale Institutionen: das schottische Modell
Ein völlig anderes Aufklärungskonzept, das mit dem französischen

Rationalismus und Konstruktivismus ebenso konkurriert wie mit
der deutschen Bildungs- und Geschichtsphilosophie, boten die

schottischen «Moralphilosophen» wie Ferguson, Hume, Smith und

Tucker. Sie sprechen nicht von historischer Notwendigkeit,
sondern von sozialer Evolution, die aus individuellem Handeln ein
Geflecht entstehen lässt, das die Schotten erstmals als civil society, als

Gesellschaft, bezeichnen. Die Verhältnisse sind nach Ferguson

«Ergebnisse menschlichen Handelns, nicht menschlichen Plans», also

die nicht vorhersehbare Folge des interessengeleiteten Verhaltens

vieler Menschen, die von ihren eigenen Fehlern und den erfolgreichen

Praktiken anderer ständig hinzulernen. Nebenbei bemerkt,

folgen hier die Geistes- und Sozialwissenschaften einmal nicht der

neuesten naturwissenschaftlichen Leitidee, sondern Charles Darwin

wird durch die schottischen «Moralphilosophen» inspiriert.

Die Illusion einer allumfassenden Vernunft
Die meisten klassischen, wie auch einige neuere Aufklärungsprogramme,

gehen von einem gemeinsamen Irrglauben aus. Ob es sich

um die Vorstellung von Planbarkeit und Machbarkeit handelt (die

«soziale Physik» der philosophes und ihrer Nachfolger), die Behauptung,

Geschichte entschlüsselt zu haben (die Geschichtsphilosophie,

die dem Weltgeist begegnet ist), oder um die sogenannten
Diskurstheorien (die Hoffnung auf argumentierende Erzeugung

«Demokratie bedeutet
nicht Konsens,
sondern geregelten
Dissens.»
Michael Zöller

von Geltung) - sie alle unterstellen, es gebe eine allgemeine, für alle

gleiche und alle vereinigende Vernunft, die sich uns offenbaren

werde, wenn wir uns nur hinreichend bemühen.

In der Hoffnung auf diese Erleuchtung werten sie die

Verfahrensweisen ab, die wir benötigen, wenn wir an Aufklärung als

«Selbstdenken» festhalten wollen und dies als Voraussetzung
unseres privaten wie auch unseres öffentlichen Vernunftgebrauchs
verstehen. Allerdings wird in öffentlichen Debatten oft nur noch

gehört, wer zunächst beteuert, er sei tief besorgt. Stossen in
Parlamentsdebatten tatsächlich einmal ordnungspolitische Konzepte
aufeinander, wird man in den Fernsehnachrichten hören, es sei

gestritten worden. Als wäre die Liedzeile «Die Wissenschaft hat
festgestellt» nicht satirisch gemeint, wird die öffentliche Funktion der

Wissenschaft nicht darin gesehen, durch konkurrierende Erklärungen

bestimmter Sachverhalte unser Urteil zu fordern, sondern uns
eben dies zu ersparen. Dabei mutiert Wissenschaftsjournalismus

zur Demoskopie: Wir erfahren, welcher Prozentsatz von
Wissenschaftern eine bestimmte Meinung teilt.

Aufgeklärtheit heute müsste bedeuten, über die Illusion einer

allgemeinen Vernunft aufgeklärt zu sein. Das hiesse auch, Unge-
wissheit nicht zu beklagen, sondern sie als Bedingung der Freiheit

zu erkennen. Wissenschaft soll uns Alternativen zeigen. Demokratie

bedeutet nicht Konsens, sondern geregelten Dissens.

Mehrheitsentscheidungen kann der Unterlegene dann akzeptieren, wenn von
ihm nicht verlangt wird, der Mehrheitsmeinung auch noch höheren

Wahrheitsgehalt oder überlegene Moral zu attestieren. Grundrechte

sind häufig negativ formuliert, damit nicht irgendjemand sie

positiv ausfüllt. Kurzum, zum «Ausgang aus selbstverschuldeter

Unmündigkeit» sind wir auf Institutionen angewiesen, die die

Räume unseres «Selbstdenkens» offenhalten. <

1 Dabei führte die mildere Form zunächst zur Etablierung der Geschichtswissenschaft

und der historischen Geisteswissenschaften als den deutschen
Exporterfolgen des 19. Jahrhunderts. Daraufbauten die rechts- und wirtschaftswissenschaftlichen

Richtungen auf, die sich als historische Schulen bezeichneten,
weil sie die Volksgeister als die Quellen des Rechtsempfindens und der
Wirtschaftsstile betrachteten. So kommt die «Volkswirtschaftslehre» nur im
deutschen Sprachraum vor, während der Rest der Welt von Ökonomie spricht.

Michael Zöller
ist emeritierter Professor für Politische Soziologie an der
Universität Bayreuth und ehemaliger Leiter der dortigen
Amerika-Forschungsstelle.

53


	Die Aufklärung, die wir meinen

