
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 99 (2019)

Heft: 1070

Artikel: Die moralische Unvollkommenheit des Mehrheitsprinzips

Autor: Moser, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER MONAT 1070 OKTOBER 2019 DOSSIER

Die moralische Unvollkommenheit
des Mehrheitsprinzips
Politische Autorität ist nur dann legitimiert, wenn sie der Minderheit genügend
Möglichkeiten zur gleichberechtigten Teilhabe einräumt. Im Dauerprovisorium Schweiz
sollte diese Einsicht eine Bürgertugend sein.

von Thomas Moser

Politische
Autorität kann heute nie allein nur deshalb legitim

sein, weil eine Mehrheit von Bürgerinnen und Bürgern an ihre

Legitimation glaubt. Der demokratische Rechtsstaat hat darüber

hinaus die ethisch relevante Herausforderung zu meistern, dass

die siegreiche Mehrheit nicht immer recht hat. Denn was ist die

Mehrheit? Sogenannte «Mehrheitsentscheide» werden in der

Schweiz von rund 20 Prozent des Volkes gesprochen: Beim Souverän

handelt es sich nämlich um die Bevölkerung minus die
Menschen ohne Schweizer Bürgerrecht. Von diesem Schweizervolk
bleiben die Stimmberechtigten übrig, minus die unterliegende
Mehrheit der Teilnehmenden an einer Abstimmung.

Die Problematik des Mehrheitsprinzips offenbart sich also

überdeutlich dadurch, dass der Souverän in unserm Land eine

Minderheitsmehrheit ist. Umso mehr kommt es darauf an, wie mit den

unterlegenen Minderheiten umgegangen wird, also jenen Minderheiten,

die die Auswahl der Entscheidungsberechtigten, die
Verfahren zur Entscheidungsfindung und die Art der Durchsetzung
der Entscheide durch die politische Autorität zumindest nicht gut,
vielleicht sogar falsch finden.

Wenn die gleichberechtigte Teilhabe aller am Entscheidungs-

prozess ein demokratiepolitisches Gebot sein soll, kann sich politische

Autorität nicht allein über die Volkssouveränität legitimieren.
In der Schweiz müssen Bürgerinnen und Bürger beispielsweise
auch Grundwerte wie die direkte Demokratie, den Föderalismus,

den Minderheitenschutz oder die Subsidiarität als Möglichkeiten
der Partizipation und Interessenvertretung im Rechtsstaat
anerkennen. Es ist anzunehmen, dass sich aufgrund solcher

Partizipationsmöglichkeiten der Bürgerinnen und Bürger zusätzliche

Legitimationsgewinne für die politischen Autoritäten in unserem Land

ergeben. Das ist zu prüfen, denn der Glaube von Mehrheiten an die

Rechtmässigkeit politischer Autorität ist im Sinne Max Webers

zwar eine notwendige, aber meines Erachtens längst keine
hinreichende Legitimationsquelle für die Ausübung von Herrschaft im
demokratischen Rechtsstaat.

Zum Zweiten spricht die ethische Unvollkommenheit des

Mehrheitsprinzips beispielsweise gegen idealistische Auffassungen,

welche Legitimation als Legitimationsglauben oder derglei¬

chen postulieren. Der demokratische Rechtsstaat hat immer
normative Überschüsse, die von den Bürgerinnen und Bürgern
angestrebt werden, aber nicht verwirklicht sind. Die Verfassung stimmt
nie mit der Verfassungsrealität überein. Deshalb rechnet die
direkte Demokratie mit einem hohen Revisionsbedarf und ist offen
für höhere moralische Ansprüche. Die erkenntnisleitende Frage für
diesen Text lautet folglich: Soll die Minderheit der Herrschaftsun-

terworfenen politische Autorität auch dann anerkennen, wenn diese

Autorität für sie falsche Entscheide durchsetzen muss, wie sie von

der Mehrheit gewollt sind?

Der Staat als Lernprozess
Kann die Aussage vom Mehrheitsprinzip als alleinige
Legitimationsressource für politische Autorität widerlegt werden? Schliesslich

sind schon nur ein überwiegender Grossteil der in Bundesbern

anfallenden politisch relevanten Entscheide solche des

Parlaments und nicht des Volkes. Bei der Begründung politischer
Autorität muss es seit Aristoteles darum gehen, ob sie den Menschen

ermöglicht, im besten Fall als moralisch vollkommene Wesen zu
handeln. Aristoteles geht davon aus, dass der Mensch von Natur
aus ein politisches und staatenbildendes Wesen ist und seinen

höchsten ethischen Status erst als Bürger erreicht. Mit Sokrates

hat dieser Bürger sogar die moralische Pflicht zum Gehorsam

gegenüber Gesetzen.

Doch Gehorsam allein genügt heute nicht mehr. Entscheidend

für die Legitimierung politischer Autorität ist, dass sie den Herr-
schaftsunterworfenen autonomes Denken und Handeln im Staat

ermöglicht. Und zwar unabhängig davon, welche Zwecke politische
Herrschaft verfolgt. Egal, ob sie das Schlimmste verhindert, ein gutes

Leben für alle oder allen ein Leben in Freiheit ermöglicht, stets

hat sie eine Begründungspflicht gegenüber den Herrschaftsunter-
worfenen. Legitimationsgrundlage der politischen Autorität ist seit

Thomas Hobbes der Vertrag, der das Individuum mit Autonomie

ausstattet und die Autorität Gottes und der Natur durch das Recht

ersetzt. Bestimmend wird die Vorstellung, dass die Freiheit der

Bürgerinnen und Bürger nur durch solche Gesetze eingeschränkt werden

darf, auf die sie sich mit allen andern im Rahmen fairer Verfah-

61



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1070 OKTOBER 2019

ren und Diskurse und auf der Grundlage gleichberechtigter
Teilhabe einigen können.

Über den staatsphilosophischen Kontraktualismus der klassischen

Neuzeit (Hobbes, Locke) resultierte über Kant mit dem

gerechtigkeitsphilosophischen Kontraktualismus (Rawls, Habermas)

eine politische Philosophie, gemäss der sich politische Autorität

und Herrschaftsunterworfene in bestimmten Modi der

Selbstgesetzgebung vereinigen sollen. Bürgerinnen und Bürger
der Moderne sollen die Rolle eines hypothetischen Gesetzgebers

einnehmen und dabei auf Einigungsverfahren oder auf Verfahren

argumentativer Rechtfertigung Bezug nehmen. Sie sollen nur
denjenigen Normen folgen, von deren Richtigkeit sie sich selbst

haben überzeugen können. Teilhabe ist ethisch relevant: Je besser

die Möglichkeiten der direkten Mitwirkung bei politischen
Entscheidungen, desto zufriedener die Menschen. Das zeigt die

Glücksforschung. Bürgerinnen und Bürger mit ihren unterschiedlichen

Weltanschauungen und konfluierenden Auffassungen
wollen im demokratischen Rechtsstaat mitreden können. Das

Gefühl, als Beteiligte am Staat ernst genommen zu werden, erhöht
die Chance, dass sie politische Autorität in einem umfassenderen

Sinn anerkennen können.
Die Begründung dafür liefert Rawls. Nach seinen

Gerechtigkeitsprinzipien - einer Variante von Kants Prinzipien - hat jeder
das gleiche Recht auf das umfangreichste Gesamtsystem gleicher
Grundfreiheiten, das mit demselben Recht aller andern verträglich

ist. Hierbei geht es nun offensichtlich um Gerechtigkeit und
die Einsicht in die Sinnhaftigkeit und Zweckmässigkeit politischer

Autorität, nicht mehr bloss um deren Legitimation. Faire

Verfahren und offene Diskurse sollten für diese Art von Legitimation

politischer Autorität mindestens so entscheidend sein wie
das Mehrheitsprinzip.

Einsicht und politische Autorität scheinen sich sogar gegenseitig

zu bedingen: Staaten werden autoritär, wenn sich der

Herrschaftsanspruch einzelner oder weniger von der Zustimmung
aller ablöst. Die antiautoritäre Reaktion darauf wäre aber ebenso

falsch. Autoritarismus und Anarchie schliessen moralisches Handeln

der einzelnen Menschen im aristotelischen Sinne aus. Die

eine Position aufgrund mangelnder Selbstbestimmung des einzelnen,

die andere wegen fehlender Übereinstimmung. Der
demokratische Rechtsstaat dagegen kann als politische Ordnung gar
nie genug legitim, gut und gerecht sein. Aus Sicht der politischen
Ethik ist er nie fertig. Dieser liberale Staat ist kein Zustand. Er ist
ein Prozess: ergebnisoffen und in seiner direktdemokratischen
Form ein institutionalisiertes Provisorium. Es bildet den Rahmen

für einen permanenten Lernprozess der ganzen Gesellschaft.

Ziviler Ungehorsam
Auch wenn wir annehmen, dass die Mehrheitsregel von allen

akzeptiert ist, die Verfahren fair, die Diskurse offen geführt und

transparent sind, gibt es in einer (fast) gerechten Ordnung immer
noch ausreichend Konfliktpotenzial: Es kann Streit geben über die

richtige Verfassung, Recht und Gerechtigkeit, den Schutz des

Lebens, die Machtausübung im Staat oder die äussere Souveränität
des Staates. Und die politische Autorität muss allzu oft Entscheide

fällen, die sie, aber auch andere in Dilemmata und Konflikte stürzen.

Gehen wir weiter davon aus, die Mehrheit im demokratischen

Rechtsstaat hätte in fairen Verfahren freiwillig Lösungen zu den

erwähnten Konflikten zugestimmt. Sie hätte dabei auch alle legalen

Mittel zum Widerstand und zur Verfassungs- und Gesetzesänderung

ausgeschöpft. Wäre in diesem idealtypischen Fall der

Lernprozess der Bürgerinnen und Bürger abgeschlossen, die politische
Autorität im besten Sinn legitimiert? Keinesfalls.

Einer politischen Autorität, die behaupten würde, am Ende

des Lernprozesses bei einem idealen Endprodukt angelangt zu

sein, müsste die Zustimmung verweigert werden. Diese Autorität
wäre totalitär, weil sie ihren Zweck erfüllt sähe und meinte, das

friedliche Zusammenleben der Menschen im Staat und das Überleben

des Staates in seinem Umfeld gesichert zu haben. Womöglich

hätten zusätzliche extralegale Formen des Widerstands solche

politischen Autoritäten rechtzeitig davor bewahren können,
einer Ideologie der Lernverweigerung im umfassendsten Sinne

nachrennen zu müssen.

Ziviler Ungehorsam ist deshalb unter bestimmten Voraussetzungen

geboten, den Lernprozess im Rechtsstaat am Leben zu
erhalten. Ziviler Ungehorsam - eine öffentliche, gewaltlose,
gewissensbestimmte und gesetzeswidrige Handlung, so definierte es

Hugo Adam Bedau 1971 - will eine Änderung der Gesetze und der

Regierungspolitik herbeiführen, eben weil der Idealzustand des

Staates für gewisse Bürgerinnen und Bürger offensichtlich noch

nicht erreicht ist. Doch erst die von Habermas (1983) und Rawls

(2017) formulierten Zusatzbedingungen qualifizieren zivilen
Ungehorsam als Mittel in einem Verfahren, das politischer Autorität den

postulierten Zugewinn an Legitimation verschafft. Es sind dies die

folgenden Bedingungen:

• Ziviler Ungehorsam muss Regeln verletzen! Nur so erzielt er

die Appell- und Signalwirkung, dass der demokratische Rechtsstaat

mit seinen legitimierenden Verfassungsprinzipien über

seine positiv-rechtliche Verkörperung hinausweist. Fälle, in
denen der Staat Normen schafft und durchsetzt, die nicht auf

moralischen Grundsätzen beruhen, müssen öffentlichkeitswirk-
sam an den Pranger gesteht werden. Solche (spektakulären)

Aktionen sind besonders geeignet, kollektive Lernprozesse
auszulösen.

• Ziviler Ungehorsam darf die Verfassungsordnung als Ganzes

nicht gefährden.
• Ahe legalen Einflussmöglichkeiten sollen erschöpft sein, bevor

ziviler Ungehorsam zum Einsatz kommt (Ultima-Ratio-Regel).

Systembedingte Rechtfertigungsprobleme der Teilhabe
Aber auch ziviler Ungehorsam ist abhängig vom Kontext, in dem

er zur Anwendung kommt. In einer repräsentativen Demokratie

62



«Soll die Minderheit politische
Autorität auch dann anerkennen,
wenn diese Autorität für sie
falsche Entscheide durchsetz«
muss, wie sie von der Mehrhe
gewollt sind?»
Thomas Moser

Thomas Moser, zvg.

MB ÊÈÊMfpiW
y % "f i

63



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1070 OKTOBER 2019

«Ziviler Ungehorsam will eine
Änderung der Gesetze und der
Regierungspolitik herbeiführen, eben weil
der Idealzustand des Staates für
gewisse Bürgerinnen und Bürger
offensichtlich noch nicht erreicht ist.»
Thomas Moser

wie der Bundesrepublik Deutschland, in der die Bürgerinnen und

Bürger zwar alle vier Jahre das Parlament und die Regierung wählen,

aber nicht darüber abstimmen können, ob auf dem eigenen

Staatsgebiet Raketen mit Atomsprengköpfen aufgestellt werden

sollen, scheint ziviler Ungehorsam als Ultima Ratio besonders

gerechtfertigt zu sein.

Zugespitzter stellt sich die Frage für die direkte Demokratie in
der Schweiz: Ist ziviler Ungehorsam als extralegales Mittel ethisch

gerechtfertigt, wenn den Bürgerinnen und Bürgern eine Vielzahl

legaler Möglichkeiten zum Widerstand und zur Verfassungs- oder

Gesetzesänderung zur Verfügung stehen? Die Schweiz ist - wie
gesehen - ein liberaler Staat, der nie fertig ist. Unser Land ist geprägt

von der direkten Demokratie, einem Instrument, das für
höchstmögliche politische Legitimation sorgt. In den Regierungen und

Parlamenten ist die Macht unter den Parteien geteilt, was Stabilität
schafft und die Reibungsverluste in der politischen Auseinandersetzung

begrenzt. Der Föderalismus sorgt für Selbstbestimmung
der Gliedstaaten, ermöglicht Ausgleich und beschränkt Ungleichheit.

Die Subsidiarität ermöglicht einen schlanken und
kostengünstigen Staat. Dazu kommt der Pragmatismus als Handlungsprinzip.

Die Verträge, auf denen diese Zustimmungsmodi für die

politischen Autoritäten auf Bundes-, Kantons- und Gemeindeebene

beruhen, werden fortlaufend nachgebessert. Die politische
Autorität muss sich ständig erklären und rechtfertigen, jedenfalls
solange es noch eine kritische Öffentlichkeit gibt. Die Förderung
der Medienkompetenz der Bürgerinnen und Bürger wäre heute das

prioritäre Ziel einer neuen Aufklärung im digitalen Zeitalter, eine

Bildungsoffensive gegen die selbstverschuldete Abhängigkeit
durch Reizüberflutung infolge Orientierungslosigkeit.

Diese Ergebnisoffenheit hat jedoch ihren Preis. Weil es landauf,
landab so viele Abstimmungen, Verfahren und Diskurse auf den

unterschiedlichsten Staatsebenen gibt, erhöht sich die

Wahrscheinlichkeit, dass Entscheide richtig oder falsch sein können.
Oder dass keine Entscheide gefällt werden. Politische Probleme

lösen wir ja häufig über Verfahren, weil die Inhalte so komplex
sind. Der um sich greifende Reformstau als vermeintliches Gebot

mehrheitsfähiger Politik ist ein zeitraubender Umweg, den wir uns
offensichtlich (noch) leisten können. Dank den vielen
Mitwirkungsmöglichkeiten der Bürgerinnen und Bürger, aus denen sich

eben auch Problemlösungsdefizite ergeben können, muss sich
politische Autorität im Dauerprovisorium Schweiz jenseits des

Mehrheitsprinzips umfassender legitimieren als anderswo.

Immer noch missachtet dieser Rechtsstaat auf Bundesebene

beispielsweise, dass mitbestimmen sollte, wer Steuern bezahlen

muss. Wer nicht eingebürgert ist, besitzt aber weder ein Stimm-
noch ein aktives oder passives Wahlrecht. Für ein Land mit
einem Ausländeranteil von rund 25 Prozent ist das problematisch.
Die meisten dieser Menschen zahlen seit Jahren brav Steuern.
Ebenso wie alle Schweizerinnen und Schweizer sind sie von
kollektiven Entscheiden betroffen. Sie dürfen aber nicht
mitentscheiden, ob in ihrer Gemeinde eine Umfahrungsstrasse gebaut
oder das Schulhaus erweitert werden soll. Und wenn sich in
einer Berufsschulklasse die eine Hälfte für politische Teilhabe

interessiert, aber im Gegensatz zur satten andern Hälfte, die dafür
nicht zu haben ist, sich weder als Wählende noch als Abstimmende

einbringen kann, solange sie sich nicht «einbürgern»
lässt, muss uns das für die Zukunft unserer Demokratie ganz
besonders zu denken geben.

64



SCHWEIZER MONAT 1070 OKTOBER 2019 DOSSIER

Die moralische Unvollkommenheit des Mehrheitsprinzips
Die Bürgerinnen und Bürger in der Schweiz haben zum Glück viele

Möglichkeiten, die moralische Unvollkommenheit des Mehrheitsprinzips

zu erkennen und zu bereinigen. Deshalb müssen die

Verfahren und Diskurse für das Aushandeln und Durchsetzen von
Regeln in diesem ergebnisoffenen Rechtsstaat - zusätzlich zum

Mehrheitsprinzip - normative Bestandteile für seinen Fortschritt sein.

Dazu gehört auch das Mittel des zivilen Ungehorsams. Im Gegensatz

zur repräsentativen Demokratie greift es in der direkten Demokratie

als Ultima-Ratio-Regel einfach etwas später. Es liegt an der politischen

Autorität in unserem Land, sich über diese Zustimmungsmodi

zusätzliche Legitimation zu verschaffen. Meine These lautet
also wie folgt: Politische Autorität ist dann und nur dann legitimiert,
wenn die Minderheit genügend Möglichkeiten zur gleichberechtigten

Teilhabe hat. Das Mehrheitsprinzip ist für die Legitimierung
politischer Autorität zwar notwendig, aber längst nicht hinreichend.

Für Aristoteles ist der Mensch ein politisches, aber auch ein

sprechendes Tier. Politik ist der Ort, in dem das Wort herrscht.

Gleichberechtigte Teilhabe im demokratischen Rechtsstaat ermöglicht

es dem Menschen, zum rechten Zeitpunkt das richtige Wort zu

finden, um ein Handeln im Interesse der Gesellschaft auszulösen.

Der Klimastreik der Jungen gehört definitiv dazu, sofern die politische

Autorität ihre Worte begreift und klug handelt.

Wenn Bürgerinnen und Bürger nicht nur an Wahl- und

Abstimmungssonntagen zu Wort kommen, sondern auch in fairen
Verfahren und offenen Diskursen sowie allenfalls sogar zum
extralegalen Mittel des zivilen Ungehorsams greifen, legitimieren
sie politische Autorität viel besser, als dies das Mehrheitsprinzip
jemals könnte. Die gleichberechtigte Teilhabe aller bei möglichst
vielen Gelegenheiten hat schliesslich den moralischen Zweck,

politische Autorität vor dem Irrglauben zu schützen, eine höchste

Gemeinschaft von Gemeinschaften (Aristoteles) zu sein oder

schlimmer noch, ein Königreich der Philosophinnen und Philosophen

errichten zu wollen (Piaton). <

Thomas Moser
ist Beauftragter des Regierungsrats für die Aussenbeziehungen
des Kantons Bern.

Anzeige

Ein aussergewöhnliches
Appartementhotel, grosszügig
und komfortabel, ausgestattet
mit besonderen Kunst- und

Designobjekten. Die Sammlung
schweizerischer Tourismusplakate

wird Sie begeistern.
Die Lage direkt am malerischen
Weissensee mit herrlicher
Sicht auf die Berge ist einmalig.
Die Autorenzeitschrift
„Schweizer Monat" liegt
in jedem Appartement aus.

Ferienwohnungen mit Balkon direkt am
Weissensee im Allgäu, nahe Schloss
Neuschwanstein, mit Schwimmbad, Sauna,
Wellness, Kinderclub, Frühstücksbuffet,
Restaurant, Tiefgarage.

****

'AMC H°TEL
LVNGERN m

Hoi All
II ...ausdemAllg

Appartementhotel Seespitz
Pfrontener Str. 45
87629 Füssen-Weissensee
Deutschland
Telefon +498362/38899
Telefax +498362/38890
E-Mail info@seespitz.com
www.seespitz.com
www.allgoi.com

Aktionär der SMH AG

65


	Die moralische Unvollkommenheit des Mehrheitsprinzips

