Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 99 (2019)
Heft: 1069
Artikel: Kein Grund fur Fatalismus
Autor: Cave, Stephen
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868734

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER MONAT 1069 SEPTEMBER 2019 POLITIK & WIRTSCHAFT

Kein Grund fur Fatalismus

Es gibt keinen freien Willen. Das sollte uns aber nicht weiter kiimmern.

von Stephen Cave

eit Jahrhunderten vertreten Philosophen und Theologen beinahe
Seinhellig die Auffassung, dass Zivilisation, wie wir sie kennen,
vom Glauben an den freien Willen abhdnge — und dass der Verlust
dieses Glaubens katastrophale Auswirkungen haben konnte. All un-
sere ethischen Gebote gehen beispielsweise davon aus, dass wir zwi-
schen richtig und falsch frei wihlen konnen. In der christlichen Tra-
dition nennt man das moralische Freiheit: die Fiahigkeit, das Gute zu
erkennen und danach zu handeln, anstatt nur von Impulsen und Be-
gierden gesteuert zu werden. Immanuel Kant, der grosse Philosoph
der Aufkldarung, bekriftigte diese Verbindung zwischen Freiheit und
Ethik. Wenn wir nicht frei wihlen konnten, argumentierte er, wire
es sinnlos zu sagen, wir sollten den Weg der Gerechtigkeit wéahlen.

Die Annahme eines freien Willens durchdringt heute alle
Aspekte der Politik vom Sozialsystem bis zum Strafrecht. Sie beein-
flusst die Populdrkultur und untermauert auch den amerikanischen
Glauben daran, dass jeder unabhéngig von den Startbedingungen
seines Lebens etwas aus sich machen kann. Barack Obama schrieb
in seinem Buch «Hoffnung wagen», amerikanische Werte «beruhen
auf einer grundlegend optimistischen Haltung zum Leben und auf
dem Glauben an den freien Willen». Was passiert also, wenn dieser
Glaube erodiert?

Die Wissenschaften sind immer kithner geworden in ihrer Be-
hauptung, alles menschliche Verhalten konne durch das Gesetz von
Ursache und Wirkung erkldrt werden. Diese Verdnderung in der
Wahrnehmung ist die Fortsetzung einer intellektuellen Revolution,
die vor etwa 150 Jahren begann, als Charles Darwin das erste Mal
iiber die Entstehung der Arten schrieb. Kurz nachdem Darwin seine
Evolutionstheorie aufgestellt hatte, begann sein Cousin, Sir Francis
Galton, ihre Implikationen herauszuarbeiten: Wenn wir Produkte
der Evolution sind, miissen mentale Fihigkeiten wie Intelligenz erb-
lich sein. Aber wir nutzen diese Fihigkeiten — mit denen einige bes-
ser ausgestattet sind als andere —, um Entscheidungen zu treffen.
Unsere Fahigkeit, unser Schicksal zu bestimmen, ist also nicht frei,
sondern hdngt von unserem biologischen Erbe ab. Galton leitete
eine Debatte ein, die im gesamten 20. Jahrhundert tobte: die iiber
Natur vs. Kultur. Sind unsere Handlungen das Resultat unserer ge-
netischen Ausstattung oder unserer kulturellen Pragung? Unabhéan-
gig davon, ob Wissenschafter das eine, das andere oder eine Mi-
schung aus beidem annahmen, gingen sie zunehmend davon aus,
dass unsere Handlungen von etwas bestimmt werden.

In den letzten Jahrzehnten hat die Erforschung der inneren
Funktionsweise des Gehirns dazu beigetragen, die Debatte um die
Pragungshoheit von Natur und Kultur zu l6sen —und sie hat der Idee
des freien Willens einen weiteren Schlag versetzt. Gehirnscanner
haben es uns ermdglicht, in den Schéddel lebender Menschen zu bli-
cken und dort komplexe neuronale Netzwerke auszumachen. Wis-
senschafter sind so zu einer breiten Ubereinstimmung dariiber ge-
kommen, dass diese Netzwerke sowohl von Genen als auch von der
Umwelt geprdgt sind. In der wissenschaftlichen Gemeinschaft be-
steht jedoch auch Einigkeit dariiber, dass das Feuern von Neuronen
nicht nur einige oder die meisten, sondern all unsere Gedanken,
Hoffnungen, Erinnerungen und Traume bestimmt. Wir wissen, dass
Anderungen der Gehirnchemie das Verhalten beeinflussen kénnen
—sonst hitten weder Alkohol noch Antipsychotika die gewiinschten
Wirkungen. Gleiches gilt fiir die Struktur: Fille, in denen normale
Erwachsene aufgrund eines Gehirntumors zu Mordern oder Pido-
philen werden, zeigen, wie abhdngig wir von den physikalischen Ei-
genschaften unserer grauen Materie sind. Viele Wissenschafter be-
haupten, der amerikanische Physiologe Benjamin Libet habe in den
1980er Jahren demonstriert, dass wir keinen freien Willen haben.
Denn die bewusste Erfahrung der Handlungsentscheidung, die wir
normalerweise mit dem freien Willen in Verbindung bringen,
scheint ein nachtraglicher Effekt zu sein — eine Post-hoc-Rekon-
struktion von Ereignissen, die eintreten, nachdem das Gehirn die
Handlung bereits in Gang gesetzt hat.

Ursachen und Wirkungen

Die Debatte {iber Natur versus Kultur im 20. Jahrhundert bereitete
uns darauf vor, uns selbst als von Einfliissen geprégt zu betrachten,
auf die wir keinen Einfluss haben. Aber sie liess, zumindest in der
Vorstellung, Raum fiir die Mdglichkeit, dass wir unsere Lebensum-
stdnde oder Gene iiberwinden und zum Urheber unseres Schicksals
werden. Die Herausforderung durch die Neurowissenschaften ist
radikaler: Sie beschreibt das Gehirn als ein physikalisches System
wie jedes andere und legt nahe, dass wir nicht ldnger auf eine be-
stimmte Art und Weise vorhanden sein werden, als unser Herz
schlagen wird. Die heutige wissenschaftliche Vorstellung menschli-
chen Verhaltens ist diejenige feuernder Neuronen, die wiederum
andere Neuronen befeuern, was alle unsere Gedanken und Hand-
lungen als ununterbrochene Kette erscheinen ldsst, die bis vor un-

15



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1069 SEPTEMBER 2019

sere Geburt zuriickreicht. Grundsétzlich sind wir also vollig vorher-
sehbar. Wenn wir die Gehirnstruktur und -chemie eines Individu-
ums gut genug verstehen, konnen wir theoretisch mit einer
hundertprozentigen Genauigkeit voraussagen, wie es auf einen be-
stimmten Stimulus reagiert.

Diese Forschung und ihre Implikationen sind nicht neu. Neu ist
die Ausbreitung der Frage um die Willensfreiheit {iber die Labore
hinaus in den gesellschaftlichen Mainstream. So hat sich die Zahl
der Gerichtsverfahren, in denen neurowissenschaftliche Erkennt-
nisse vorgebracht werden, in den letzten zehn Jahren mehr als ver-
doppelt — vor allem im Zusammenhang mit dem Argument der
Angeklagten, dass ihr Gehirn die Tat verursacht habe. Und viele
Menschen nehmen diese Botschaft auch in anderen Kontexten auf,
zumindest gemessen an der Anzahl der Biicher und Artikel, die vor-
geben, «das Gehirn> erklire alles von Musik bis Magie. Der Determi-
nismus gewinnt unbezweifelbar an Bedeutung und diese Entwick-
lung wirft unangenehme und zunehmend auch ganz praktische Fra-
gen auf: Wenn moralische Verantwortung vom Glauben an unsere
eigene Entscheidungsfreiheit abhingt, mindert sich dann unsere
moralische Verantwortung fiir unsere Taten, wenn der Glaube an
unsere Determiniertheit zunimmt? Und wenn wir den freien Willen
zunehmend als Tduschung betrachten, was geschieht mit all den
Institutionen, deren Basis er ist?

Im Jahr 2002 hatten zwei Psychologen eine einfache, aber bril-
lante Idee: Anstatt dariiber zu spekulieren, was passieren konnte,
wenn Menschen den Glauben an ihre Entscheidungsfreiheit verlie-
ren, haben sie ein Experiment durchgefiihrt, um genau das heraus-
zufinden. Kathleen Vohs von der University of Utah und Jonathan
Schooler von der University of Pittsburgh baten eine Gruppe von
Teilnehmern, eine Textpassage zu lesen, in der behauptet wurde,
der freie Wille sei eine Illusion — eine zweite Gruppe baten sie, eine
Passage zu lesen, die in dieser Hinsicht neutral war. Dann konfron-
tierten sie die Mitglieder beider Gruppen mit einer Vielzahl von Ver-
suchungen und beobachteten ihr Verhalten. Wiirden Unterschiede
hinsichtlich abstrakter philosophischer Uberzeugungen die Ent-
scheidungen der Menschen beeinflussen?

Ja, in der Tat. Als die Gruppe gebeten wurde, einen Mathe-Test
zu absolvieren, bei dem das Betriigen leicht gemacht wurde, war sie
darauf vorbereitet, den freien Willen zu erkennen, da sich heraus-
stellte, dass die Illusion wahrscheinlicher war, einen Blick auf die
Antworten zu werfen. Bei der Gelegenheit zum Diebstahl — mehr
Geld aus einem Umschlag mit 1-Dollar-Miinzen zu nehmen, als ih-
nen zustand — griffen diejenigen, deren Glaube an den freien Willen
untergraben worden war, stiarker zu. Bei einer Reihe von Massnah-
men stellten Vohs und Schooler fest, dass «Menschen, die dazu ge-
bracht werden, weniger an den freien Willen zu glauben, sich mit
grosserer Wahrscheinlichkeit unmoralisch verhalten».

Es scheint, dass Menschen, die aufhoren zu glauben, in ihren
Handlungen frei zu sein, sich selbst nicht mehr fiir ihre Handlungen
verantwortlich sehen. Folglich handeln sie weniger verantwor-
tungsbewusst und gehen ihren niederen Instinkten nach. Vohs be-

16

tonte, dass dieses Ergebnis nicht auf die erfundenen Bedingungen
eines Laborexperiments beschrinkt sei. «Sie sehen die gleichen Ef-
fekte bei Menschen, die von Natur aus mehr oder weniger an den
freien Willen glauben», sagte sie.

In einer anderen Studie zum Beispiel haben Vohs und Kollegen
gemessen, inwieweit eine Gruppe von Tagelohnern an den freien
Willen glaubte. Anschliessend haben sie ihre Arbeitsleistung an-
hand der Bewertungen ihres Vorgesetzten iiberpriift. Diejenigen,
die fester glaubten, ihre eigenen Handlungen unter Kontrolle zu ha-
ben, erschienen hdufiger piinktlich zur Arbeit und wurden von den
Vorgesetzten als fihiger eingestuft. Tatsdchlich erwies sich der
Glaube an den freien Willen als ein besserer Indikator fiir die Ar-
beitsleistung als etablierte Massnahmen wie die Selbstverpflichtung
zur Arbeitsmoral.

Roy Baumeister von der Florida State University, ein weiterer
Pionier der Erforschung der Psychologie des freien Willens, hat
diese Ergebnisse erweitert. Zum Beispiel stellten er und seine Kolle-
gen fest, dass Schiiler mit einem schwécheren Glauben an den freien
Willen weniger Zeit darauf verwandten, einem Klassenkameraden
zu helfen, als Schiiler mit einem stdrkeren Glauben an den freien
Willen. Ebenso sank die Wahrscheinlichkeit, dass diejenigen, die
eine deterministische Sichtweise vertraten, einem Obdachlosen
Geld gaben oder jemandem ein Handy liehen.

Weitere Studien von Baumeister und Kollegen haben einen ver-
minderten Glauben an den freien Willen mit Stress, Unzufrieden-
heit und einer geringeren Bindung an Beziehungen in Verbindung
gebracht. Sie stellten fest, dass die Versuchspersonen, wenn sie zu
der Annahme gebracht wurden, dass «alle menschlichen Handlun-
gen aus fritheren Ereignissen resultieren und letztendlich in bezug
auf die Bewegung von Molekiilen verstanden werden konnen», ei-
nen geringeren Sinn fiir die Sinnhaftigkeit des Lebens aufwiesen.
Anfang 2016 veroffentlichten andere Forscher eine Studie, die
zeigte, dass ein schwicherer Glaube an den freien Willen mit
schlechten akademischen Leistungen korreliert.

Die Liste geht weiter: Der Glaube, dass der freie Wille eine Illusion
sei, hat gezeigt, dass Menschen weniger kreativ sind, stattdessen eher
konform und weniger bereit, aus ihren Fehlern zu lernen. Uberdies
sind sie einander weniger dankbar. In jeder Hinsicht scheinen wir,
wenn wir Determinismus annehmen, unserer dunklen Seite zu fronen.

Moralische Liigen

Nur wenige Gelehrte sind der Meinung, dass Menschen einer absolu-
ten Liige glauben sollten. Fiir die Aufrechterhaltung der Unwahrheit
einzutreten, wiirde ihre Integritdt verletzen und gegen ein Prinzip
verstossen, das den Philosophen seit langem am Herzen liegt: die
platonische Hoffnung, dass das Wahre und das Gute Hand in Hand
gehen. Saul Smilansky, Professor fiir Philosophie an der Universitdt
von Haifa in Israel, hat sich wahrend seiner gesamten Karriere mit
diesem Dilemma auseinandergesetzt und ist zu dem schmerzhaften
Schluss gekommen: «Wir konnen es uns nicht leisten, dass Men-
schen die Wahrheit verinnerlichen» iiber den freien Willen.



Stephen Cave, zvg.

(]
>
2]
O
c
(]
<
Q.
(]
pd
%]




POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1069 SEPTEMBER 2019

Smilansky ist iiberzeugt, dass es keinen freien Willen im her-
kommlichen Sinne gibt — und dass es sehr schlecht wire, wenn die
meisten Menschen dies realisieren wiirden. «Stellen Sie sich vor»,
sagte er mir, «dass ich iiberlege, ob ich meine Pflicht erfiillen soll, z.B.
in feindliches Gebiet zu springen — oder etwas Profaneres, etwa mei-
nen Job zu riskieren, indem ich {iber ein Fehlverhalten berichte. Wenn
jeder akzeptiert, dass es keinen freien Willen gibt, dann werde ich wis-
sen, dass die Leute sagen werden: <Was auch immer er getan hat, er
hatte keine Wahl — wir konnen ihm keine Schuld geben.» Also weiss
ich, dass ich nicht dafiir verurteilt werde, die egoistische Option zu
wihlen.» Dies ist seiner Meinung nach sehr gefdhrlich fiir die Gesell-
schaft. «Je mehr Menschen das deterministische Bild akzeptieren,
desto schlimmer werden die Dinge.»

Determinismus untergrabe nicht nur die Schuld, argumentiert
Smilansky; es untergrabe auch das Lob. Stellen Sie sich vor, ich riskiere
mein Leben, indem ich in feindliches Gebiet springe, um eine gewagte
Mission auszufiihren. Danach werden die Leute sagen, dass ich keine
Wahl hatte, dass meine Taten lediglich, wie Smilansky es ausdriickte,
«eine Entfaltung des Gegebenen» und daher kaum lobenswert waren.
Und so wie die Untergrabung der Schuld ein Hindernis fiir boses Han-
deln beseitigen wiirde, wiirde die Untergrabung des Lobes einen An-
reiz zum Guten beseitigen. Unsere Helden wiirden weniger inspirie-
rend wirken, unsere Leistungen weniger bemerkenswert, und bald
wiirden wir in Dekadenz und Mutlosigkeit versinken.

Smilansky vertritt eine Ansicht, die er Illusionismus nennt — den
Glauben, dass der freie Wille in der Tat eine Illusion ist, die die Gesell-
schaft jedoch verteidigen muss. Die Idee des Determinismus und die
Fakten, die ihn stiitzen, miissen im Elfenbeinturm festgehalten wer-
den. Nur der Eingeweihte hinter diesen Mauern sollte es wagen, wie er
es mir gegeniiber ausdriickte, «der dunklen Wahrheit ins Gesicht zu
schauen». Smilansky sagt, er erkenne, dass an dieser Idee etwas Drasti-
sches, sogar Schreckliches liege —aber wenn man zwischen dem Wah-
ren und dem Guten wihlen miisse, dann miisse die Wahl, um der Ge-
sellschaft willen, auf das Gute fallen.

Smilanskys Argumente mogen zundchst seltsam klingen, wenn
man bedenkt, dass die Welt keinen freien Willen hat: Wenn wir nicht
wirklich etwas entscheiden, wen interessiert es, welche Informatio-
nen freigegeben werden? Aber neue Informationen sind natiirlich ein
sinnlicher Input wie jeder andere; sie konnen unser Verhalten dndern,
auch wenn uns die Verhaltensdnderung nicht bewusst ist. In der Spra-
che von «Ursache und Wirkung» inspiriert uns der Glaube an den
freien Willen vielleicht nicht, das Beste aus uns herauszuholen, aber er
stimuliert uns dazu.

Illusionismus ist eine Minderheitsposition unter akademischen
Philosophen, von denen die meisten immer noch hoffen, dass das Gute
und das Wahre in Einklang gebracht werden konnen. Aber es ist eine
uralte Denkrichtung unter den intellektuellen Eliten. Nietzsche
nannte den freien Willen «ein Kunststiick der Theologen», das es uns
ermogliche, «zu urteilen und zu bestrafen». Und viele Denker haben,
wie Smilansky, geglaubt, dass Institutionen des Richtens und Strafens
notwendig seien, um einen Sturz in die Barbarei zu vermeiden.

18

Smilansky befiirwortet keine Politik der Orwell'schen Gedanken-
kontrolle. Zum Gliick, argumentiert er, brauchten wir sie nicht. Der
Glaube an den freien Willen ist fiir uns selbstverstdndlich. Wissen-
schafter und Berichterstatter miissen sich nur ein wenig zuriickhalten,
anstatt den Menschen die Illusionen zu entziehen, die alles untermau-
ern, was ihnen am Herzen liegt. Die meisten Wissenschafter «wissen
nicht, welchen Effekt diese Ideen haben konnen», sagt Smilansky.
«Determinismus zu fordern ist selbstgefillig und gefdhrlich.»

Die Hebel der Gesellschaft

Doch nicht alle Wissenschafter, die sich 6ffentlich gegen den freien
Willen aussprechen, sind blind fiir die sozialen und psychologi-
schen Folgen. Manche gehen nur nicht davon aus, dass diese Konse-
quenzen den Zusammenbruch der Zivilisation bedeuten konnten.
Einer der bekanntesten ist der Neurowissenschafter und Schrift-
steller Sam Harris, der in seinem 2012 erschienenen Buch «Free
Will» die Idee der bewussten Entscheidung beseitigen wollte. Wie
Smilansky glaubt er, dass es keinen freien Willen gibt. Aber Harris
denkt, wir sind besser dran, wenn wir auch die Vorstellung davon
aufgeben.

«Wir brauchen unsere Uberzeugungen, um dem zu folgen,
was wahr ist», erkldrte er mir. Illusionen, egal wie gut sie gemeint
sind, werden uns immer zuriickhalten. Zum Beispiel nutzen wir
die drohende Inhaftierung derzeit als grobes Instrument, um die
Menschen davon zu iiberzeugen, keine Verbrechen zu begehen.
Aber wenn wir stattdessen akzeptieren, dass «menschliches Ver-
halten aus der Neurophysiologie resultiert», meinte er, konnen
wir besser verstehen, was die Menschen trotz der drohenden Be-
strafung dazu veranlasst, Verbrechen zu begehen — und wie man
sie aufhdlt: «Wir miissen wissen, welche Hebel wir als Gesell-
schaft betdtigen konnen, um die Menschen zu ermutigen, die
beste Version ihrer selbst zu sein.»

Harris zufolge sollten wir anerkennen, dass selbst die schlimms-
ten Kriminellen — zum Beispiel morderische Psychopathen — in ge-
wissem Sinne Pech haben. «Sie haben ihre Gene nicht ausgewdhlt,
ihre Eltern nicht ausgewihlt, ihr Gehirn nicht gemacht. Aber ihr Ge-
hirn ist die Quelle ihrer Absichten und Handlungen.» In einem tiefe-
ren Sinne sind ihre Verbrechen nicht ihre Schuld. In Anbetracht
dessen konnen wir sachlich iiberlegen, wie wir mit Straftdtern um-
gehen, um sie zu rehabilitieren, die Gesellschaft zu schiitzen und
zukiinftige Straftaten zu reduzieren. Harris glaubt, dass es «mit der
Zeit moglich sein konnte, so etwas wie Psychopathie zu heilen» —
aber nur wenn wir akzeptieren, dass das Gehirn und nicht irgendein
magischer freier Wille die Quelle der Abweichung ist.

Dies zu akzeptieren, wiirde uns auch vom Hass befreien. Men-
schen fiir ihre Handlungen verantwortlich zu machen, klingt viel-
leicht wie ein Grundpfeiler des zivilisierten Lebens, aber wir zahlen
einen hohen Preis dafiir: Menschen zu beschuldigen macht uns wii-
tend und rachsiichtig, und das triibt unser Urteilsvermdgen.

«Vergleichen Sie die Reaktionen auf den Hurrikan Katrina mit
denen auf den Terrorakt vom 11. September», schldgt Harris vor. Fiir



viele Amerikaner sind die Mdnner, die diese Flugzeuge entfiihrten,
die Verkorperung von Kriminellen, die sich frei dafiir entscheiden,
Boses zu tun. Wenn wir jedoch unsere Vorstellung vom freien Wil-
len aufgeben, muss ihr Verhalten wie jedes andere natiirliche Pha-
nomen betrachtet werden — und dies wiirde uns nach Harris" An-
sicht in unserer Reaktion viel rationaler machen.

Obwohl das Ausmass der beiden Katastrophen dhnlich war, wa-
ren die Reaktionen sehr unterschiedlich. Niemand war bestrebt,
sich an tropischen Stiirmen zu rdchen oder einen Krieg gegen das
Wetter zu erkldren, daher fokussierte man sich nach Katrina auf den
Wiederaufbau und auf Massnahmen, die Katastrophen dieser Art
verhindern konnten. Harris argumentiert, dass die Reaktion auf den
11. September von Emporung und dem Wunsch nach Rache getriibt
worden sei und zu dem unnétigen Verlust von unzihligen weiteren
Leben gefiihrt habe. Er sagt nicht, dass wir auf den 11. September
iiberhaupt nicht hétten reagieren sollen, sondern nur, dass eine
kiihle Reaktion ganz anders ausgesehen hdtte und wahrscheinlich
viel weniger verschwenderisch gewesen wire. «Hass ist giftig»,
sagte er mir, «und kann einzelne Leben und ganze Gesellschaften
destabilisieren. Wenn wir nicht mehr an den freien Willen glauben,
verlieren wir auch jede Rechtfertigung dafiir, jemals wieder irgend-
jemanden zu hassen.»

Die Beweise von Kathleen Vohs und ihren Kollegen deuten dar-
auf hin, dass soziale Probleme dadurch entstehen, dass unsere eige-
nen Handlungen von Kriften bestimmt werden, die sich unserer
Kontrolle entziehen — was unsere Moral, unsere Motivation und un-
seren Sinn fiir die Sinnhaftigkeit des Lebens schwicht. Harris dage-
gen glaubt, dass soziale Vorteile daraus resultieren wiirden, die
Handlungen anderer Menschen im selben Licht wie die eigenen zu
sehen. Von diesem Standpunkt aus sehen die moralischen Implika-
tionen des Determinismus sehr unterschiedlich und viel besser aus.

Dariiber hinaus argumentiert Harris, dass sich viele der von
Vohs und anderen dokumentierten Probleme auflosen wiirden,
wenn normale Menschen besser verstiinden, wie ihr Gehirn funkti-
oniere. Determinismus, schreibt er in seinem Buch, bedeute nicht,
«dass bewusstes Bewusstsein und absichtliches Denken keinen
Zweck erfiillen». Bestimmte Arten von Handlungen erfordern, dass
wir uns einer Wahl bewusst werden — um Argumente abzuwigen
und Beweise zu bewerten. Wenn wir uns wieder in exakt derselben
Situation befianden, wiirden wir von hundert Malen hundertmal die
gleiche Entscheidung treffen, «als wiirden wir einen Film zuriick-
spulen und erneut abspielen». Aber der Akt der Uberlegung — das
Ringen mit Fakten und der Eindruck, dass Gefiihle wesentlich fiir
unsere Natur sind — ist dennoch real. Das grosse Problem sieht Har-
ris darin, dass Menschen oft Determinismus mit Fatalismus ver-
wechseln. Determinismus ist der Glaube, dass unsere Entscheidun-
gen Teil einer unendlichen Kette von Ursachen und Wirkungen
sind. Fatalismus bedeutet zu glauben, dass unsere Entscheidungen
keine Rolle spielen, denn was auch immer geschehen wird, wird so-
wieso geschehen — wie Odipus’ Ehe mit seiner Mutter, obwohl er
sich bemiiht, diesem Schicksal zu entgehen.

SCHWEIZER MONAT 1069 SEPTEMBER 2019 POLITIK & WIRTSCHAFT

Die meisten Wissenschafter, schliesst Smilansky, «wissen nicht,
welchen Effekt diese Ideen haben konnen». Es sei «selbstgefillig
und gefihrlich», sie zu liiften.

Wenn Menschen horen, dass es keinen freien Willen gibt, wer-
den sie fatalistisch. Sie glauben, dass ihre Bemiihungen keinerlei
Unterschied machen werden. Aber das ist ein Fehler. Die Menschen
bewegen sich nicht auf ein unvermeidliches Schicksal zu. Wenn ih-
nen ein anderer Anreiz gegeben wird (wie eine andere Vorstellung
vom freien Willen), werden sie sich anders verhalten und so ein an-
deres Leben fithren. Wenn die Menschen diese feinen Unterschiede
besser verstehen wiirden, wéaren die Konsequenzen des Vertrauens-
verlustes in den freien Willen viel weniger negativ, als Vohs' und
Baumeisters Experimente vermuten lassen.

Eine Art Synthese

Kann man noch weiter gehen? Gibt es einen Weg nach vorne, der
sowohl die inspirierende Kraft des Glaubens an den freien Willen als
auch das mitfiihlende Verstindnis, das mit Determinismus einher-
geht, bewahrt?

Philosophen und Theologen sind es gewohnt, iiber den freien
Willen zu sprechen, als sei er entweder da oder nicht; als ob entwe-
der unser Bewusstsein wie ein Geist {iber der Kausalkette schwebt
oder wir andererseits wie ein Stein einen Hiigel hinunter durch un-
ser Leben rollen. Aber es konnte eine andere Sichtweise auf die
menschliche Handlungsfahigkeit geben.

Einige Wissenschafter sind der Ansicht, dass wir iiber Wahlfrei-
heit so nachdenken sollten, wie iiber unsere sehr reale und ausge-
feilte Fahigkeit, eine Vielzahl mdoglicher Reaktionen auf eine be-
stimmte Situation zu entwerfen. Einer davon ist Bruce Waller, Pro-
fessor fiir Philosophie an der Youngstown State University. In sei-
nem Buch «Restorative Free Will» schreibt er, dass wir uns auf un-
sere Fihigkeit konzentrieren sollten, in einem gegebenen Umfeld
fiir uns eine breite Palette von Optionen zu generieren und uns ohne
dussere Einschrankungen zwischen ihnen zu entscheiden. Fiir Wal-
ler spielt es keine Rolle, dass diese Prozesse durch eine kausale Kette
von feuernden Neuronen fundiert werden. Seiner Ansicht nach sind
der freie Wille und der Determinismus nicht die Gegensitze, als die
sie oft aufgefasst werden. Sie beschreiben einfach unser Verhalten
auf verschiedenen Ebenen.

Waller glaubt, dass sein Bericht mit einem wissenschaftlichen
Verstdndnis unserer Entwicklung iibereinstimmt: Tiere auf Futter-
suche — Menschen, aber auch Miuse, Baren oder Krihen — miissen
in der Lage sein, Optionen fiir sich selbst zu generieren und Ent-
scheidungen in einem komplexen und sich verdndernden Umfeld zu
treffen. Der Mensch mit seinem gewaltigen Gehirn kann viel besser
denken und bewerten als andere Tiere. Unser Angebot ist viel brei-
ter und dadurch sind wir in sinnvoller Weise freier.

Wallers Definition des freien Willens entspricht der Meinung
vieler gewohnlicher Menschen. Eine Studie aus dem Jahr 2010 ergab,
dass die meisten sich darunter vorstellen, ihren Wiinschen frei von
dusseren Zwidngen zu folgen (z.B. ohne dass ihnen jemand eine Waffe

19



'ie Republik Arzach — vormals Nagorni

arabach — ist volkerrechtlich nicht anerkannt.
'eshalb ist das Land international isoliert

nd die Bevolkerung von jeder Entwicklungshilfe
usgeschlossen. Artsakh ist das armste

and Europas.

ie private «Swiss South Caucasus Foundation»,
ine Schweizer Stiftung, arbeitet vor Ort in der
irektforderung. Helfen Sie mit.

eitrage sind von der Steuer abzugsfahig.
ontaktieren Sie: philippegger@mac.com

rundlage léindlicher Existenz

ine bediirftige Familie erhélt eine
dchtige Kuh und verpflichtet sich zum
ursbesuch in Tierzucht, Milchwirtschaft
nd Buchhaltung. Das Kalb muss sie dann

eine nachste Familie weitergeben.
osten pro Kuh inkl. Schulungsprogramm
p Jahre): CHF 2500

SWisSs
south caucasus
foundation

an den Kopf hilt). Wenn wir weiterhin an eine solche praktische Wil-
lensfreiheit glauben, sollte das geniigen, um die von Vohs und Bau-
meister untersuchten Ideale und ethischen Standards zu wahren.

Dennoch fithrt Wallers Bericht iiber den freien Willen immer
noch zu einer ganz anderen Auffassung von Gerechtigkeit und Ver-
antwortung, als sie die meisten Menschen heute haben. Niemand
hat sich selbst verursacht: Niemand wihlte seine Gene oder die Um-
gebung, in die er geboren wurde. Daher trigt niemand die endgiil-
tige Verantwortung dafiir, wer er ist und was er tut. Waller erklart,
er unterstiitze das Gefiihl von Barack Obamas 2012 gehaltener Rede
«You didn’t make that», in der der Prasident auf die externen Fakto-
ren aufmerksam machte, die zu unseren Erfolgen beitragen. Er war
auch nicht iiberrascht, dass diejenigen Menschen, die glauben woll-
ten, sie seien die alleinige Quelle all ihrer Erfolge, derart heftig auf
sie reagierten. Aber er denkt, dass wir akzeptieren miissen, dass Le-
bensergebnisse durch ungleiche biologische und kulturelle Voraus-
setzungen bestimmt werden, «damit wir praktische Massnahmen
ergreifen konnen, um Ungliick zu verringern und allen zu helfen, ihr
Potenzial auszuschopfen».

Zu verstehen wie, wird die Arbeit von Jahrzehnten sein, wéh-
rend wir langsam die Natur unseres Geistes entwirren. In vielen Be-
reichen wird diese Arbeit wahrscheinlich zu mehr Mitgefiihl fiihren:
Denjenigen, denen es schlecht geht, wird mehr (und prazisere) Hilfe
geboten werden. Und wenn die Androhung einer Bestrafung als
Abschreckung notwendig ist, wird sie in vielen Féllen mit dem Be-
miihen einhergehen, die Autonomiekapazitdten, die fiir ein men-
schenwiirdiges Leben unerldsslich sind, zu stirken anstatt sie zu
untergraben. Die Art von Wille, die zum Erfolg fiihrt — ndmlich posi-
tive Optionen fiir sich selbst zu erkennen, kluge Entscheidungen zu
treffen und an ihnen festzuhalten —, kann kultiviert werden, und
diejenigen, die in unserer Gesellschaft ganz unten stehen, benotigen
diese Kultivierung am dringendsten.

Fiir manche mag dies nach einem Versuch aussehen, etwas
grundlegend Unvereinbares als vereinbar hinzustellen. Und in ge-
wisser Weise ist es auch so. Es ist ein Versuch, die besten Teile des
Glaubenssystems «Willensfreiheit» zu bewahren und gleichzeitig
die schidlichsten aufzugeben. Prisident Obama — der beides vertei-
digt: den «Glauben an den freien Willen» und das Argument, dass
wir nicht all unsere Erfolge uns allein zuschreiben konnen — musste
lernen, was fiir ein schmaler Grat das ist. Es konnte jedoch genau
das sein, was wir brauchen, um den amerikanischen Traum und un-
sere Vorstellungen von Zivilisation ins Zeitalter der Wissenschaft
hiniiberzuretten. €

Aus dem Englischen {ibersetzt von Laura Clavadetscher.

Stephen Cave

ist Geschaftsfiihrer des Leverhulme Centre for the Future
of Intelligence und leitender wissenschaftlicher Mitarbeiter
an der Universitdt Cambridge.



	Kein Grund für Fatalismus

