
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 99 (2019)

Heft: 1069

Artikel: Kein Grund für Fatalismus

Autor: Cave, Stephen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER MONAT 1069 SEPTEMBER 2019 POLITIK & WIRTSCHAFT

Kein Grund für Fatalismus
Es gibt keinen freien Willen. Das sollte uns aber nicht weiter kümmern.

von Stephen Cave

Seit Jahrhunderten vertreten Philosophen und Theologen beinahe

einhellig die Auffassung, dass Zivilisation, wie wir sie kennen,

vom Glauben an den freien Willen abhänge - und dass der Verlust
dieses Glaubens katastrophale Auswirkungen haben könnte. All
unsere ethischen Gebote gehen beispielsweise davon aus, dass wir
zwischen richtig und falsch frei wählen können. In der christlichen
Tradition nennt man das moralische Freiheit: die Fähigkeit, das Gute zu

erkennen und danach zu handeln, anstatt nur von Impulsen und

Begierden gesteuert zu werden. Immanuel Kant, der grosse Philosoph
der Aufklärung, bekräftigte diese Verbindung zwischen Freiheit und

Ethik. Wenn wir nicht frei wählen könnten, argumentierte er, wäre

es sinnlos zu sagen, wir sollten den Weg der Gerechtigkeit wählen.

Die Annahme eines freien Willens durchdringt heute alle

Aspekte der Politik vom Sozialsystem bis zum Strafrecht. Sie beein-

flusst die Populärkultur und untermauert auch den amerikanischen

Glauben daran, dass jeder unabhängig von den Startbedingungen
seines Lebens etwas aus sich machen kann. Barack Obama schrieb

in seinem Buch «Hoffnung wagen», amerikanische Werte «beruhen

auf einer grundlegend optimistischen Haltung zum Leben und auf
dem Glauben an den freien Willen». Was passiert also, wenn dieser

Glaube erodiert?

Die Wissenschaften sind immer kühner geworden in ihrer
Behauptung, alles menschliche Verhalten könne durch das Gesetz von
Ursache und Wirkung erklärt werden. Diese Veränderung in der

Wahrnehmung ist die Fortsetzung einer intellektuellen Revolution,
die vor etwa 150 Jahren begann, als Charles Darwin das erste Mal

über die Entstehung der Arten schrieb. Kurz nachdem Darwin seine

Evolutionstheorie aufgestellt hatte, begann sein Cousin, Sir Francis

Galton, ihre Implikationen herauszuarbeiten: Wenn wir Produkte

der Evolution sind, müssen mentale Fähigkeiten wie Intelligenz erblich

sein. Aber wir nutzen diese Fähigkeiten - mit denen einige besser

ausgestattet sind als andere -, um Entscheidungen zu treffen.

Unsere Fähigkeit, unser Schicksal zu bestimmen, ist also nicht frei,
sondern hängt von unserem biologischen Erbe ab. Galton leitete
eine Debatte ein, die im gesamten 20. Jahrhundert tobte: die über

Natur vs. Kultur. Sind unsere Handlungen das Resultat unserer
genetischen Ausstattung oder unserer kulturellen Prägung? Unabhängig

davon, ob Wissenschafter das eine, das andere oder eine

Mischung aus beidem annahmen, gingen sie zunehmend davon aus,

dass unsere Handlungen von etwas bestimmt werden.

In den letzten Jahrzehnten hat die Erforschung der inneren
Funktionsweise des Gehirns dazu beigetragen, die Debatte um die

Prägungshoheit von Natur und Kultur zu lösen - und sie hat der Idee

des freien Willens einen weiteren Schlag versetzt. Gehirnscanner

haben es uns ermöglicht, in den Schädel lebender Menschen zu
blicken und dort komplexe neuronale Netzwerke auszumachen.

Wissenschafter sind so zu einer breiten Übereinstimmung darüber

gekommen, dass diese Netzwerke sowohl von Genen als auch von der

Umwelt geprägt sind. In der wissenschaftlichen Gemeinschaft
besteht jedoch auch Einigkeit darüber, dass das Feuern von Neuronen

nicht nur einige oder die meisten, sondern all unsere Gedanken,

Hoffnungen, Erinnerungen und Träume bestimmt. Wir wissen, dass

Änderungen der Gehirnchemie das Verhalten beeinflussen können

- sonst hätten weder Alkohol noch Antipsychotika die gewünschten

Wirkungen. Gleiches gilt für die Struktur: Fälle, in denen normale

Erwachsene aufgrund eines Gehirntumors zu Mördern oder Pädo-

philen werden, zeigen, wie abhängig wir von den physikalischen
Eigenschaften unserer grauen Materie sind. Viele Wissenschafter

behaupten, der amerikanische Physiologe Benjamin Libet habe in den

1980er Jahren demonstriert, dass wir keinen freien Willen haben.

Denn die bewusste Erfahrung der Handlungsentscheidung, die wir
normalerweise mit dem freien Willen in Verbindung bringen,
scheint ein nachträglicher Effekt zu sein - eine Post-hoc-Rekon-

struktion von Ereignissen, die eintreten, nachdem das Gehirn die

Handlung bereits in Gang gesetzt hat.

Ursachen und Wirkungen
Die Debatte über Natur versus Kultur im 20. Jahrhundert bereitete

uns darauf vor, uns selbst als von Einflüssen geprägt zu betrachten,
auf die wir keinen Einfluss haben. Aber sie liess, zumindest in der

Vorstellung, Raum für die Möglichkeit, dass wir unsere Lebensumstände

oder Gene überwinden und zum Urheber unseres Schicksals

werden. Die Herausforderung durch die Neurowissenschaften ist
radikaler: Sie beschreibt das Gehirn als ein physikalisches System

wie jedes andere und legt nahe, dass wir nicht länger auf eine

bestimmte Art und Weise vorhanden sein werden, als unser Herz

schlagen wird. Die heutige wissenschaftliche Vorstellung menschlichen

Verhaltens ist diejenige feuernder Neuronen, die wiederum
andere Neuronen befeuern, was alle unsere Gedanken und
Handlungen als ununterbrochene Kette erscheinen lässt, die bis vor un-

15



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1069 SEPTEMBER 2019

sere Geburt zurückreicht. Grundsätzlich sind wir also völlig vorhersehbar.

Wenn wir die Gehirnstruktur und -chemie eines Individuums

gut genug verstehen, können wir theoretisch mit einer

hundertprozentigen Genauigkeit voraussagen, wie es auf einen

bestimmten Stimulus reagiert.
Diese Forschung und ihre Implikationen sind nicht neu. Neu ist

die Ausbreitung der Frage um die Willensfreiheit über die Labore

hinaus in den gesellschaftlichen Mainstream. So hat sich die Zahl

der Gerichtsverfahren, in denen neurowissenschaftliche Erkenntnisse

vorgebracht werden, in den letzten zehn Jahren mehr als

verdoppelt - vor allem im Zusammenhang mit dem Argument der

Angeklagten, dass ihr Gehirn die Tat verursacht habe. Und viele

Menschen nehmen diese Botschaft auch in anderen Kontexten auf,

zumindest gemessen an der Anzahl der Bücher und Artikel, die

vorgeben, <das Gehirn> erkläre alles von Musik bis Magie. Der Determinismus

gewinnt unbezweifelbar an Bedeutung und diese Entwicklung

wirft unangenehme und zunehmend auch ganz praktische Fragen

auf: Wenn moralische Verantwortung vom Glauben an unsere

eigene Entscheidungsfreiheit abhängt, mindert sich dann unsere
moralische Verantwortung für unsere Taten, wenn der Glaube an

unsere Determiniertheit zunimmt? Und wenn wir den freien Willen
zunehmend als Täuschung betrachten, was geschieht mit all den

Institutionen, deren Basis er ist?

Im Jahr 2002 hatten zwei Psychologen eine einfache, aber
brillante Idee: Anstatt darüber zu spekulieren, was passieren könnte,

wenn Menschen den Glauben an ihre Entscheidungsfreiheit verlieren,

haben sie ein Experiment durchgeführt, um genau das

herauszufinden. Kathleen Vohs von der University of Utah und Jonathan
Schooler von der University of Pittsburgh baten eine Gruppe von
Teilnehmern, eine Textpassage zu lesen, in der behauptet wurde,
der freie Wille sei eine Illusion - eine zweite Gruppe baten sie, eine

Passage zu lesen, die in dieser Hinsicht neutral war. Dann konfrontierten

sie die Mitglieder beider Gruppen mit einer Vielzahl von
Versuchungen und beobachteten ihr Verhalten. Würden Unterschiede

hinsichtlich abstrakter philosophischer Überzeugungen die

Entscheidungen der Menschen beeinflussen?

Ja, in der Tat. Als die Gruppe gebeten wurde, einen Mathe-Test

zu absolvieren, bei dem das Betrügen leicht gemacht wurde, war sie

darauf vorbereitet, den freien Willen zu erkennen, da sich herausstellte,

dass die Illusion wahrscheinlicher war, einen Blick auf die

Antworten zu werfen. Bei der Gelegenheit zum Diebstahl - mehr

Geld aus einem Umschlag mit l-Dollar-Münzen zu nehmen, als

ihnen zustand - griffen diejenigen, deren Glaube an den freien Willen

untergraben worden war, stärker zu. Bei einer Reihe von Massnahmen

stellten Vohs und Schooler fest, dass «Menschen, die dazu

gebracht werden, weniger an den freien Willen zu glauben, sich mit
grösserer Wahrscheinlichkeit unmoralisch verhalten».

Es scheint, dass Menschen, die aufhören zu glauben, in ihren

Handlungen frei zu sein, sich selbst nicht mehr für ihre Handlungen
verantwortlich sehen. Folglich handeln sie weniger verantwor-
tungsbewusst und gehen ihren niederen Instinkten nach. Vohs be¬

tonte, dass dieses Ergebnis nicht auf die erfundenen Bedingungen
eines Laborexperiments beschränkt sei. «Sie sehen die gleichen
Effekte bei Menschen, die von Natur aus mehr oder weniger an den

freien Willen glauben», sagte sie.

In einer anderen Studie zum Beispiel haben Vohs und Kollegen

gemessen, inwieweit eine Gruppe von Tagelöhnern an den freien

Willen glaubte. Anschliessend haben sie ihre Arbeitsleistung
anhand der Bewertungen ihres Vorgesetzten überprüft. Diejenigen,
die fester glaubten, ihre eigenen Handlungen unter Kontrolle zu
haben, erschienen häufiger pünktlich zur Arbeit und wurden von den

Vorgesetzten als fähiger eingestuft. Tatsächlich erwies sich der

Glaube an den freien Willen als ein besserer Indikator für die

Arbeitsleistung als etablierte Massnahmen wie die Selbstverpflichtung

zur Arbeitsmoral.

Roy Baumeister von der Florida State University, ein weiterer
Pionier der Erforschung der Psychologie des freien Willens, hat
diese Ergebnisse erweitert. Zum Beispiel stellten er und seine Kollegen

fest, dass Schüler mit einem schwächeren Glauben an den freien
Willen weniger Zeit darauf verwandten, einem Klassenkameraden

zu helfen, als Schüler mit einem stärkeren Glauben an den freien

Willen. Ebenso sank die Wahrscheinlichkeit, dass diejenigen, die

eine deterministische Sichtweise vertraten, einem Obdachlosen

Geld gaben oder jemandem ein Handy liehen.

Weitere Studien von Baumeister und Kollegen haben einen
verminderten Glauben an den freien Willen mit Stress, Unzufriedenheit

und einer geringeren Bindung an Beziehungen in Verbindung
gebracht. Sie stellten fest, dass die Versuchspersonen, wenn sie zu

der Annahme gebracht wurden, dass «alle menschlichen Handlungen

aus früheren Ereignissen resultieren und letztendlich in bezug

auf die Bewegung von Molekülen verstanden werden können»,
einen geringeren Sinn für die Sinnhaftigkeit des Lebens aufwiesen.

Anfang 2016 veröffentlichten andere Forscher eine Studie, die

zeigte, dass ein schwächerer Glaube an den freien Willen mit
schlechten akademischen Leistungen korreliert.

Die Liste geht weiter: Der Glaube, dass der freie Wille eine Illusion

sei, hat gezeigt, dass Menschen weniger kreativ sind, stattdessen eher

konform und weniger bereit, aus ihren Fehlern zu lernen. Überdies

sind sie einander weniger dankbar. In jeder Hinsicht scheinen wir,

wenn wir Determinismus annehmen, unserer dunklen Seite zu frönen.

Moralische Lügen

Nur wenige Gelehrte sind der Meinung, dass Menschen einer absoluten

Lüge glauben sollten. Für die Aufrechterhaltung der Unwahrheit

einzutreten, würde ihre Integrität verletzen und gegen ein Prinzip

Verstössen, das den Philosophen seit langem am Herzen liegt: die

platonische Hoffnung, dass das Wahre und das Gute Hand in Hand

gehen. Saul Smilansky, Professor für Philosophie an der Universität

von Haifa in Israel, hat sich während seiner gesamten Karriere mit
diesem Dilemma auseinandergesetzt und ist zu dem schmerzhaften

Schluss gekommen: «Wir können es uns nicht leisten, dass

Menschen die Wahrheit verinnerlichen» über den freien Willen.

16



• -
• "

«Willensfreiheit für eine Illusion
zu halten macht Menschen /fj

erwiesenermassen unkreativer,
konformistischer, weniger willig,
aus eigenen Fehlern zu lernen,
und undankbarer gegenüber
ihren Mitmenschen.»
Stephen Cave

Stephen Cave, zvg.



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1069 SEPTEMBER 2019

Smilansky ist überzeugt, dass es keinen freien Willen im
herkömmlichen Sinne gibt - und dass es sehr schlecht wäre, wenn die

meisten Menschen dies realisieren würden. «Stellen Sie sich vor»,

sagte er mir, «dass ich überlege, ob ich meine Pflicht erfüllen soll, z.B.

in feindliches Gebiet zu springen - oder etwas Profaneres, etwa meinen

Job zu riskieren, indem ich über ein Fehlverhalten berichte. Wenn

jeder akzeptiert, dass es keinen freien Willen gibt, dann werde ich wissen,

dass die Leute sagen werden: <Was auch immer er getan hat, er

hatte keine Wahl - wir können ihm keine Schuld geben.> Also weiss

ich, dass ich nicht dafür verurteilt werde, die egoistische Option zu

wählen.» Dies ist seiner Meinung nach sehr gefährlich für die Gesellschaft.

«Je mehr Menschen das deterministische Bild akzeptieren,
desto schlimmer werden die Dinge.»

Determinismus untergrabe nicht nur die Schuld, argumentiert
Smilansky; es untergrabe auch das Lob. Stellen Sie sich vor, ich riskiere

mein Leben, indem ich in feindliches Gebiet springe, um eine gewagte

Mission auszuführen. Danach werden die Leute sagen, dass ich keine

Wahl hatte, dass meine Taten lediglich, wie Smilansky es ausdrückte,

«eine Entfaltung des Gegebenen» und daher kaum lobenswert waren.
Und so wie die Untergrabung der Schuld ein Hindernis für böses Handeln

beseitigen würde, würde die Untergrabung des Lobes einen Anreiz

zum Guten beseitigen. Unsere Helden würden weniger inspirierend

wirken, unsere Leistungen weniger bemerkenswert, und bald

würden wir in Dekadenz und Mutlosigkeit versinken.

Smilansky vertritt eine Ansicht, die er Illusionismus nennt - den

Glauben, dass der freie Wille in der Tat eine Illusion ist, die die Gesellschaft

jedoch verteidigen muss. Die Idee des Determinismus und die

Fakten, die ihn stützen, müssen im Elfenbeinturm festgehalten werden.

Nur der Eingeweihte hinter diesen Mauern sollte es wagen, wie er

es mir gegenüber ausdrückte, «der dunklen Wahrheit ins Gesicht zu

schauen». Smilansky sagt, er erkenne, dass an dieser Idee etwas Drastisches,

sogar Schreckliches liege - aber wenn man zwischen dem Wahren

und dem Guten wählen müsse, dann müsse die Wahl, um der

Gesellschaft willen, auf das Gute fallen.

Smilanskys Argumente mögen zunächst seltsam klingen, wenn

man bedenkt, dass die Welt keinen freien Willen hat: Wenn wir nicht
wirklich etwas entscheiden, wen interessiert es, welche Informationen

freigegeben werden? Aber neue Informationen sind natürlich ein

sinnlicher Input wie jeder andere; sie können unser Verhalten ändern,

auch wenn uns die Verhaltensänderung nicht bewusst ist. In der Sprache

von «Ursache und Wirkung» inspiriert uns der Glaube an den

freien Willen vielleicht nicht, das Beste aus uns herauszuholen, aber er

stimuliert uns dazu.

Illusionismus ist eine Minderheitsposition unter akademischen

Philosophen, von denen die meisten immer noch hoffen, dass das Gute

und das Wahre in Einklang gebracht werden können. Aber es ist eine

uralte Denkrichtung unter den intellektuellen Eliten. Nietzsche

nannte den freien Willen «ein Kunststück der Theologen», das es uns

ermögliche, «zu urteilen und zu bestrafen». Und viele Denker haben,

wie Smilansky, geglaubt, dass Institutionen des Richtens und Strafens

notwendig seien, um einen Sturz in die Barbarei zu vermeiden.

Smilansky befürwortet keine Politik der Orwell'sehen Gedankenkontrolle.

Zum Glück, argumentiert er, brauchten wir sie nicht. Der

Glaube an den freien Willen ist für uns selbstverständlich. Wissenschafter

und Berichterstatter müssen sich nur ein wenig zurückhalten,

anstatt den Menschen die Illusionen zu entziehen, die alles untermauern,

was ihnen am Herzen liegt. Die meisten Wissenschafter «wissen

nicht, welchen Effekt diese Ideen haben können», sagt Smilansky.

«Determinismus zu fördern ist selbstgefällig und gefährlich.»

Die Hebel der Gesellschaft
Doch nicht alle Wissenschafter, die sich öffentlich gegen den freien

Willen aussprechen, sind blind für die sozialen und psychologischen

Folgen. Manche gehen nur nicht davon aus, dass diese

Konsequenzen den Zusammenbruch der Zivilisation bedeuten könnten.

Einer der bekanntesten ist der Neurowissenschafter und Schriftsteller

Sam Harris, der in seinem 2012 erschienenen Buch «Free

Will» die Idee der bewussten Entscheidung beseitigen wollte. Wie

Smilansky glaubt er, dass es keinen freien Willen gibt. Aber Harris

denkt, wir sind besser dran, wenn wir auch die Vorstellung davon

aufgeben.

«Wir brauchen unsere Überzeugungen, um dem zu folgen,
was wahr ist», erklärte er mir. Illusionen, egal wie gut sie gemeint
sind, werden uns immer zurückhalten. Zum Beispiel nutzen wir
die drohende Inhaftierung derzeit als grobes Instrument, um die

Menschen davon zu überzeugen, keine Verbrechen zu begehen.

Aber wenn wir stattdessen akzeptieren, dass «menschliches
Verhalten aus der Neurophysiologie resultiert», meinte er, können

wir besser verstehen, was die Menschen trotz der drohenden

Bestrafung dazu veranlasst, Verbrechen zu begehen - und wie man
sie aufhält: «Wir müssen wissen, welche Hebel wir als Gesellschaft

betätigen können, um die Menschen zu ermutigen, die

beste Version ihrer selbst zu sein.»

Harris zufolge sollten wir anerkennen, dass selbst die schlimmsten

Kriminellen - zum Beispiel mörderische Psychopathen - in
gewissem Sinne Pech haben. «Sie haben ihre Gene nicht ausgewählt,
ihre Eltern nicht ausgewählt, ihr Gehirn nicht gemacht. Aber ihr
Gehirn ist die Quelle ihrer Absichten und Handlungen.» In einem tieferen

Sinne sind ihre Verbrechen nicht ihre Schuld. In Anbetracht
dessen können wir sachlich überlegen, wie wir mit Straftätern
umgehen, um sie zu rehabilitieren, die Gesellschaft zu schützen und

zukünftige Straftaten zu reduzieren. Harris glaubt, dass es «mit der

Zeit möglich sein könnte, so etwas wie Psychopathie zu heilen» -
aber nur wenn wir akzeptieren, dass das Gehirn und nicht irgendein

magischer freier Wille die Quelle der Abweichung ist.

Dies zu akzeptieren, würde uns auch vom Hass befreien.
Menschen für ihre Handlungen verantwortlich zu machen, klingt
vielleicht wie ein Grundpfeiler des zivilisierten Lebens, aber wir zahlen

einen hohen Preis dafür: Menschen zu beschuldigen macht uns
wütend und rachsüchtig, und das trübt unser Urteilsvermögen.

«Vergleichen Sie die Reaktionen auf den Hurrikan Katrina mit
denen auf den Terrorakt vom 11. September», schlägt Harris vor. Für

18



SCHWEIZER MONAT 1069 SEPTEMBER 2019 POLITIK & WIRTSCHAFT

viele Amerikaner sind die Männer, die diese Flugzeuge entführten,
die Verkörperung von Kriminellen, die sich frei dafür entscheiden,

Böses zu tun. Wenn wir jedoch unsere Vorstellung vom freien Willen

aufgeben, muss ihr Verhalten wie jedes andere natürliche
Phänomen betrachtet werden - und dies würde uns nach Harris'
Ansicht in unserer Reaktion viel rationaler machen.

Obwohl das Ausmass der beiden Katastrophen ähnlich war, waren

die Reaktionen sehr unterschiedlich. Niemand war bestrebt,
sich an tropischen Stürmen zu rächen oder einen Krieg gegen das

Wetter zu erklären, daher fokussierte man sich nach Katrina auf den

Wiederaufbau und auf Massnahmen, die Katastrophen dieser Art
verhindern könnten. Harris argumentiert, dass die Reaktion auf den

11. September von Empörung und dem Wunsch nach Rache getrübt
worden sei und zu dem unnötigen Verlust von unzähligen weiteren

Leben geführt habe. Er sagt nicht, dass wir auf den 11. September

überhaupt nicht hätten reagieren sollen, sondern nur, dass eine

kühle Reaktion ganz anders ausgesehen hätte und wahrscheinlich

viel weniger verschwenderisch gewesen wäre. «Hass ist giftig»,

sagte er mir, «und kann einzelne Leben und ganze Gesellschaften

destabilisieren. Wenn wir nicht mehr an den freien Willen glauben,

verlieren wir auch jede Rechtfertigung dafür, jemals wieder irgend-

jemanden zu hassen.»

Die Beweise von Kathleen Vohs und ihren Kollegen deuten darauf

hin, dass soziale Probleme dadurch entstehen, dass unsere eigenen

Handlungen von Kräften bestimmt werden, die sich unserer
Kontrolle entziehen - was unsere Moral, unsere Motivation und

unseren Sinn für die Sinnhaftigkeit des Lebens schwächt. Harris dagegen

glaubt, dass soziale Vorteile daraus resultieren würden, die

Handlungen anderer Menschen im selben Licht wie die eigenen zu

sehen. Von diesem Standpunkt aus sehen die moralischen Implikationen

des Determinismus sehr unterschiedlich und viel besser aus.

Darüber hinaus argumentiert Harris, dass sich viele der von
Vohs und anderen dokumentierten Probleme auflösen würden,

wenn normale Menschen besser verstünden, wie ihr Gehirn funktioniere.

Determinismus, schreibt er in seinem Buch, bedeute nicht,
«dass bewusstes Bewusstsein und absichtliches Denken keinen
Zweck erfüllen». Bestimmte Arten von Handlungen erfordern, dass

wir uns einer Wahl bewusst werden - um Argumente abzuwägen

und Beweise zu bewerten. Wenn wir uns wieder in exakt derselben

Situation befänden, würden wir von hundert Malen hundertmal die

gleiche Entscheidung treffen, «als würden wir einen Film zurückspulen

und erneut abspielen». Aber der Akt der Überlegung - das

Ringen mit Fakten und der Eindruck, dass Gefühle wesentlich für
unsere Natur sind - ist dennoch real. Das grosse Problem sieht Harris

darin, dass Menschen oft Determinismus mit Fatalismus
verwechseln. Determinismus ist der Glaube, dass unsere Entscheidungen

Teil einer unendlichen Kette von Ursachen und Wirkungen
sind. Fatalismus bedeutet zu glauben, dass unsere Entscheidungen
keine Rolle spielen, denn was auch immer geschehen wird, wird
sowieso geschehen - wie Ödipus' Ehe mit seiner Mutter, obwohl er

sich bemüht, diesem Schicksal zu entgehen.

Die meisten Wissenschafter, schliesst Smilansky, «wissen nicht,
welchen Effekt diese Ideen haben können». Es sei «selbstgefällig
und gefährlich», sie zu lüften.

Wenn Menschen hören, dass es keinen freien Willen gibt, werden

sie fatalistisch. Sie glauben, dass ihre Bemühungen keinerlei
Unterschied machen werden. Aber das ist ein Fehler. Die Menschen

bewegen sich nicht auf ein unvermeidliches Schicksal zu. Wenn

ihnen ein anderer Anreiz gegeben wird (wie eine andere Vorstellung
vom freien Willen), werden sie sich anders verhalten und so ein
anderes Leben führen. Wenn die Menschen diese feinen Unterschiede

besser verstehen würden, wären die Konsequenzen des Vertrauensverlustes

in den freien Willen viel weniger negativ, als Vohs' und
Baumeisters Experimente vermuten lassen.

Eine Art Synthese
Kann man noch weiter gehen? Gibt es einen Weg nach vorne, der

sowohl die inspirierende Kraft des Glaubens an den freien Willen als

auch das mitfühlende Verständnis, das mit Determinismus einhergeht,

bewahrt?

Philosophen und Theologen sind es gewohnt, über den freien

Willen zu sprechen, als sei er entweder da oder nicht; als ob entweder

unser Bewusstsein wie ein Geist über der Kausalkette schwebt

oder wir andererseits wie ein Stein einen Hügel hinunter durch unser

Leben rollen. Aber es könnte eine andere Sichtweise auf die

menschliche Handlungsfähigkeit geben.

Einige Wissenschafter sind der Ansicht, dass wir über Wahlfreiheit

so nachdenken sollten, wie über unsere sehr reale und ausgefeilte

Fähigkeit, eine Vielzahl möglicher Reaktionen auf eine

bestimmte Situation zu entwerfen. Einer davon ist Bruce Waller,
Professor für Philosophie an der Youngstown State University. In
seinem Buch «Restorative Free Will» schreibt er, dass wir uns auf
unsere Fähigkeit konzentrieren sollten, in einem gegebenen Umfeld
für uns eine breite Palette von Optionen zu generieren und uns ohne

äussere Einschränkungen zwischen ihnen zu entscheiden. Für Waller

spielt es keine Rolle, dass diese Prozesse durch eine kausale Kette

von feuernden Neuronen fundiert werden. Seiner Ansicht nach sind
der freie Wille und der Determinismus nicht die Gegensätze, als die

sie oft aufgefasst werden. Sie beschreiben einfach unser Verhalten

auf verschiedenen Ebenen.

Waller glaubt, dass sein Bericht mit einem wissenschaftlichen
Verständnis unserer Entwicklung übereinstimmt: Tiere auf Futtersuche

- Menschen, aber auch Mäuse, Bären oder Krähen - müssen

in der Lage sein, Optionen für sich selbst zu generieren und

Entscheidungen in einem komplexen und sich verändernden Umfeld zu

treffen. Der Mensch mit seinem gewaltigen Gehirn kann viel besser

denken und bewerten als andere Tiere. Unser Angebot ist viel breiter

und dadurch sind wir in sinnvoller Weise freier.

Wallers Definition des freien Willens entspricht der Meinung
vieler gewöhnlicher Menschen. Eine Studie aus dem Jahr 2010 ergab,

dass die meisten sich darunter vorstellen, ihren Wünschen frei von
äusseren Zwängen zu folgen (z.B. ohne dass ihnen jemand eine Waffe

19



Hilfe

rArzach
ie Republik Arzach - vormals Nagorni
arabach - ist völkerrechtlich nicht anerkannt,
eshalb ist das Land international isoliert
nd die Bevölkerung von jeder Entwicklungshilfe
usgeschlossen. Artsakh ist das ärmste
and Europas.

ie private «Swiss South Caucasus Foundation»,
ine Schweizer Stiftung, arbeitet vor Ort in der
irektförderung. Helfen Sie mit.

eiträge sind von der Steuer abzugsfähig,
ontaktieren Sie: philippegger@mac.com

»

Grundlage ländlicher Existenz
ine bedürftige Familie erhält eine
'ächtige Kuh und verpflichtet sich zum
ursbesuch in Tierzucht, Milchwirtschaft
nd Buchhaltung. Das Kalb muss sie dann
n eine nächste Familie weitergeben,
nsten pro Kuh inkl. Schulungsprogramm
1 Jahre): CHF 2500

SWISS
south Caucasus
foundation

an den Kopf hält). Wenn wir weiterhin an eine solche praktische
Willensfreiheit glauben, sollte das genügen, um die von Vohs und
Baumeister untersuchten Ideale und ethischen Standards zu wahren.

Dennoch führt Wallers Bericht über den freien Willen immer
noch zu einer ganz anderen Auffassung von Gerechtigkeit und

Verantwortung, als sie die meisten Menschen heute haben. Niemand
hat sich selbst verursacht: Niemand wählte seine Gene oder die

Umgebung, in die er geboren wurde. Daher trägt niemand die endgültige

Verantwortung dafür, wer er ist und was er tut. Waller erklärt,
er unterstütze das Gefühl von Barack Obamas 2012 gehaltener Rede

«You didn't make that», in der der Präsident auf die externen Faktoren

aufmerksam machte, die zu unseren Erfolgen beitragen. Er war
auch nicht überrascht, dass diejenigen Menschen, die glauben wollten,

sie seien die alleinige Quelle all ihrer Erfolge, derart heftig auf
sie reagierten. Aber er denkt, dass wir akzeptieren müssen, dass

Lebensergebnisse durch ungleiche biologische und kulturelle
Voraussetzungen bestimmt werden, «damit wir praktische Massnahmen

ergreifen können, um Unglück zu verringern und allen zu helfen, ihr
Potenzial auszuschöpfen».

Zu verstehen wie, wird die Arbeit von Jahrzehnten sein, während

wir langsam die Natur unseres Geistes entwirren. In vielen
Bereichen wird diese Arbeit wahrscheinlich zu mehr Mitgefühl führen:

Denjenigen, denen es schlecht geht, wird mehr (und präzisere) Hilfe

geboten werden. Und wenn die Androhung einer Bestrafung als

Abschreckung notwendig ist, wird sie in vielen Fällen mit dem
Bemühen einhergehen, die Autonomiekapazitäten, die für ein

menschenwürdiges Leben unerlässlich sind, zu stärken anstatt sie zu

untergraben. Die Art von Wille, die zum Erfolg führt - nämlich positive

Optionen für sich selbst zu erkennen, kluge Entscheidungen zu

treffen und an ihnen festzuhalten -, kann kultiviert werden, und

diejenigen, die in unserer Gesellschaft ganz unten stehen, benötigen
diese Kultivierung am dringendsten.

Für manche mag dies nach einem Versuch aussehen, etwas

grundlegend Unvereinbares als vereinbar hinzustellen. Und in
gewisser Weise ist es auch so. Es ist ein Versuch, die besten Teile des

Glaubenssystems «Willensfreiheit» zu bewahren und gleichzeitig
die schädlichsten aufzugeben. Präsident Obama - der beides verteidigt:

den «Glauben an den freien Willen» und das Argument, dass

wir nicht all unsere Erfolge uns allein zuschreiben können - musste

lernen, was für ein schmaler Grat das ist. Es könnte jedoch genau
das sein, was wir brauchen, um den amerikanischen Traum und
unsere Vorstellungen von Zivilisation ins Zeitalter der Wissenschaft

hinüberzuretten. <

Aus dem Englischen übersetzt von Laura Clavadetscher.

Stephen Cave
ist Geschäftsführer des Leverhulme Centre for the Future
of Intelligence und leitender wissenschaftlicher Mitarbeiter
an der Universität Cambridge.


	Kein Grund für Fatalismus

