
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 99 (2019)

Heft: 1069

Artikel: Akte Willensfreiheit... ungelöst

Autor: Clavadetscher, Laura / Moaz, Uri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868733

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1069 SEPTEMBER 2019

Akte Willensfreiheit... ungelöst
Ist er nun tot, unser freier Wille? Falls ja, wer hat ihn zur Strecke gebracht?
Ein Neurowissenschafter über den aktuellen Stand der Ermittlungen.

Laura Clavadetscher im Gespräch mit Uri Maoz

Herr Maoz, Philosophen streiten seit mehr als 2000 Jahren darüber,
wie es um die Willensfreiheit bestellt ist beziehungsweise was dieser

Begriff überhaupt bezeichnen soll. Wann sind Neurowissenschafter
in die Debatte eingestiegen?

Die Neurowissenschaft des freien Willens geht im Grunde auf ein

Experiment zurück, das Benjamin Libet und seine Kollegen im
Jahr 1983 durchgeführt haben. Allerdings bauten ihre Erkenntnisse

auf einer noch früheren Fragestellung auf: Was passiert im
Gehirn, wenn wir uns spontan zu handeln entscheiden? Wenn ich

zum Beispiel diese Kaffeetasse hochhebe - wie verwandelt sich
mein Entschluss in eine Handbewegung? Deutsche Forscher fanden

es in den 1960er Jahren heraus: über das sogenannte
Bereitschaftspotenzial, eine Zunahme elektrischer Aktivität in einem

bestimmten Bereich des Gehirns, kurz bevor wir zu handeln
anfangen. Und diese Entdeckung hat viele Menschen fasziniert,
denn es wurde damit erstmals möglich, etwas so Abstraktes wie

Wille oder Absicht zu messen. Libet selbst untersuchte das

Bereitschaftspotenzial eine Weile und fand heraus, dass es sich ungefähr

eine halbe bis eine Sekunde vor einer Handlung aufbaut. Was

ihn aber eigentlich interessierte, war der Moment, in dem
Menschen subjektiv das Gefühl haben, eine Handlung auszulösen.

Und so entwarfer quasi aus Versehen das berühmte Libet-Experiment,
das viele als den Todesstossfür unserenfreien Willen bezeichnet

haben. Wie sah es aus?

Libet setzte Probanden vor eine Uhr mit einem schnell rotierenden

Punkt. Dann bat er sie, spontan die Hand zu heben und ihm zu

berichten, wo der Punkt war, als sie zur Bewegung ansetzten. Was

er feststellte, war, dass die Probanden sich ihrer Entscheidung im
Durchschnitt 0,2 Sekunden vor der eigentlichen Bewegung be-

wusst waren. Was er aber ebenfalls sah, war ein anderes Potenzial,

das sich bereits bis zu einer Sekunde vorher aufbaute. Dank

der Elektroenzephalographie konnte er also erkennen, dass die

Bewegung bereits in Gang gesetzt war, wenn sich die Probanden

noch nicht bewusst dazu entschieden hatten - und das sorgte
natürlich für viel Aufregung. Beispielsweise weil man einen

Angeklagten nur dann schuldig sprechen kann, wenn er das Verbrechen

bewusst begangen hat. Er muss einen «schuldigen Geist» ge¬

habt haben: mens rea, wie die Juristen es nennen. Libets Experiment

zeigte nach Ansicht vieler, dass wir vielleicht nie bewusste

Entscheidungen treffen und dass unser Bewusstsein möglicherweise

gar keine Rolle innerhalb der Prozesse spielt, die zu unseren

Handlungen führen.

Probanden eine subjektive Beobachtungfesthalten zu lassen,

klingt allerdings nicht nach der verlässlichsten Methode,

um Zeitintervalle im Bereich von Millisekunden zu messen.

Haben Libets Befunde Bestand?

Wissenschafter haben seither fast jeden denkbaren Aspekt dieses

Experiments auseinandergenommen, unter anderem die Uhr. Die

Probanden konnten leicht voraussehen, wo sich der rotierende

Punkt im nächsten Augenblick befinden würde, oder sich unbewusst

vornehmen, die Hand zu bewegen, sobald er an einer bestimmten
Stelle war. Man hat also versucht, das Experiment durch diverse

Variationen zu verbessern, und natürlich sind auch die Messgeräte

leistungsfähiger geworden: Das Bereitschaftspotenzial, das Libet

ungefähr eine halbe Sekunde vor Beginn der Bewegung sah, können wir
heute fast zwei Sekunden vorher erkennen. Das Experiment wurde

seither jedoch so oft wiederholt, unter anderem auch in meinem

Labor, dass wir sagen können: Der Befund als Befund steht. Jeder, der

dieses Experiment durchführt, sieht in etwa das gleiche Resultat.

Gab es unter den unzähligen Anschlussexperimenten eines,

das Sie besonders beeindruckt hat?

Ja, gab es: John-Dylan Haynes und seine Forschungsgruppe lies-

sen 2008 Probanden, die in einem MRT-Scanner sassen, spontan
mit der rechten oder linken Hand auf eine Taste drücken. Dabei

entdeckten sie, dass bestimmte Aktivitäten im Gehirn bis zu acht

Sekunden vor der eigentlichen Bewegung darauf hindeuten, welche

Hand die Probanden bewegen werden. Jetzt ging es also nicht
mehr um Millisekunden, sondern um Sekunden - und wenn man

vorhersagen kann, für welche Hand sich jemand entscheiden

wird, ist das natürlich ziemlich erstaunlich.

Allerdings dürfte viele Menschen der naheliegende Gedanke

bedrücken, dass sie in ihrem Handeln von unbewussten Prozessen

10



«Wenn Ihr Kind oder
Ihr Lebenspartner einen
Stein auf Sie wirft,
reagieren Sie nicht, als wären
der Mensch und der
Stein gleichermassen
verantwortlich.»
Uri Maoz

Uri Maoz, zvg.



CONNEX

Zürich I Luzern I Genf I Andermatt
Brunnen

SHOP ONLINE AT VICTORINOX.COM

vollständig bestimmt - und damit: vorhersehbar - sind.

Viele Philosophen haben sich jedenfalls mit erstaunlichen Kniffen

gegen diese Auffassung gewehrt.

Philosophen haben diese komplexen Weltanschauungen, die

Ihnen erklären können, weshalb Sie immer noch frei sind, auch

wenn wir in allem dem Gesetz von Ursache und Wirkung unterliegen.

Fragen, die unsere Determiniertheit betreffen, sind
allerdings fast so alt wie der Mensch selbst. Früher waren sie eher

theologischer Natur - wenn Gott die Vergangenheit und die

Zukunft kennt, wie können wir dann einen freien Willen haben? -,
seit Beginn der Neuzeit geht es mehr um physikalischen Determinismus.

Wenn jedes Ereignis kausalen Regeln folgt, wird es durch
seine Vorbedingungen festgelegt und theoretisch auch vorhersehbar.

Ich denke, das ist es, was viele Menschen befürchten: dass

in einer deterministischen Welt ihr ganzes Leben festgelegt ist
und durchschaubar wird. Vielleicht fühlen sie sich wie eine von
unsichtbaren Fäden gelenkte Marionette. Aber um das ganz klar

zu sagen: So ist es nicht! Chaotische dynamische Systeme

beispielsweise sind deterministisch, allerdings ohne unendliche
Rechenleistung völlig unvorhersehbar.

Mit dieser unendlichen Rechenleistung wäre es aber

rein hypothetisch möglich, unseren gesamten Lebensverlauf

vorherzusagen?
Falls die Welt auf der Ebene, die unser Verhalten beeinflusst,
deterministisch ist: ja. Selbst wenn Menschen völlig determiniert
sind, bedeutet das aber nicht, dass wir in ihr Gehirn schauen und

vorhersagen können, was sie tun werden. Es ist etwa so wie beim

Wetter: Heute können wir es für die nächsten fünf Tage mehr

oder weniger vorhersagen, und mit der Hilfe von sehr viel

leistungsfähigeren Computern liessen sich vermutlich ein paar
Tage mehr herausholen, aber fünf Jahre werden es wohl nie.

Paradoxerweise scheinen Informationen, die wahlweisefür oder

gegen einen freien Willen sprechen, Einfluss daraufzu haben,

wie Menschen Entscheidungen treffen.

Stimmt, manchen Studien zufolge verhalten wir uns unethischer,

wenn man uns suggeriert, in unseren Entscheidungen
determiniert zu sein - und ethischer, wenn es umgekehrt ist.
Vielleicht müsste unser wissenschaftliches Ethos also lauten: «Wir

sind unfrei, aber sagt es bloss niemandem» (lacht). Einige
Philosophen und Wissenschafter sind überzeugt, dass die Menschen

das nicht wissen dürfen, weil sie alle anfangen würden, sich

gegenseitig umzubringen. Die Fragestellung, ob der Glaube an

einen freien Willen uns zu moralischeren Wesen macht, ist

allerdings ehersozialer oder soziologischer Natur. Bis zu einem

gewissen Grad würde ich meinen, dass wir alle das angeborene
Gefühl haben, frei zu sein.

Natürlich, nur weil wir als Menschen ein Konzept wie Determinismus

überhaupt verstehen können, beraubt uns das ja nicht einer

anderen Fähigkeit: neue, bessere Handlungsoptionenfür uns zu

entwerfen und in der Möglichkeitsform zu denken. Obwohl

ESTABLISHED 1884



SCHWEIZER MONAT 1069 SEPTEMBER 2019 POLITIK & WIRTSCHAFT

Philosophen wie Sam Harris behaupten, wir sollten unsere

Determiniertheit akzeptieren und dementsprechend handeln.

Aber die Sache ist: Keiner von ihnen verhält sich dementsprechend.

Wenn Ihr Kind oder Ihr Lebenspartner einen Stein auf Sie

wirft, reagieren Sie nicht, als wären der Mensch und der Stein

gleichermassen verantwortlich. Viele Philosophen sind nicht
überzeugt von dem, was Harris schreibt, und als Person des

öffentlichen Lebens hat er natürlich etwas zu gewinnen, wenn er

provoziert. Das verkauft mehr Bücher.

Vielleicht kann er nicht anders, weil er vollständig determiniert ist?

Ich glaube nicht, dass Determinismus uns in dieser Hinsicht viel

zu geben hat. Dann müsste ich ja sagen: «Meine Antwort auf Ihre

Frage ist <ja>, und das war determiniert», worauf Sie entgegnen
würden: «Schönen Dank, und das war ebenfalls determiniert»,
und ich wiederum: «Gerne doch, und das war...» und so fort. Also

sollten wir beide vielleicht vereinbaren, diesen Zusatz einfach zu

streichen - obwohl auch das natürlich determiniert wäre - und

mit unserem Leben weiterzumachen, als hätte sich nichts geändert.

Manchmal liest man, dass wir grundsätzlich nicht für das

verantwortlich sein können, was wir im Moment sind, weil wir im

Rückblick nicht für unsere Gene verantwortlich waren oder für
die Art und Weise, wie unsere Eltern uns erzogen haben. Natürlich:

Niemand von uns hat sich selbst erschaffen, die eigenen

Bedürfnisse, die Welt oder die Naturgesetze. Wofür können wir
dann überhaupt verantwortlich sein? Das sind äusserst schwierige

Fragen, von denen ich nicht behaupten kann, dass die Neuro-
wissenschaft sie beantworten wird.

Schopenhauer hat das Problem aufeine kurze Formel gebracht:

«Der Mensch kann zwar tun, was er will. Er kann aber nicht wollen,

was er will.» Es wird allerdings noch komplizierter: Fühlen wir
uns nicht manchmal unfrei, weil wir selber nicht einverstanden sind

mit dem, was wir wollen?

Doch, der Philosoph Harry Frankfurt hat in den 1960er und 1970er

Jahren genau darüber geschrieben. Vielleicht ist Ihr Wunsch

erster Ordnung manchmal der, auf dem Sofa wegzudösen, Ihr
Wunsch zweiter Ordnung aber - also der Wunsch, einen Wunsch

zu haben - der, ins Fitnessstudio zu gehen, weil das Ihrer Gesundheit

zuträglicher ist. Also sind Sie zwischen den beiden Wünschen

hin- und hergerissen. Man kann diesbezüglich auch über

Drogenabhängigkeit nachdenken. Sind Abhängige weniger frei?
Vielleicht lassen Süchte uns etwas von unserer Freiheit verlieren -
und das ist einer der Gründe, warum wir sie für eine so üble Sache

halten. Machen uns auch unsere Ängste, Phobien und diversen

Bedürfnisse als Menschen unfreier? Ich bin nur ein bescheidener

Neurowissenschafter und kein Philosoph, aber ich würde sagen:
Sie halten uns auch am Leben.

Sie arbeiten allerdings seitfast zehn Jahren mit Philosophen

zusammen. Wie kam das?

Als 2008 die Ergebnisse des Haynes-Experiments veröffentlicht
wurden, hielt ich das für eine ganz grosse Sache. Dann erzählte

ich allerdings einem befreundeten Philosophen davon, und zu

meiner Überraschung war er kein bisschen begeistert. Wir fingen

an, uns zu unterhalten, und eine halbe Stunde später hatte er auch

mich davon überzeugt, dass es keine grosse Sache war - und zwar
nicht, weil das Experiment empirische, sondern weil es konzeptionelle

Mängel aufwies. Wenn wir vorhersagen können, welche

Hand jemand bewegen wird, ist das natürlich interessant. Es zeigt,
dass wir etwas von den Gehirnprozessen verstehen, die zu

Handlungen führen - aber trägt es viel zur Debatte über den freien
Willen bei? Nein, denn es gibt in dieser Situation keinerlei Grund,
eine bestimmte Hand zu bewegen. Es ist eine willkürliche
Entscheidung, die von neuronalem Hintergrundlärm, also von zufälligen

Ereignissen bestimmt wird.

Die Situation ist also eine grundlegend andere,

wenn wir komplexe Entscheidungen aufgrund von rationalen

Abwägungen treffen?
Genau. Nehmen wir an, Sie bekämen zwei Stellenangebote.
Bestimmt denken Sie gründlich über Ihre Wahl nach, holen
Informationen ein, sprechen vielleicht mit Angestellten der beiden
Unternehmen - und nachdem Sie Ihren zukünftigen Job ausgewählt

haben, sagt Ihnen ein Neurowissenschafter, dass er Ihre Entscheidung

bereits kannte. Das wäre tatsächlich eine Herausforderung
für das, was wir unter freiem Willen verstehen. Mein Freund, der

Philosoph, hat mich sehr schnell davon überzeugt, dass Experimente

dieser Art die falschen Konzepte untersuchen. Und

aufgrund dieser Erfahrung bin ich zum Schluss gekommen, dass

Neurowissenschafter nicht alleine arbeiten können, wenn sie

abstrakte, hochkomplexe Phänomene wie Willensfreiheit oder

Bewusstsein untersuchen. Man kann -wie Libet - zu einer Art von
Antwort gelangen, die Frage aber, wie man sie sinnvoll interpretiert,

bleibt.

Wenn ich also gute Gründe dafür hätte, die eine oder

die andere Hand zu bewegen, wäre meine Entscheidung nicht

vorhersehbar?

Das war die grosse Frage, und wir haben sie anhand eines Experiments

zu beantworten versucht. Zuerst liessen wir Probanden

jeweils anhand eines Tastendrucks mit der linken oder rechten
Hand entscheiden, welche von zwei Hilfsorganisationen
1000 Dollar bekommen soll. Da sie wussten, dass eine ihrer
Entscheidungen zu einer realen Spende führen würde, lohnte es sich

für sie, ihre Entscheidungen genau zu überdenken. In einer
zweiten Runde erhielten beide Organisationen jeweils 500 Dollar,
welche Taste sie auch drückten. Es handelte sich also um eine

willkürliche Situation wie im Libet-Experiment. Wir verglichen
die beiden Durchläufe und sahen, genau wie Libet, diese schönen

Bereitschaftspotenziale bei den beliebigen Entscheidungen - bei

den bewussten jedoch überhaupt nicht. Es gibt einen sehr deutlichen

neuronalen Unterschied zwischen den beiden. Worauf sich
die Forschung im Bereich Willensfreiheit demnach konzentrieren
sollte, sind Entscheidungen, die mit unseren Wertvorstellungen
und Zielen zu tun haben.

13



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1069 SEPTEMBER 2019

Seit Mai dieses Jahres sind Sie Leiter eines hochkarätigen Forschungsprojekts,

bei dem Neurowissenschafter und Philosophen

aus verschiedenen Ländern zusammenarbeiten. Hat generell ein

Umdenken hin zu interdisziplinärer Kooperation stattgefunden?
Libet selbst hat Philosophen gerne erklärt, sie verstünden nichts

von Wissenschaft, für diese wiederum waren seine empirischen
Ergebnisse oft per se bedeutungslos. Heute sind Natur- und
Geisteswissenschafter viel eher bereit, miteinander zu reden, und das

sieht man auch in der Fachliteratur. Natürlich, wenn ein
Neurowissenschafter mit einer Elektrode untersucht, wie ein spezifischer

Kanal in der Gehirnzelle einer Maus funktioniert, braucht er

nicht unbedingt philosophische Unterstützung dabei. Er sieht:
Der Kanal ist offen; aha, nun ist er zu. Wenn man allerdings etwas

so Abstraktes und Komplexes wie die Willensfreiheit abzuschaffen

versucht, sollte man sich der dahinterstehenden Konzepte
sehrbewusst sein.

Welcher grossen Frage werden Sie als nächstes nachspüren?
Ob und wie das Bewusstsein selbst eine Rolle bei der

Entscheidungsfindung spielt. Nehmen wir an, Sie führen eine Ihrer
wunderschönen Schweizer Bergstrassen hinunter, bögen um eine

Kurve und sähen plötzlich ein Kind die Strasse überqueren. Sie

träten natürlich auf die Bremse und würden sich Ihr Verhalten
vielleicht dadurch erklären, dass Sie sich des Kindes plötzlich be-

wusst geworden seien. Aber hier muss man vorsichtig sein, denn:

Es gab auch eine neue Information. Die grosse Frage ist für uns die

folgende: Wenn Sie über eine Information bereits verfügen, sich

ihrer aber nicht bewusst sind, verändert allein der Übergang von
«unbewusst» zu «bewusst» Ihr Verhalten? Wenn ja, wäre das ein

Beleg dafür, dass Bewusstsein im Rahmen menschlichen Verhaltens

eine konkrete Rolle spielt.

«Bewusstsein» ist ebenfalls einer dieser geisteswissenschaftlich

hochaufgeladenen Termini, und es wird wie die Willensfreiheit -
oder unser «Ich» - hin und wieder als Illusion entlarvt. Dummerweise

sind alle drei im Alltag recht nützlich und eigentlich auch dann

unabdingbar, wenn wir sinnvolle Aussagen machen wollen.

Wie untersucht man als Wissenschafter Bewusstsein?

Das ist natürlich ein fundamentales Problem. Wenn wir so etwas
wie Bewusstsein untersuchen, setzen wir den Standpunkt der

subjektiven Erfahrung - den die Naturwissenschaft ja möglichst
auszuschliessen versucht - bereits voraus. Wie soll etwas eine

Illusion sein, wenn nicht ein Bewusstsein da ist, das sich in einer

Beobachtung täuscht? Als Wissenschafter gehen wir das allerdings

pragmatisch an: Wir wissen beispielsweise, dass Aufmerksamkeit

und Bewusstsein nicht genau dasselbe sind. Man kann
Situationen kreieren, besonders im Labor, in denen sich beide

trennen lassen. Wenn wir Aufmerksamkeit aber dennoch als

Stellvertreter für Bewusstsein verwenden, lassen sich einige
interessante Experimente entwickeln. Sie können beispielsweise
einen Punkt zwischen uns fixieren und immer noch darauf

achten, was links und rechts davon vor sich geht - wir nennen das

«verdeckte Aufmerksamkeit». Wenn ich nun rechts ein Stück

Kuchen und links einen Joghurt präsentiere und dabei Ihre
Aufmerksamkeit auf den Joghurt lenke, wird das Ihre Wahl
beeinflussen? Experimente dieser Art können uns immerhin helfen

herauszufinden, ob Aufmerksamkeit Entscheidungen verändert.

Was sind Ihre weiteren Ziele?

Das grosse Ziel unseres jetzigen Projekts ist es, eine neue Disziplin
zu schaffen: die Neurophilosophie des freien Willens. Und ich

persönlich hoffe, auch in Zukunft mit Philosophen in diesem

Bereich arbeiten zu können - hoffentlich bis zu meiner Pensionierung

mit Ende neunzig. Naturwissenschafter bekommen nicht
immer die richtigen Werkzeuge an die Hand, um über Fragen

nachzudenken, mit denen sich die Philosophie seit zwei, drei
Jahrtausenden beschäftigt hat. Allerdings ist es schwierig genug, ein

guter Neurowissenschafter zu werden, ein guter Philosoph
ebenfalls. Beides zugleich ist unglaublich rar, darum ist der beste

Ansatz sicher der, konsequent zusammenzuspannen. Obwohl
auch das manchmal schwierig ist.

Höre ich da ein Seufzen?

Am Anfang hatte ich das Gefühl, dass Philosophen nicht verstehen,

was ich sage. Man muss lange miteinander reden, bis man
realisiert, dass man Terminologie ganz unterschiedlich einsetzt,
und nachvollziehen kann, warum. Aber sehen Sie: Ich hätte auch

zwanzig Jahre lang forschen und viele Studien publizieren
können, um irgendwann auf einen Philosophen zu treffen, der

mir suggeriert, dass ich, was den freien Willen angeht, in diesen

20 Jahren keinen wirklichen Fortschritt gemacht habe. Da ist es

allemal besser, gleich den richtigen Weg einzuschlagen (lacht).

Irgendwann, wenn alles gut läuft, entscheiden beide, dass der
andere im Grunde kein Idiot ist und man sich etwas Nützliches

zu sagen hat. Diese Erkenntnis gebe ich heute auch meinen
Studenten mit auf den Weg, wenn sie in dieses Forschungsgebiet

einsteigen. <

Uri Maoz
ist Professor für Neurowissenschaft und Leiter des Instituts
für interdisziplinäre Neuro- und Verhaltenswissenschaft
an der Chapman University in Irvine und Orange, Kalifornien.

Laura Clavadetscher
ist Redaktorin dieser Zeitschrift.

14


	Akte Willensfreiheit... ungelöst

