Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 99 (2019)
Heft: 1069
Artikel: Akte Willensfreiheit... ungeltst
Autor: Clavadetscher, Laura / Moaz, Uri
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868733

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1069 SEPTEMBER 2019

Akte Willensfreiheit... ungelost

Ist er nun tot, unser freier Wille? Falls ja, wer hat ihn zur Strecke gebracht?
Ein Neurowissenschafter iiber den aktuellen Stand der Ermittlungen.

Laura Clavadetscher im Gesprdch mit Uri Maoz

Herr Maoz, Philosophen streiten seit mehr als 2000 Jahren dariiber,
wie es um die Willensfreiheit bestellt ist beziehungsweise was dieser
Begriff iiberhaupt bezeichnen soll. Wann sind Neurowissenschafter

in die Debatte eingestiegen?

Die Neurowissenschaft des freien Willens geht im Grunde auf ein
Experiment zuriick, das Benjamin Libet und seine Kollegen im
Jahr 1983 durchgefiihrt haben. Allerdings bauten ihre Erkennt-
nisse auf einer noch fritheren Fragestellung auf: Was passiert im
Gehirn, wenn wir uns spontan zu handeln entscheiden? Wenn ich
zum Beispiel diese Kaffeetasse hochhebe — wie verwandelt sich
mein Entschluss in eine Handbewegung? Deutsche Forscher fan-
den es in den 1960er Jahren heraus: {iber das sogenannte Bereit-
schaftspotenzial, eine Zunahme elektrischer Aktivitit in einem
bestimmten Bereich des Gehirns, kurz bevor wir zu handeln an-
fangen. Und diese Entdeckung hat viele Menschen fasziniert,
denn es wurde damit erstmals moglich, etwas so Abstraktes wie
Wille oder Absicht zu messen. Libet selbst untersuchte das Bereit-
schaftspotenzial eine Weile und fand heraus, dass es sich unge-
fahr eine halbe bis eine Sekunde vor einer Handlung aufbaut. Was
ihn aber eigentlich interessierte, war der Moment, in dem Men-
schen subjektiv das Gefiihl haben, eine Handlung auszuldsen.

Und so entwarf er quasi aus Versehen das beriihmte Libet-Experiment,
das viele als den Todesstoss fiir unseren freien Willen bezeichnet
haben. Wie sah es aus?

Libet setzte Probanden vor eine Uhr mit einem schnell rotieren-
den Punkt. Dann bat er sie, spontan die Hand zu heben und ihm zu
berichten, wo der Punkt war, als sie zur Bewegung ansetzten. Was
er feststellte, war, dass die Probanden sich ihrer Entscheidung im
Durchschnitt 0,2 Sekunden vor der eigentlichen Bewegung be-
wusst waren. Was er aber ebenfalls sah, war ein anderes Poten-
zial, das sich bereits bis zu einer Sekunde vorher aufbaute. Dank
der Elektroenzephalographie konnte er also erkennen, dass die
Bewegung bereits in Gang gesetzt war, wenn sich die Probanden
noch nicht bewusst dazu entschieden hatten —und das sorgte na-
tlirlich fiir viel Aufregung. Beispielsweise weil man einen Ange-
klagten nur dann schuldig sprechen kann, wenn er das Verbre-
chen bewusst begangen hat. Er muss einen «schuldigen Geist» ge-

10

habt haben: mens rea, wie die Juristen es nennen. Libets Experi-
ment zeigte nach Ansicht vieler, dass wir vielleicht nie bewusste
Entscheidungen treffen und dass unser Bewusstsein moglicher-
weise gar keine Rolle innerhalb der Prozesse spielt, die zu unseren
Handlungen fiihren.

Probanden eine subjektive Beobachtung festhalten zu lassen,

klingt allerdings nicht nach der verldsslichsten Methode,

um Zeitintervalle im Bereich von Millisekunden zu messen.

Haben Libets Befunde Bestand?

Wissenschafter haben seither fast jeden denkbaren Aspekt dieses
Experiments auseinandergenommen, unter anderem die Uhr. Die
Probanden konnten leicht voraussehen, wo sich der rotierende
Punkt im ndchsten Augenblick befinden wiirde, oder sich unbewusst
vornehmen, die Hand zu bewegen, sobald er an einer bestimmten
Stelle war. Man hat also versucht, das Experiment durch diverse
Variationen zu verbessern, und natiirlich sind auch die Messgerite
leistungsfihiger geworden: Das Bereitschaftspotenzial, das Libet un-
gefdhr eine halbe Sekunde vor Beginn der Bewegung sah, konnen wir
heute fast zwei Sekunden vorher erkennen. Das Experiment wurde
seither jedoch so oft wiederholt, unter anderem auch in meinem
Labor, dass wir sagen konnen: Der Befund als Befund steht. Jeder, der
dieses Experiment durchfiihrt, sieht in etwa das gleiche Resultat.

Gab es unter den unzdhligen Anschlussexperimenten eines,

das Sie besonders beeindruckt hat?

Ja, gab es: John-Dylan Haynes und seine Forschungsgruppe lies-
sen 2008 Probanden, die in einem MRT-Scanner sassen, spontan
mit der rechten oder linken Hand auf eine Taste driicken. Dabei
entdeckten sie, dass bestimmte Aktivitdten im Gehirn bis zu acht
Sekunden vor der eigentlichen Bewegung darauf hindeuten, wel-
che Hand die Probanden bewegen werden. Jetzt ging es also nicht
mehr um Millisekunden, sondern um Sekunden — und wenn man
vorhersagen kann, fiir welche Hand sich jemand entscheiden
wird, ist das natiirlich ziemlich erstaunlich.

Allerdings diirfte viele Menschen der naheliegende Gedanke
bedriicken, dass sie in ihrem Handeln von unbewussten Prozessen



Uri Maoz, zvg.

11



&

VICTORINOX

“, -
Amg

CONNEX

Zurich | Luzern | Genf | Andermatt
Brunnen

SHOP ONLINE AT VICTORINOX.COM

ESTABLISHED 1884

vollstdndig bestimmt —und damit: vorhersehbar —sind.

Viele Philosophen haben sich jedenfalls mit erstaunlichen Kniffen
gegen diese Auffassung gewehrt.

Philosophen haben diese komplexen Weltanschauungen, die
Ihnen erkldren konnen, weshalb Sie immer noch frei sind, auch
wenn wir in allem dem Gesetz von Ursache und Wirkung unterlie-
gen. Fragen, die unsere Determiniertheit betreffen, sind aller-
dings fast so alt wie der Mensch selbst. Frither waren sie eher
theologischer Natur — wenn Gott die Vergangenheit und die Zu-
kunft kennt, wie konnen wir dann einen freien Willen haben? —,
seit Beginn der Neuzeit geht es mehr um physikalischen Determi-
nismus. Wenn jedes Ereignis kausalen Regeln folgt, wird es durch
seine Vorbedingungen festgelegt und theoretisch auch vorher-
sehbar. Ich denke, das ist es, was viele Menschen befiirchten: dass
in einer deterministischen Welt ihr ganzes Leben festgelegt ist
und durchschaubar wird. Vielleicht fiihlen sie sich wie eine von
unsichtbaren Fdden gelenkte Marionette. Aber um das ganz klar
zu sagen: So ist es nicht! Chaotische dynamische Systeme bei-
spielsweise sind deterministisch, allerdings ohne unendliche Re-
chenleistung vollig unvorhersehbar.

Mit dieser unendlichen Rechenleistung wdre es aber

rein hypothetisch maoglich, unseren gesamten Lebensverlauf
vorherzusagen?

Falls die Welt auf der Ebene, die unser Verhalten beeinflusst,
deterministisch ist: ja. Selbst wenn Menschen vollig determiniert
sind, bedeutet das aber nicht, dass wir in ihr Gehirn schauen und
vorhersagen konnen, was sie tun werden. Es ist etwa so wie beim
Wetter: Heute konnen wir es fiir die ndchsten fiinf Tage mehr
oder weniger vorhersagen, und mit der Hilfe von sehr viel
leistungsfihigeren Computern liessen sich vermutlich ein paar
Tage mehr herausholen, aber fiinf Jahre werden es wohl nie.

Paradoxerweise scheinen Informationen, die wahlweise fiir oder

gegen einen freien Willen sprechen, Einfluss darauf zu haben,

wie Menschen Entscheidungen treffen.

Stimmt, manchen Studien zufolge verhalten wir uns unethi-
scher, wenn man uns suggeriert, in unseren Entscheidungen de-
terminiert zu sein — und ethischer, wenn es umgekehrt ist. Viel-
leicht miisste unser wissenschaftliches Ethos also lauten: «Wir
sind unfrei, aber sagt es bloss niemandem» (lacht). Einige Philo-
sophen und Wissenschafter sind iiberzeugt, dass die Menschen
das nicht wissen diirfen, weil sie alle anfangen wiirden, sich ge-
genseitig umzubringen. Die Fragestellung, ob der Glaube an
einen freien Willen uns zu moralischeren Wesen macht, ist
allerdings ehersozialer oder soziologischer Natur. Bis zu einem
gewissen Grad wiirde ich meinen, dass wir alle das angeborene
Gefiihl haben, frei zu sein.

Natiirlich, nur weil wir als Menschen ein Konzept wie Determinismus
iiberhaupt verstehen konnen, beraubt uns das ja nicht einer

anderen Fahigkeit: neue, bessere Handlungsoptionen fiir uns zu
entwerfen und in der Moglichkeitsform zu denken. Obwohl



Philosophen wie Sam Harris behaupten, wir sollten unsere
Determiniertheit akzeptieren und dementsprechend handeln.

Aber die Sache ist: Keiner von ihnen verhilt sich dementspre-
chend. Wenn Ihr Kind oder Thr Lebenspartner einen Stein auf Sie
wirft, reagieren Sie nicht, als wiren der Mensch und der Stein
gleichermassen verantwortlich. Viele Philosophen sind nicht
iiberzeugt von dem, was Harris schreibt, und als Person des
offentlichen Lebens hat er natiirlich etwas zu gewinnen, wenn er
provoziert. Das verkauft mehr Biicher.

Vielleicht kann er nicht anders, weil er vollstindig determiniert ist?
Ich glaube nicht, dass Determinismus uns in dieser Hinsicht viel
zu geben hat. Dann miisste ich ja sagen: «Meine Antwort auf Ihre
Frage ist a>, und das war determiniert», worauf Sie entgegnen
wiirden: «Schonen Dank, und das war ebenfalls determiniert»,
und ich wiederum: «Gerne doch, und das war...» und so fort. Also
sollten wir beide vielleicht vereinbaren, diesen Zusatz einfach zu
streichen — obwohl auch das natiirlich determiniert wiare — und
mit unserem Leben weiterzumachen, als hdtte sich nichts gedn-
dert. Manchmal liest man, dass wir grundsitzlich nicht fiir das
verantwortlich sein konnen, was wir im Moment sind, weil wir im
Riickblick nicht fiir unsere Gene verantwortlich waren oder fiir
die Art und Weise, wie unsere Eltern uns erzogen haben. Natiir-
lich: Niemand von uns hat sich selbst erschaffen, die eigenen
Bediirfnisse, die Welt oder die Naturgesetze. Wofiir konnen wir
dann iiberhaupt verantwortlich sein? Das sind dusserst schwie-
rige Fragen, von denen ich nicht behaupten kann, dass die Neuro-
wissenschaft sie beantworten wird.

Schopenhauer hat das Problem auf eine kurze Formel gebracht:

«Der Mensch kann zwar tun, was er will. Er kann aber nicht wollen,
was er will.» Es wird allerdings noch komplizierter: Fiihlen wir

uns nicht manchmal unfrei, weil wir selber nicht einverstanden sind
mit dem, was wir wollen?

Doch, der Philosoph Harry Frankfurt hat in den 1960er und 1970er
Jahren genau dariiber geschrieben. Vielleicht ist IThr Wunsch
erster Ordnung manchmal der, auf dem Sofa wegzudodsen, Ihr
Wunsch zweiter Ordnung aber — also der Wunsch, einen Wunsch
zu haben — der, ins Fitnessstudio zu gehen, weil das Ihrer Gesund-
heit zutrdglicher ist. Also sind Sie zwischen den beiden Wiinschen
hin- und hergerissen. Man kann diesbeziiglich auch iiber Drogen-
abhingigkeit nachdenken. Sind Abhidngige weniger frei? Viel-
leicht lassen Siichte uns etwas von unserer Freiheit verlieren —
und das ist einer der Griinde, warum wir sie fiir eine so iible Sache
halten. Machen uns auch unsere Angste, Phobien und diversen
Bediirfnisse als Menschen unfreier? Ich bin nur ein bescheidener
Neurowissenschafter und kein Philosoph, aber ich wiirde sagen:
Sie halten uns auch am Leben.

Sie arbeiten allerdings seit fast zehn Jahren mit Philosophen
zusammen. Wie kam das?

Als 2008 die Ergebnisse des Haynes-Experiments veroffentlicht
wurden, hielt ich das fiir eine ganz grosse Sache. Dann erzdhlte

SCHWEIZER MONAT 1069 SEPTEMBER 2019 POLITIK & WIRTSCHAFT

ich allerdings einem befreundeten Philosophen davon, und zu
meiner Uberraschung war er kein bisschen begeistert. Wir fingen
an, uns zu unterhalten, und eine halbe Stunde spéter hatte er auch
mich davon {iberzeugt, dass es keine grosse Sache war —und zwar
nicht, weil das Experiment empirische, sondern weil es konzepti-
onelle Midngel aufwies. Wenn wir vorhersagen konnen, welche
Hand jemand bewegen wird, ist das natiirlich interessant. Es zeigt,
dass wir etwas von den Gehirnprozessen verstehen, die zu Hand-
lungen fithren — aber trdgt es viel zur Debatte iiber den freien
Willen bei? Nein, denn es gibt in dieser Situation keinerlei Grund,
eine bestimmte Hand zu bewegen. Es ist eine willkiirliche Ent-
scheidung, die von neuronalem Hintergrundldarm, also von zufdl-
ligen Ereignissen bestimmt wird.

Die Situation ist also eine grundlegend andere,

wenn wir komplexe Entscheidungen aufgrund von rationalen
Abwdigungen treffen?

Genau. Nehmen wir an, Sie bekdmen zwei Stellenangebote.
Bestimmt denken Sie griindlich iiber Ihre Wahl nach, holen Infor-
mationen ein, sprechen vielleicht mit Angestellten der beiden Un-
ternehmen — und nachdem Sie Ihren zukiinftigen Job ausgewahlt
haben, sagt Ihnen ein Neurowissenschafter, dass er Ihre Entschei-
dung bereits kannte. Das wire tatsdchlich eine Herausforderung
fiir das, was wir unter freiem Willen verstehen. Mein Freund, der
Philosoph, hat mich sehr schnell davon iiberzeugt, dass Experi-
mente dieser Art die falschen Konzepte untersuchen. Und
aufgrund dieser Erfahrung bin ich zum Schluss gekommen, dass
Neurowissenschafter nicht alleine arbeiten konnen, wenn sie
abstrakte, hochkomplexe Phinomene wie Willensfreiheit oder
Bewusstsein untersuchen. Man kann —wie Libet —zu einer Art von
Antwort gelangen, die Frage aber, wie man sie sinnvoll interpre-
tiert, bleibt.

Wenn ich also gute Griinde dafiir hdtte, die eine oder

die andere Hand zu bewegen, wire meine Entscheidung nicht
vorhersehbar?

Das war die grosse Frage, und wir haben sie anhand eines Experi-
ments zu beantworten versucht. Zuerst liessen wir Probanden
jeweils anhand eines Tastendrucks mit der linken oder rechten
Hand entscheiden, welche von zwei Hilfsorganisationen
1000 Dollar bekommen soll. Da sie wussten, dass eine ihrer Ent-
scheidungen zu einer realen Spende fithren wiirde, lohnte es sich
fiir sie, ihre Entscheidungen genau zu iiberdenken. In einer
zweiten Runde erhielten beide Organisationen jeweils 500 Dollar,
welche Taste sie auch driickten. Es handelte sich also um eine
willkiirliche Situation wie im Libet-Experiment. Wir verglichen
die beiden Durchldufe und sahen, genau wie Libet, diese schonen
Bereitschaftspotenziale bei den beliebigen Entscheidungen — bei
den bewussten jedoch {iberhaupt nicht. Es gibt einen sehr deutli-
chen neuronalen Unterschied zwischen den beiden. Worauf sich
die Forschung im Bereich Willensfreiheit demnach konzentrieren
sollte, sind Entscheidungen, die mit unseren Wertvorstellungen
und Zielen zu tun haben.

13



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1069 SEPTEMBER 2019

Seit Mai dieses Jahres sind Sie Leiter eines hochkardtigen Forschungs-
projekts, bei dem Neurowissenschafter und Philosophen

aus verschiedenen Lindern zusammenarbeiten. Hat generell ein
Umdenken hin zu interdisziplindrer Kooperation stattgefunden?
Libet selbst hat Philosophen gerne erkldrt, sie verstiinden nichts
von Wissenschaft, fiir diese wiederum waren seine empirischen
Ergebnisse oft per se bedeutungslos. Heute sind Natur- und Geis-
teswissenschafter viel eher bereit, miteinander zu reden, und das
sieht man auch in der Fachliteratur. Natiirlich, wenn ein Neuro-
wissenschafter mit einer Elektrode untersucht, wie ein spezifi-
scher Kanal in der Gehirnzelle einer Maus funktioniert, braucht er
nicht unbedingt philosophische Unterstiitzung dabei. Er sieht:
Der Kanal ist offen; aha, nun ist er zu. Wenn man allerdings etwas
so Abstraktes und Komplexes wie die Willensfreiheit abzuschaf-
fen versucht, sollte man sich der dahinterstehenden Konzepte
sehr bewusst sein.

Welcher grossen Frage werden Sie als nédchstes nachspiiren?

Ob und wie das Bewusstsein selbst eine Rolle bei der Entschei-
dungsfindung spielt. Nehmen wir an, Sie fiithren eine Ihrer wun-
derschonen Schweizer Bergstrassen hinunter, bogen um eine
Kurve und sdhen plotzlich ein Kind die Strasse {iberqueren. Sie
traten natiirlich auf die Bremse und wiirden sich Ihr Verhalten
vielleicht dadurch erkldren, dass Sie sich des Kindes plotzlich be-
wusst geworden seien. Aber hier muss man vorsichtig sein, denn:
Es gab auch eine neue Information. Die grosse Frage ist fiir uns die
folgende: Wenn Sie {iber eine Information bereits verfiigen, sich
ihrer aber nicht bewusst sind, veréindert allein der Ubergang von
«unbewusst» zu «bewusst» Ihr Verhalten? Wenn ja, wire das ein
Beleg dafiir, dass Bewusstsein im Rahmen menschlichen Verhal-
tens eine konkrete Rolle spielt.

«Bewusstsein» ist ebenfalls einer dieser geisteswissenschaftlich
hochaufgeladenen Termini, und es wird wie die Willensfreiheit —

oder unser «Ich» —hin und wieder als Illusion entlarvt. Dummerweise
sind alle dreiim Alltag recht niitzlich und eigentlich auch dann
unabdingbar, wenn wir sinnvolle Aussagen machen wollen.

Wie untersucht man als Wissenschafter Bewusstsein?

Das ist natiirlich ein fundamentales Problem. Wenn wir so etwas
wie Bewusstsein untersuchen, setzen wir den Standpunkt der
subjektiven Erfahrung — den die Naturwissenschaft ja moglichst
auszuschliessen versucht — bereits voraus. Wie soll etwas eine
Illusion sein, wenn nicht ein Bewusstsein da ist, das sich in einer
Beobachtung tduscht? Als Wissenschafter gehen wir das aller-
dings pragmatisch an: Wir wissen beispielsweise, dass Aufmerk-
samkeit und Bewusstsein nicht genau dasselbe sind. Man kann
Situationen kreieren, besonders im Labor, in denen sich beide
trennen lassen. Wenn wir Aufmerksamkeit aber dennoch als
Stellvertreter fiir Bewusstsein verwenden, lassen sich einige
interessante Experimente entwickeln. Sie konnen beispielsweise
einen Punkt zwischen uns fixieren und immer noch darauf

14

achten, was links und rechts davon vor sich geht — wir nennen das
«verdeckte Aufmerksamkeit». Wenn ich nun rechts ein Stiick
Kuchen und links einen Joghurt prdsentiere und dabei Ihre
Aufmerksamkeit auf den Joghurt lenke, wird das Ihre Wahl
beeinflussen? Experimente dieser Art konnen uns immerhin helfen
herauszufinden, ob Aufmerksamkeit Entscheidungen verdndert.

Was sind Ihre weiteren Ziele?

Das grosse Ziel unseres jetzigen Projekts ist es, eine neue Disziplin
zu schaffen: die Neurophilosophie des freien Willens. Und ich
personlich hoffe, auch in Zukunft mit Philosophen in diesem
Bereich arbeiten zu konnen —hoffentlich bis zu meiner Pensionie-
rung mit Ende neunzig. Naturwissenschafter bekommen nicht
immer die richtigen Werkzeuge an die Hand, um {iber Fragen
nachzudenken, mit denen sich die Philosophie seit zwei, drei Jahr-
tausenden beschiftigt hat. Allerdings ist es schwierig genug, ein
guter Neurowissenschafter zu werden, ein guter Philosoph
ebenfalls. Beides zugleich ist unglaublich rar, darum ist der beste
Ansatz sicher der, konsequent zusammenzuspannen. Obwohl
auch das manchmal schwierig ist.

Horeich da ein Seufzen?

Am Anfang hatte ich das Gefiihl, dass Philosophen nicht verste-
hen, was ich sage. Man muss lange miteinander reden, bis man
realisiert, dass man Terminologie ganz unterschiedlich einsetzt,
und nachvollziehen kann, warum. Aber sehen Sie: Ich hdtte auch
zwanzig Jahre lang forschen und viele Studien publizieren
konnen, um irgendwann auf einen Philosophen zu treffen, der
mir suggeriert, dass ich, was den freien Willen angeht, in diesen
20 Jahren keinen wirklichen Fortschritt gemacht habe. Da ist es
allemal besser, gleich den richtigen Weg einzuschlagen (lacht).
Irgendwann, wenn alles gut lduft, entscheiden beide, dass der
andere im Grunde kein Idiot ist und man sich etwas Niitzliches
zu sagen hat. Diese Erkenntnis gebe ich heute auch meinen
Studenten mit auf den Weg, wenn sie in dieses Forschungsgebiet
einsteigen.

Uri Maoz

ist Professor fiir Neurowissenschaft und Leiter des Instituts
fiir interdisziplindre Neuro- und Verhaltenswissenschaft
an der Chapman University in Irvine und Orange, Kalifornien.

Laura Clavadetscher

ist Redaktorin dieser Zeitschrift.




	Akte Willensfreiheit... ungelöst

