
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 98 (2018)

Heft: 1061

Artikel: Nacht des Monats

Autor: Clavadetscher, Laura / Wangyal, Pema

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816202

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOLUMNE SCHWEIZER MONAT 1061 NOVEMBER 2018

Nacht des Monats
Laura Clavadetscher trifft Pema Wangyal

Ich
bin ein richtiger Schweizer geworden. Nie habe ich

genug Zeit.» Ein tiefes, rundes Lachen bebt durch Pema

Wangyals Körper, und unvermittelt erinnert der

zurückhaltende Mönch mit den Mandelaugen an einen kleinen,
spitzbübischen Weihnachtsmann. Der ehrwürdige Acharya ist

Mitglied der tibetisch-buddhistischen Klostergemeinschaft, die

seit fünfzig Jahren im Tösstal angesiedelt ist. Um das Jubiläum zu

feiern, kam vor wenigen Tagen der Dalai Lama zu Besuch, sass auf
dem erhobenen Ehrenplatz im Gebetssaal, an dem heute ein

Grossporträt seine Stelle einnimmt. «Er hat mit uns gegessen,
aber gesagt habe ich nichts. Nur zugehört.» Wangyal lächelt

unprätentiös. Als Kind einer tibetischen Flüchtlingsfamilie im
indischen Orissa geboren, wurde er mit elf Jahren ordiniert, lebt seit

2006 hier. Die Mönchsgemeinschaft in Rikon, dieses diplomatisch
kunstvoll arrangierte Amalgam, besteht aus je zwei Vertretern der

vier grossen Schulen des tibetischen Buddhismus.

Wie es sich hier lebe, frage ich etwas vage, innerlich bezweifelnd,

dass man dank eines allumfassenden Mitgefühls als

Zielvorgabe den psychologischen Mechanismen entkommt, die das

menschliche Miteinander versäuern. Pema Wangyal überlegt. «Es

ist nicht perfekt», meint er schliesslich. Auch an einem Ort wie
diesem träfen, weil vier Traditionen vertreten seien, unterschiedliche

Interessen aufeinander. Es gehe also um philosophische
Meinungsverschiedenheiten, hake ich nach. «Ah», jetzt lacht er

wieder, «manchmal gibt es Fragen wie: wer räumt dieses Geschirr

weg? Eine gute Übung, um Angelegenheiten nicht persönlich zu

nehmen.» Wünschen würde er sich vor allem eine bessere

Infrastruktur, um die Tibeter in der Schweiz geistlich und kulturell zu

betreuen. Das Klostergebäude und die Bibliothek, die sich

übereinander an den Hügel schmiegen, sind dafür bei weitem nicht
ideal, was Grösse und Lage betrifft. Hierher gelangt nach

zwanzigminütigem Fussmarsch, wer hinter der Kuhn AG, Produktionsstätte

von Kochutensilien gehobener Machart, in den Wald
abbiegt. Die Gebrüder Kuhn waren es auch, die das Kloster ursprünglich

gründeten - als «Tibet-Institut», um nicht gegen die Bundes¬

verfassung zu Verstössen. Bis heute vermitteln seine Bewohner

den Tibetern in der Schweiz, die nach dem Aufstand von 1959

flohen und hier aufgenommen wurden, ein Heimatgefühl.
«Dass wir ebenfalls aus den Bergen stammen, war den Schweizern

wohl sympathisch», scherzt Wangyal.
Er hat Tibetisch studiert, mit mir unterhält er sich in einem

charmant akzentuierten Deutsch mit englischen Einsprengseln.
Dreimal im Monat lehrt er den Kadampa-Buddhismus, auch Ur-
schweizer mit Appetit auf östliche Weisheit kommen zu ihm.

Heute abend bin das ich. Wie verbringt er den Rest seines

Alltags? Er bete, meditiere und bilde sich weiter, sehr gerne auch

naturwissenschaftlich. Wer sich länger hier aufhält, darf sich in
die Aussenwelt wagen - Wangyal hat an der Uni Zürich Psychologie

studiert. Die Ordensregeln erlauben sogar milde Vergnügungen.

«Solange man vom Sinnesgenuss nicht weggetragen
wird, ist es okay. Zum Beispiel tanzen wir, auch zu westlicher

Musik, und dieses Glück widmen wir allen fühlenden Wesen.»

Ansonsten führt Pema Wangyal ein sehr einfaches Leben. «Aber

ohne Reis geht es nicht», fügt er beinahe entschuldigend hinzu.

Bevor wir mit den Übungen beginnen, erhalte ich eine

Einführung in die Geschichte der tibetischen Ideengebäude, stolpere

über eine mir unvertraute Terminologie und numerische

Systematik: sechs Yogas, vier Körper, achtzehn Freiheitsqualitäten?

Ich nicke und mache ein Gesicht, als läge mir eine

intelligente Frage auf der Zunge, da endet Wangyal diesen Teil mit
einem fröhlichen «Jetzt üben wir Vergänglichkeit von
Menschenleben». Das dann Folgende immerhin scheint nachvollziehbar:

als Mensch geboren zu werden, ist das ganz grosse
Los. Nicht wiedergeboren zu werden der Jackpot. Als ich meine

Gedanken wie Wölkchen habe vorüberziehen und verpuffen
lassen, meine Leiber als vergänglich, glückselig, leer visuali-
siert, ein Ei aus Licht zwischen meinen Raucherlungen, einen

Buddha auf meinem Scheitel platziert, bringt Pema Wangyal
seine Weltanschauung auf einen Punkt: «Heute da, morgen
nicht da.» Er strahlt mich an. Dann gibt es Reis, i

80




	Nacht des Monats

