Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 98 (2018)
Heft: [1]: Grenzen sprengen!
Artikel: Bis hierher und nicht weiter!
Autor: Liessmann, Konrad Paul
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-816224

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-816224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER MONAT SONDERPUBLIKATION JUNI 2018

.Bis hierher un
nicht weiter!

Uber Verbindendes und Trennendes.

von Konrad Paul Liessmann

renzen sind eine Zumutung. Sie schrinken den Bewe-
Ggungsraum ein. Sie notigen zum Stehenbleiben, zur
Zuriickhaltung, zur Unterlassung, zum Schweigen. Sie signali-
sieren: Bis hierher und nicht weiter. Grenzen entsprechen so
gar nicht dem Bild einer dynamischen, expandierenden,
mobilen Gesellschaft, die nicht nur in vielen Belangen an ihre
Grenzen geht, sondern diese auch iiberschreiten will. Grenzen
betreffen politische Gemeinschaften und ihre Okonomien
ebenso wie Verhaltensweisen von Individuen und die von allen
genutzten Technologien.

Was ist eine Grenze?

Wenn vom «Grenzen sprengen» die Rede ist, wird aller-
dings auffallend selten dariiber gesprochen, was man da
eigentlich sprengen will. Vorab ist eine Grenze nicht mehr und
nicht weniger als eine wirkliche oder gedachte Linie, durch die
sich zwei Dinge voneinander unterscheiden. Wer auch immer
einen Unterschied wahrnimmt, nimmt eine Grenze wahr, wer
einen Unterschied macht, zieht eine Grenze. Philosophisch
gesprochen bedeutet dies, dass die Grenze iiberhaupt die
Voraussetzung ist, etwas wahrzunehmen und zu erkennen.
Wire alles unterschiedslos eines, gibe es auch nichts zu se-
hen, nichts zu identifizieren, nichts zu wissen. Jeder Versuch,
Sinneseindriicke zu ordnen und in ein begriffliches System zu
bringen, zieht Grenzen. Jede Erkenntnis beginnt mit dem
einen, dem entscheidenden Akt: Dieses ist nicht jenes. Jede
Definition ist eine Grenzbestimmung.

Nur wenn wir diese Grenzen akzeptieren und ziehen, konnen
wir begreifen. Unser Bewusstsein ist nicht nur ein Akteur
dieser Grenzziehung, sondern auch ein Resultat derselben.
Niemand konnte «Ich» sagen, wenn damit nicht auch schon
eine mehr oder weniger durchlédssige Grenze zwischen mir und
dem Anderen gezogen wire. Grenzen als kategoriale Ordnungen
entscheiden tiber Exklusion und Inklusion, wobei von dem
Ausgeschlossenen vorerst aber nur gesagt wird, dass es zu
einem anderen Gegenstandsbereich gehort. Ein Stuhl wird
nicht diskriminiert, wenn man feststellt, dass er kein Tisch ist.
Eine Grenze kategorial zu ziehen, bedeutet noch nicht zu

werten. Eine Grenzziehung kann aber die Voraussetzung fiir
eine Bewertung oder fiir die Formulierung einer Priferenz
sein: Dass man etwa keinen Tisch bendtige, wohl aber einen
Stuhl, und dass dieser doch bitte schon sein mdge.

Grenzen zu akzeptieren heisst mithin, sich zu bescheiden.
Aber Bescheidenheit ist schon lange keine Zier mehr, was
bereits eine Erkldrung dafiir liefert, warum der Uberschreitung
von Grenzen in der Entwicklungsgeschichte eine besondere
Rolle zukommt: Vorbereitet wurden die Konzepte der Grenz-
iiberschreitung in den #sthetischen Avantgarden, einen
wesentlichen Ausdruck finden sie in dem Pioniergeist der
technologischen Revolutionen, propagiert werden sie heute
als zeitgemésses Modell des Zusammenlebens. Es wundert
deshalb wenig, dass die politischen Grenzen, die den neuzeitli-
chen Territorialstaat markieren, in Zeiten der Globalisierung
und weltweiter Migrationsbewegungen ins Wanken geraten
sind und Konzepte grenzenloser Weltbiirgerschaft diskutiert
werden. Grenzenlose Freiheit: Wer trdumte nicht davon?

Die Moralisierung der Grenzen

Die Moralisierung der Grenze und der pejorative Unterton,
mit dem liberal, europédisch und human gesinnte Menschen
dieses Wort mittlerweile versehen, haben einiges fiir sich. Die
Moderne verstand und versteht sich als Projekt der fallenden
Grenzen, letztere nicht nur auszuloten und hinauszuschieben,
sondern prinzipiell nicht akzeptieren zu miissen, gehdrt zum
Selbstbild des Menschen im Zeitalter der Selbstoptimierung —
und dass die moderne Welt in Gestalt entfesselter Markte,
fliessender Kapitalstrome, unaufhaltsamer Technologien,
ungehinderter digitaler Kommunikation mit Grenzen nichts
mehr anfangen kann, gehort mittlerweile zu jenen Selbstver-
stdndlichkeiten unserer Zeit, die nicht mehr in Frage gestellt
werden diirfen. Aber auch die Idee «Europa» lebte vom Pathos
fallender, schwindender, bedeutungslos gewordener Grenzen.
Der Fall der Berliner Mauer, das Zerschneiden des Eisernen
Vorhangs, der Abbau der Grenzkontrollen: Das sind die Er-
fahrungen von Grenzenlosigkeit, die das Bewusstsein dieses
Kontinents in den letzten Jahrzehnten bestimmten.



SCHWEIZER MONAT SONDERPUBLIKATION JUNI 2018

Die erregten Debatten iiber alte und neue Grenzen, die
Kurzschliisse, die hinter einer Aufforderung zur Kontrolle
gleich eine Mauer oder eine Abschottung vermuten, die
Angste, dass die Renaissance von Binnengrenzen das européische
Einigungsprojekt zum Scheitern bringen und eine neue Epoche
des Nationalismus einleiten konnte, die immer wiederkehrenden
Fragen, wie das prekire Verhiltnis von Sicherheitsbediirfnissen
und Freiheitsanspriichen zu gestalten sei — all dies zeigt, dass
die Grenze selbst wieder zu einer symbolisch bedeutsamen
Kategorie des politischen und sozialen Diskurses geworden ist.

Bemerkenswert an diesem Diskurs aber war und ist die
damit verbundene Moralisierung der Grenze: Es dominieren
weniger sicherheitstechnische, staatsrechtliche oder migrati-
onspolitische Argumente als vielmehr die Frage, ob man in
jeder Grenze nicht prinzipiell etwas Menschenverachtendes,
Inhumanes, letztlich also Boses sehen miisse, dessen Wieder-
kehr, wenn iiberhaupt, nur mit Zdhneknirschen und unter lautem
Protest hingenommen werden konne. Fiir viele scheinen Grenzen
etwas zu sein, das es besser nicht gébe.

Andererseits: es wird an manchen Orten auch eng. Die
Euphorie {iber bedeutungslos gewordene Grenzen korrespon-
diert prédchtig mit der Errichtung neuer Grenzen. Diese
entsprechen zwar nicht mehr unbedingt den tradierten politi-
schen und kulturellen Grenzverldufen, setzen aber in unter-
schiedlichen gesellschaftlichen Bereichen neue Trennlinien.
Die Beobachtung, dass die moderne Gesellschaft auf einen
durch mediale Netzwerke konfigurierten Tribalismus zusteuert,
setzt die Annahme solch neuer Grenzziehungen voraus. Diese
trennen die unterschiedlichsten politisch, dsthetisch, sozial,
ideologisch, moralisch und erndhrungstechnisch definierten
Gruppen und ihre alten und neuen Identitdten fein sduberlich
voneinander, und mitunter entsprechen diesen Unterschei-
dungen auch topographische Grenzen, wenn etwa der Lebensstil
mit einer Wohngegend eng korreliert. In einer Stadt verirrt
sich heute im Zeitalter der Navigationssysteme, wer in ein
Viertel gerdt, in das er nicht gehort.

Noch deutlicher zeigt sich die Lust an der neuen Grenze im
Denken. Der politisch korrekte Sprachgebrauch kann auch als
ein Verfahren interpretiert werden, das zwischen Formulie-
rungen, die als diskriminierend und beleidigend empfunden
werden, und solchen, die allen Besonderheiten und Empfind-
lichkeiten gerecht werden wollen, eine scharfe Grenze
markiert. Wie jede Grenze ist aber auch diese fliessend, und
gerade die Versuche, festzulegen, welche Bezeichnungen,
Wendungen und damit verbundene Haltungen gestattet sind
und welche nicht, zeugt von unserer grossen Sehnsucht
nach Grenzziehungen. Vielleicht sollte man die erbitterten,
ideologisch getonten Diskurse im Bereich des richtigen
Sprachgebrauchs und die damit verbundenen moralischen
Positionierungen auch als Kompensation fiir den Verlust der
Grenzen im Bereich des Politischen und Sozialen werten.

Viele Welten

Grenzen sind aber nicht nur der sichtbare Ausdruck, mit
dem sich politische Gemeinschaften ihrer Einheit und Souve-
rdnitdt vergewissern, sie sind auch Ausdruck dafiir, dass wir
nicht in einer Welt, sondern in vielen politischen, sozialen und
kulturellen Welten leben. Jedes Plddoyer fiir Vielfalt, Diffe-
renz und Pluralitdt setzt Grenzen voraus. Auf der einen Seite
solch einer Grenze lebt es sich anders als auf der anderen.
Identitédtspolitik, von welcher Gruppierung auch immer
betrieben, Diversity Management, von welcher Unterneh-
mungsberatung auch immer empfohlen, sind auch Versuche,
ein Grenzregime zu errichten, das iiber Zugehorigkeiten
ebenso entscheidet wie iiber Ausschliisse und jedem klar
signalisiert: Hier bin ich, und du bist dort.

Der Begriff der Grenze ist allerdings auch nur dann sinn-
voll, wenn das, was auf der anderen Seite liegt, immer schon
mitgedacht wird. Eine uniiberwindbare Schranke, deren
andere Seite wir nicht denken konnen, wiirden wir auch nicht
als Beschridnkung oder Grenze wahrnehmen koénnen. Jede
Grenze, jede Schranke 6ffnet den Blick auf zwei Seiten. Hegel
hat einmal angemerkt, dass etwas als Schranke oder Grenze zu
bestimmen immer schon bedeute, dariiber hinausgegangen zu
sein. Das Entscheidende am Begriff der Grenze liegt darin, dass
damit eine Unterscheidung vollzogen wird, die das, was hinter
der Grenze liegt, immer schon mitdenkt und deshalb die
Moglichkeit des Ubertritts enthilt. Erst die Grenze provoziert
die Frage, wann, wie und ob {iberhaupt die immer mogliche
Uberschreitung vollzogen werden kann, erst die Grenze
provoziert den Wunsch zu erkunden, wie es auf der anderen
Seite aussieht. Grenzen sind einfache Mechanismen, um
Neugier zu entfachen.

Grenzen, wie immer sie auch bestimmt sein mogen, wo
immer wir ihnen begegnen, stellen uns aber auch vor das
uralte Problem aller Moral: Was soll ich tun? Diese berithmte
Frage, die Kant zu den Grundlagen der Philosophie rechnete,
stellt sich in der Regel erst angesichts einer Grenze, einer
Schranke, eines Verbots. Erst das gottliche Verbot, vom Baum
der Erkenntnis des Guten und Bdsen zu essen, stellt die
Menschen im Paradies vor die Frage: Was sollen wir jetzt tun?
Ohne Verbot, ohne Grenze, hidtte sich diese Frage nicht
gestellt. Wo alles moglich ist, muss auch nichts geschehen.
Grenzen schrianken Moglichkeiten ein und provozieren gerade
deshalb: zu einem Versuch, einer Reflexion, einem Protest,
einer Einsicht, einer Ubertretung. Genau aus diesem Grund
und keinem anderen bendtigen Kinder auch Grenzen.

Dass, in einem moralischen Sinn, etwas getan werden soll,
bedeutet so immer schon, die Grenze der bisherigen Handlungen
und ihrer Richtlinien zu iiberschreiten, die Schranken, die
unser Handeln bisher bestimmt haben, zu iiberwinden. Weil
Grenzen und ihre Uberschreitung einander bedingen, gilt
aber auch das Umgekehrte: Auch jede mogliche Grenziiber-






SCHWEIZER MONAT SONDERPUBLIKATION JUNI 2018

schreitung provoziert die Frage, ob es nicht besser wire, diese
zu unterlassen und eine Grenze zu respektieren. Eine Grenze
gegen den Willen desjenigen, der sich wirklich oder metapho-
risch auf der anderen Seite befindet, zu iberschreiten, war
immer ein aggressiver Akt und wird dies auch bleiben. Auch
die Integritdt von Individuen und Gemeinschaften ist im
doppelten Sinn des Wortes begrenzt.

Die vergessene Schutzfunktion

Viel zu wenig wird beachtet, dass gerade im Bereich des
sozialen Lebens Grenzen im hohen Masse eine Schutzfunktion
zukommt. Jede Regel, jedes Gesetz, jede Vorschrift, jedes Tabu,
jedes Recht stellt eigentlich eine Grenze dar: Bis hierher und
nicht weiter. Und auch Menschen, die im Bereich des Politi-
schen gerne fiir den Abbau der Grenzen sind, konnen ein
Unbehagen angesichts von riicksichtslos gelebten Freiheits-
anspriichen empfinden, und gerade fiir die Verkiinder poli-
tischer und kultureller Grenzenlosigkeit ist klar, dass mit
antisemitischen, sexistischen oder rassistischen Ausserungen
und Gesten manche Grenzen in einer Weise iiberschritten
werden, die nicht toleriert werden darf. In diesen Bereichen
werden dann auch die Grenzen immer enger gezogen. Ein
falsches Wort und man gehort schon zu den Ausgeschlossenen.

Grenzen, und vor allem: der Respekt davor, konnen also
auch den Schwachen schiitzen — in der Okonomie ebenso wie
im Bereich des Sozialen, im Recht ebenso wie in der Politik.
Auch wenn es dem Zeitgeist widerspricht: Das Verteidigen von
Grenzen kann ein Akt der Humanitét sein. In einer grenzenlosen
Welt triumphierte immer nur der Stdrkere. Nietzsches
Einsicht, dass die Grenze eine Erfindung der Ohnmaéchtigen
sei, sollte zu denken geben.

Grenzen mogen manche Sicherheit nur vorgeben, aber sie
ordnen die Welt, fordern auf, den Anderen zu achten und zu
respektieren. Grenzen gehoren deshalb auch zu den Bedingungen
eines guten Lebens, schliesslich sind sie Ausdruck dafiir, dass
es irgendwann auch einmal genug sein konnte: Grenzen des
Wachstums, Grenzen des Wohlfahrtsstaates, Grenzen der
Mobilitdt, Grenzen der Verschmutzung, Grenzen der Verstdn-
digung, Grenzen der Toleranz, Grenzen des Ertrdglichen,
Grenzen der Machbarkeit, Grenzen der Belastbarkeit. Das
Plddoyer fiir offene Grenzen hat die Klage, dass damit die
Grenzen des Moglichen bald erreicht seien und Obergrenzen
eingezogen werden miissten, als stete, dumpfe Begleitmusik.

Menschenwerk und Paradoxon

Keine Grenze ist ewig, keine Grenze ist fiir alle Menschen
und fiir alle Zeiten festgelegt. Grenzen sind in der Politik, in
der Moral, im sozialen Leben und in der Okonomie: Menschen-
werk. Grenzen sind deshalb prinzipiell verdnderbar, sie konnen
verschoben und neu gezogen werden, sie konnen durchlis-
sig oder rigide bewacht sein, man kann sie uniiberwindbar

machen und sie werden doch iiberwunden werden. Kein
Grenzwall, der fiir immer gehalten hétte, kein Gebot, das nicht
iibertreten worden wire, keine Regel, die nicht verletzt
worden wire, kein Imperativ, dem man sich nicht widersetzen
konnte, kein Grenzwert, der nicht je nach Interesse und
Konjunktur nach oben oder unten korrigiert worden wére.
Aber mit Grenzen verhilt es sich wie mit Gesetzen: Dass sie
iibertreten oder manipuliert werden kdnnen, spricht nicht
gegen sie.

Jede Grenze — auch das wird gerne iibersehen — ist ein
Paradoxon. Sie trennt und sie verbindet gleichzeitig. Was
immer die Grenze scheidet, wer immer auf der einen und auf
der anderen Seite der Grenze sich befindet: diese Grenze ist
deren gemeinsame Grenze. Grenzen markieren Ndhe und
Nachbarschaften. Eine gemeinsame Grenze verbindet auch
diejenigen miteinander, die nichts anderes mehr gemeinsam
haben als eben eine gemeinsame Grenze: egal ob als Barriere,
als Pfosten, als Zaun, als Kontrollpunkt, als Sicherheits-
schleuse, auf dem Land, im Wasser und in der Luft, im Korper,
im Herzen und im Kopf.

Grenzen definieren politische Gemeinschaften und
staatliche Souverdnitit, Grenzen scheiden die Menschen nach
sozialen, kulturellen, religiosen, sprachlichen und ethnischen
Kriterien, Grenzen beschrédnken und steuern als Regeln und
Normen unser Handeln und Verhalten, Grenzen sorgen in
Form von Begriffsklirungen und Definitionen fiir Klarheit
im Denken.

Etwas als Grenze bestimmen bedeutet deshalb immer,
schon an das zu denken, was hinter der Grenze liegt — eine
Gefahr, eine Verheissung, eine Hoffnung, ein Geheimnis, eine
bessere Welt, das Grauen oder die Fortsetzung dessen, was
iiberall ist. So trigt jede Grenze ihre Aufldsung in sich, enthilt
im Keim jene Verwirrung, jenes Chaos, das sie doch verhindern
mochte. €

Konrad Paul Liessmann

ist Philosoph und Professor fiir Methoden der Vermittlung von
Philosophie und Ethik an der Universitdt Wien. Zuletzt von ihm
erschienen: «Bildung als Provokation» (Zsolnay, 2017).



	Bis hierher und nicht weiter!

