
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 98 (2018)

Heft: [1]: Grenzen sprengen!

Artikel: Bis hierher und nicht weiter!

Autor: Liessmann, Konrad Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816224

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER MONAT SONDERPUBLIKATION JUNI 2018

2 Bis hierher und
nicht weiter!

Über Verbindendes und Trennendes.

von Konrad Paul Liessmann

Grenzen
sind eine Zumutung. Sie schränken den Bewe¬

gungsraum ein. Sie nötigen zum Stehenbleiben, zur

Zurückhaltung, zur Unterlassung, zum Schweigen. Sie signalisieren:

Bis hierher und nicht weiter. Grenzen entsprechen so

gar nicht dem Bild einer dynamischen, expandierenden,
mobilen Gesellschaft, die nicht nur in vielen Belangen an ihre
Grenzen geht, sondern diese auch überschreiten will. Grenzen

betreffen politische Gemeinschaften und ihre Ökonomien

ebenso wie Verhaltensweisen von Individuen und die von allen

genutzten Technologien.

Was ist eine Grenze?

Wenn vom «Grenzen sprengen» die Rede ist, wird
allerdings auffallend selten darüber gesprochen, was man da

eigentlich sprengen will. Vorab ist eine Grenze nicht mehr und

nicht weniger als eine wirkliche oder gedachte Linie, durch die

sich zwei Dinge voneinander unterscheiden. Wer auch immer
einen Unterschied wahrnimmt, nimmt eine Grenze wahr, wer
einen Unterschied macht, zieht eine Grenze. Philosophisch
gesprochen bedeutet dies, dass die Grenze überhaupt die

Voraussetzung ist, etwas wahrzunehmen und zu erkennen.

Wäre alles unterschiedslos eines, gäbe es auch nichts zu
sehen, nichts zu identifizieren, nichts zu wissen. Jeder Versuch,
Sinneseindrücke zu ordnen und in ein begriffliches System zu

bringen, zieht Grenzen. Jede Erkenntnis beginnt mit dem

einen, dem entscheidenden Akt: Dieses ist nicht jenes. Jede

Definition ist eine Grenzbestimmung.
Nur wenn wir diese Grenzen akzeptieren und ziehen, können

wir begreifen. Unser Bewusstsein ist nicht nur ein Akteur
dieser Grenzziehung, sondern auch ein Resultat derselben.

Niemand könnte «Ich» sagen, wenn damit nicht auch schon

eine mehr oder weniger durchlässige Grenze zwischen mir und
dem Anderen gezogen wäre. Grenzen als kategoriale Ordnungen
entscheiden über Exklusion und Inklusion, wobei von dem

Ausgeschlossenen vorerst aber nur gesagt wird, dass es zu

einem anderen Gegenstandsbereich gehört. Ein Stuhl wird
nicht diskriminiert, wenn man feststellt, dass er kein Tisch ist.

Eine Grenze kategorial zu ziehen, bedeutet noch nicht zu

werten. Eine Grenzziehung kann aber die Voraussetzung für
eine Bewertung oder für die Formulierung einer Präferenz

sein: Dass man etwa keinen Tisch benötige, wohl aber einen

Stuhl, und dass dieser doch bitte schön sein möge.

Grenzen zu akzeptieren heisst mithin, sich zu bescheiden.

Aber Bescheidenheit ist schon lange keine Zier mehr, was

bereits eine Erklärung dafür liefert, warum der Überschreitung

von Grenzen in der Entwicklungsgeschichte eine besondere

Rolle zukommt: Vorbereitet wurden die Konzepte der

Grenzüberschreitung in den ästhetischen Avantgarden, einen
wesentlichen Ausdruck finden sie in dem Pioniergeist der

technologischen Revolutionen, propagiert werden sie heute
als zeitgemässes Modell des Zusammenlebens. Es wundert
deshalb wenig, dass die politischen Grenzen, die den neuzeitlichen

Territorialstaat markieren, in Zeiten der Globalisierung
und weltweiter Migrationsbewegungen ins Wanken geraten
sind und Konzepte grenzenloser Weltbürgerschaft diskutiert
werden. Grenzenlose Freiheit: Wer träumte nicht davon?

Die Moralisierung der Grenzen
Die Moralisierung der Grenze und der pejorative Unterton,

mit dem liberal, europäisch und human gesinnte Menschen

dieses Wort mittlerweile versehen, haben einiges für sich. Die

Moderne verstand und versteht sich als Projekt der fallenden

Grenzen, letztere nicht nur auszuloten und hinauszuschieben,

sondern prinzipiell nicht akzeptieren zu müssen, gehört zum
Selbstbild des Menschen im Zeitalter der Selbstoptimierung -
und dass die moderne Welt in Gestalt entfesselter Märkte,
fliessender Kapitalströme, unaufhaltsamer Technologien,
ungehinderter digitaler Kommunikation mit Grenzen nichts
mehr anfangen kann, gehört mittlerweile zu jenen
Selbstverständlichkeiten unserer Zeit, die nicht mehr in Frage gestellt
werden dürfen. Aber auch die Idee «Europa» lebte vom Pathos

fallender, schwindender, bedeutungslos gewordener Grenzen.

Der Fall der Berliner Mauer, das Zerschneiden des Eisernen

Vorhangs, der Abbau der Grenzkontrollen: Das sind die

Erfahrungen von Grenzenlosigkeit, die das Bewusstsein dieses

Kontinents in den letzten Jahrzehnten bestimmten.

5



SCHWEIZER MONAT SONDERPUBLIKATION JUNI 2018

Die erregten Debatten über alte und neue Grenzen, die

Kurzschlüsse, die hinter einer Aufforderung zur Kontrolle
gleich eine Mauer oder eine Abschottung vermuten, die

Ängste, dass die Renaissance von Binnengrenzen das europäische

Einigungsprojekt zum Scheitern bringen und eine neue Epoche

des Nationalismus einleiten könnte, die immer wiederkehrenden

Fragen, wie das prekäre Verhältnis von Sicherheitsbedürfnissen

und Freiheitsansprüchen zu gestalten sei - all dies zeigt, dass

die Grenze selbst wieder zu einer symbolisch bedeutsamen

Kategorie des politischen und sozialen Diskurses geworden ist.

Bemerkenswert an diesem Diskurs aber war und ist die

damit verbundene Moralisierung der Grenze: Es dominieren

weniger sicherheitstechnische, staatsrechtliche oder

migrationspolitische Argumente als vielmehr die Frage, ob man in
jeder Grenze nicht prinzipiell etwas Menschenverachtendes,

Inhumanes, letztlich also Böses sehen müsse, dessen Wiederkehr,

wenn überhaupt, nur mit Zähneknirschen und unter lautem

Protest hingenommen werden könne. Für viele scheinen Grenzen

etwas zu sein, das es besser nicht gäbe.

Andererseits: es wird an manchen Orten auch eng. Die

Euphorie über bedeutungslos gewordene Grenzen korrespondiert

prächtig mit der Errichtung neuer Grenzen. Diese

entsprechen zwar nicht mehr unbedingt den tradierten politischen

und kulturellen Grenzverläufen, setzen aber in
unterschiedlichen gesellschaftlichen Bereichen neue Trennlinien.
Die Beobachtung, dass die moderne Gesellschaft auf einen
durch mediale Netzwerke konfigurierten Tribalismus zusteuert,

setzt die Annahme solch neuer Grenzziehungen voraus. Diese

trennen die unterschiedlichsten politisch, ästhetisch, sozial,

ideologisch, moralisch und ernährungstechnisch definierten

Gruppen und ihre alten und neuen Identitäten fein säuberlich

voneinander, und mitunter entsprechen diesen Unterscheidungen

auch topographische Grenzen, wenn etwa der Lebensstil

mit einer Wohngegend eng korreliert. In einer Stadt verirrt
sich heute im Zeitalter der Navigationssysteme, wer in ein

Viertel gerät, in das er nicht gehört.
Noch deutlicher zeigt sich die Lust an der neuen Grenze im

Denken. Der politisch korrekte Sprachgebrauch kann auch als

ein Verfahren interpretiert werden, das zwischen Formulierungen,

die als diskriminierend und beleidigend empfunden
werden, und solchen, die allen Besonderheiten und
Empfindlichkeiten gerecht werden wollen, eine scharfe Grenze

markiert. Wie jede Grenze ist aber auch diese fliessend, und

gerade die Versuche, festzulegen, welche Bezeichnungen,

Wendungen und damit verbundene Haltungen gestattet sind

und welche nicht, zeugt von unserer grossen Sehnsucht

nach Grenzziehungen. Vielleicht sollte man die erbitterten,
ideologisch getönten Diskurse im Bereich des richtigen
Sprachgebrauchs und die damit verbundenen moralischen

Positionierungen auch als Kompensation für den Verlust der

Grenzen im Bereich des Politischen und Sozialen werten.

Viele Welten
Grenzen sind aber nicht nur der sichtbare Ausdruck, mit

dem sich politische Gemeinschaften ihrer Einheit und
Souveränität vergewissern, sie sind auch Ausdruck dafür, dass wir
nicht in einer Welt, sondern in vielen politischen, sozialen und

kulturellen Welten leben. Jedes Plädoyer für Vielfalt, Differenz

und Pluralität setzt Grenzen voraus. Auf der einen Seite

solch einer Grenze lebt es sich anders als auf der anderen.

Identitätspolitik, von welcher Gruppierung auch immer
betrieben, Diversity Management, von welcher
Unternehmungsberatung auch immer empfohlen, sind auch Versuche,
ein Grenzregime zu errichten, das über Zugehörigkeiten
ebenso entscheidet wie über Ausschlüsse und jedem klar
signalisiert: Hier bin ich, und du bist dort.

Der Begriff der Grenze ist allerdings auch nur dann sinnvoll,

wenn das, was auf der anderen Seite liegt, immer schon

mitgedacht wird. Eine unüberwindbare Schranke, deren
andere Seite wir nicht denken können, würden wir auch nicht
als Beschränkung oder Grenze wahrnehmen können. Jede

Grenze, jede Schranke öffnet den Blick auf zwei Seiten. Hegel
hat einmal angemerkt, dass etwas als Schranke oder Grenze zu
bestimmen immer schon bedeute, darüber hinausgegangen zu
sein. Das Entscheidende am Begriff der Grenze liegt darin, dass

damit eine Unterscheidung vollzogen wird, die das, was hinter
der Grenze liegt, immer schon mitdenkt und deshalb die

Möglichkeit des Übertritts enthält. Erst die Grenze provoziert
die Frage, wann, wie und ob überhaupt die immer mögliche
Überschreitung vollzogen werden kann, erst die Grenze

provoziert den Wunsch zu erkunden, wie es auf der anderen

Seite aussieht. Grenzen sind einfache Mechanismen, um
Neugier zu entfachen.

Grenzen, wie immer sie auch bestimmt sein mögen, wo
immer wir ihnen begegnen, stellen uns aber auch vor das

uralte Problem aller Moral: Was soll ich tun? Diese berühmte

Frage, die Kant zu den Grundlagen der Philosophie rechnete,
stellt sich in der Regel erst angesichts einer Grenze, einer
Schranke, eines Verbots. Erst das göttliche Verbot, vom Baum

der Erkenntnis des Guten und Bösen zu essen, stellt die

Menschen im Paradies vor die Frage: Was sollen wir jetzt tun?

Ohne Verbot, ohne Grenze, hätte sich diese Frage nicht
gestellt. Wo alles möglich ist, muss auch nichts geschehen.
Grenzen schränken Möglichkeiten ein und provozieren gerade

deshalb: zu einem Versuch, einer Reflexion, einem Protest,
einer Einsicht, einer Übertretung. Genau aus diesem Grund
und keinem anderen benötigen Kinder auch Grenzen.

Dass, in einem moralischen Sinn, etwas getan werden soll,
bedeutet so immer schon, die Grenze der bisherigen Handlungen
und ihrer Richtlinien zu überschreiten, die Schranken, die

unser Handeln bisher bestimmt haben, zu überwinden. Weil
Grenzen und ihre Überschreitung einander bedingen, gilt
aber auch das Umgekehrte: Auch jede mögliche Grenzüber-

6





SCHWEIZER MONAT SONDERPUBLIKATION JUNI 2018

schreitung provoziert die Frage, ob es nicht besser wäre, diese

zu unterlassen und eine Grenze zu respektieren. Eine Grenze

gegen den Willen desjenigen, der sich wirklich oder metaphorisch

auf der anderen Seite befindet, zu überschreiten, war
immer ein aggressiver Akt und wird dies auch bleiben. Auch
die Integrität von Individuen und Gemeinschaften ist im

doppelten Sinn des Wortes begrenzt.

Die vergessene Schutzfunktion
Viel zu wenig wird beachtet, dass gerade im Bereich des

sozialen Lebens Grenzen im hohen Masse eine Schutzfunktion
zukommt. Jede Regel, jedes Gesetz, jede Vorschrift, jedes Tabu,

jedes Recht stellt eigentlich eine Grenze dar: Bis hierher und

nicht weiter. Und auch Menschen, die im Bereich des Politischen

gerne für den Abbau der Grenzen sind, können ein

Unbehagen angesichts von rücksichtslos gelebten
Freiheitsansprüchen empfinden, und gerade für die Verkünder
politischer und kultureller Grenzenlosigkeit ist klar, dass mit
antisemitischen, sexistischen oder rassistischen Äusserungen

und Gesten manche Grenzen in einer Weise überschritten
werden, die nicht toleriert werden darf. In diesen Bereichen

werden dann auch die Grenzen immer enger gezogen. Ein

falsches Wort und man gehört schon zu den Ausgeschlossenen.

Grenzen, und vor allem: der Respekt davor, können also

auch den Schwachen schützen - in der Ökonomie ebenso wie

im Bereich des Sozialen, im Recht ebenso wie in der Politik.
Auch wenn es dem Zeitgeist widerspricht: Das Verteidigen von
Grenzen kann ein Akt der Humanität sein. In einer grenzenlosen

Welt triumphierte immer nur der Stärkere. Nietzsches

Einsicht, dass die Grenze eine Erfindung der Ohnmächtigen
sei, sollte zu denken geben.

Grenzen mögen manche Sicherheit nur vorgeben, aber sie

ordnen die Welt, fordern auf, den Anderen zu achten und zu

respektieren. Grenzen gehören deshalb auch zu den Bedingungen

eines guten Lebens, schliesslich sind sie Ausdruck dafür, dass

es irgendwann auch einmal genug sein könnte: Grenzen des

Wachstums, Grenzen des Wohlfahrtsstaates, Grenzen der

Mobilität, Grenzen der Verschmutzung, Grenzen der Verständigung,

Grenzen der Toleranz, Grenzen des Erträglichen,
Grenzen der Machbarkeit, Grenzen der Belastbarkeit. Das

Plädoyer für offene Grenzen hat die Klage, dass damit die

Grenzen des Möglichen bald erreicht seien und Obergrenzen

eingezogen werden müssten, als stete, dumpfe Begleitmusik.

machen und sie werden doch überwunden werden. Kein
Grenzwall, der für immer gehalten hätte, kein Gebot, das nicht
übertreten worden wäre, keine Regel, die nicht verletzt
worden wäre, kein Imperativ, dem man sich nicht widersetzen

könnte, kein Grenzwert, der nicht je nach Interesse und

Konjunktur nach oben oder unten korrigiert worden wäre.

Aber mit Grenzen verhält es sich wie mit Gesetzen: Dass sie

übertreten oder manipuliert werden können, spricht nicht
gegen sie.

Jede Grenze - auch das wird gerne übersehen - ist ein
Paradoxon. Sie trennt und sie verbindet gleichzeitig. Was

immer die Grenze scheidet, wer immer auf der einen und auf
der anderen Seite der Grenze sich befindet: diese Grenze ist
deren gemeinsame Grenze. Grenzen markieren Nähe und
Nachbarschaften. Eine gemeinsame Grenze verbindet auch

diejenigen miteinander, die nichts anderes mehr gemeinsam
haben als eben eine gemeinsame Grenze: egal ob als Barriere,
als Pfosten, als Zaun, als Kontrollpunkt, als Sicherheitsschleuse,

auf dem Land, im Wasser und in der Luft, im Körper,
im Herzen und im Kopf.

Grenzen definieren politische Gemeinschaften und
staatliche Souveränität, Grenzen scheiden die Menschen nach

sozialen, kulturellen, religiösen, sprachlichen und ethnischen

Kriterien, Grenzen beschränken und steuern als Regeln und
Normen unser Handeln und Verhalten, Grenzen sorgen in
Form von Begriffsklärungen und Definitionen für Klarheit
im Denken.

Etwas als Grenze bestimmen bedeutet deshalb immer,
schon an das zu denken, was hinter der Grenze liegt - eine

Gefahr, eine Verheissung, eine Hoffnung, ein Geheimnis, eine

bessere Welt, das Grauen oder die Fortsetzung dessen, was

überall ist. So trägt jede Grenze ihre Auflösung in sich, enthält
im Keim jene Verwirrung, jenes Chaos, das sie doch verhindern
möchte. <

Menschenwerk und Paradoxon
Keine Grenze ist ewig, keine Grenze ist für alle Menschen

und für alle Zeiten festgelegt. Grenzen sind in der Politik, in
der Moral, im sozialen Leben und in der Ökonomie: Menschenwerk.

Grenzen sind deshalb prinzipiell veränderbar, sie können

verschoben und neu gezogen werden, sie können durchlässig

oder rigide bewacht sein, man kann sie unüberwindbar

Konrad Paul Liessmann
ist Philosoph und Professor für Methoden der Vermittlung von
Philosophie und Ethik an der Universität Wien. Zuletzt von ihm
erschienen: «Bildung als Provokation» (Zsolnay, 2017).

8


	Bis hierher und nicht weiter!

