
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 98 (2018)

Heft: 1061

Artikel: Wagnis Öffentlichkeit

Autor: Keller, Hildegard E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER MONAT 1061 NOVEMBER 2018 DOSSIER

Wagnis Öffentlichkeit
Denken in der Öffentlichkeit erfordert Mut. Die Philosophin Hannah Arendt
hat auf die Risiken des Sich-Exponierens hingewiesen,
aber auch darauf, dass Nichtdenkende weitgefährlicher sind.

von Hildegard E. Keller

Die ersten Risikomanager der Vormoderne waren Kaufleute in
den norditalienischen Stadtstaaten. Sie suchten potentielle

Verluste im Seehandelsgeschäft zu beziffern und prägten einen

mathematisch-kalkulatorischen Risikobegriff, der für die frühe

Versicherungswirtschaft massgeblich war. Es ging ums Geld, aber

man reflektierte auch grundsätzlich die Möglichkeiten und Grenzen

der Antizipation von Folgen (nicht zwingend nur der materiellen)

und fand Wörter für die entwickelte Praxis. Norditalien war
ein Hauptschauplatz der Denk- und Kulturgeschichte des Risikos.

Wie aber steht es eigentlich um das Risiko von Ideen? Welche

Risiken birgt das öffentliche Exponieren von Werten wie

Freiheit, Gleichberechtigung oder Individualität (und, ebenso

relevant, ihre Diffamierung)? Lassen sich die Auswirkungen
persönlicher Haltungen und Werte, die öffentlich wahrnehmbar
gelebt und exponiert werden, vorwegnehmen - und zwar als Folgen

für einen selbst ebenso wie diejenigen für Zeitgenossen und

Nachgeborene?

Nichtdenker sind gefährlich
Für Hannah Arendt (1906-1975) war das Reich des Geistes ein

Wagnis sui generis. Der Interviewer Roger Errera fragte Arendt
explizit nach dem Risiko des freien, sich aus allen Traditionen
bedienenden Denkens, als er sie 1973, zwei Jahre vor ihrem Tod, für
ein Interview gewinnen konnte, das ihr letztes werden sollte. Selber

denken sei nicht ungefährlich, aber es sei das einzige Risiko,
das jeder Mensch unbedingt auf sich zu nehmen habe. Alles
andere, nämlich das Nichtdenken, sei noch viel gefährlicher, meinte

Arendt. Sie äusserte sich unmissverständlich: «The only thing that
can help us is to réfléchir. And to think always means to think
critically. And to think critically is always to be hostile. I don't deny

that thinking is dangerous, but I would say non-thinking, ne pas

réfléchir, c'est plus dangereux encore.» Zwischen den Zeilen

schwingt ihre persönliche Erfahrung mit - auch die erlittene
Anfeindung als öffentlich Andersdenkende, ganz besonders als

Gerichtsreporterin im Jerusalemer Prozess gegen Adolf Eichmann.

Hannah Arendt war eine deutsche Jüdin, Doktorin der

Philosophie, Aktivistin am Schreibtisch und an Kathedern amerikanischer

Universitäten, in Zeitungen und Zeitschriften, auf
Radiosendern und TV-Sendungen. Bildungsbiografisch bedingt be¬

wegte sie sich zwischen Deutsch, Latein, Griechisch, Französisch

und Englisch. Sie war 1940 nach Paris geflohen und wurde im

Frauenlager Gurs interniert, aus dem ihr dann die Flucht aus

Europa gelang. Gemeinsam mit ihrem Mann Heinrich Blücher kam
sie am 22. Mai 1941 im New Yorker Hafen Hoboken an.

Arendt verfolgte fortan die soziopolitische Entwicklung beidseits

des Atlantiks. Sie arbeitete in den USA, unter anderem als

Lektorin, war publizistisch tätig und wurde sehr bald zu einer un-
überhörbaren Stimme. Sie sprach am amerikanischen Radio und
reiste 1949 erstmals nach Deutschland zurück, um von ihren
Eindrücken zu berichten. In einem Brief schrieb sie, das Land sei auch

nach 1945 überzogen «von einer so vernagelten, bösartigen,
ressentimentgeladenen Dummheit». 1951 erschien ihr Buch «The

Origins of Totalitarianism», das sie weltberühmt machte. Lange

vor der Aufarbeitung der NS-Vergangenheit in Deutschland und
Österreich erschien 1955 die ergänzte deutsche Fassung unter
dem Titel «Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft».

Im Herbst 1958 hielt sie die Laudatio auf Karl Jaspers, ihren
Doktorvater und Freund, als er den Friedenspreis des Deutschen

Buchhandels bekam. In der Paulskirche sagte sie zum ersten Mal,
dass sie das exponierte Leben als öffentliche Person «nur zögernd
und eigentlich verzagend» auf sich genommen habe, wie alle
«modernen Menschen» bewege auch sie sich in der Öffentlichkeit nur
«mit Misstrauen und Ungeschick». Entscheidend ist aber, dass

sich Arendt dem «Wagnis der Öffentlichkeit» (die Formel stammt
von Jaspers) vorbehaltlos stellte.

Dann kam Jerusalem. Im Mai i960 hatte der israelische
Geheimdienst Adolf Eichmann in Buenos Aires gekidnappt und
nach Israel gebracht, um dem SS-Obersturmbannführer vor dem

höchsten Gericht den Prozess zu machen. Als Leiter des Referats

IV B 4 im Reichssicherheitshauptamt trug er die Verantwortung
für den organisatorischen Vollzug der Deportationen und,
insbesondere nach der Wannseekonferenz, für den Massenmord an
den Juden.

Arendt gab der Versuchung nach, am Prozess teilzunehmen.
Undenkbar ist, dass sie das Risiko dieses Unterfangens hätte
abschätzen können - weder für ihr persönliches Leben noch für die

Weltöffentlichkeit. Sie reiste im April und Juni 1961 als

Gerichtsreporterin nach Israel, die Spesen übernahm der «New Yorker»,

59



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1061 NOVEMBER 2018

allerdings ohne die Verpflichtung, Arendts Reportagen abzudrucken,

aber Arendts Beobachtungen, Recherchen, Einschätzungen
und Wertungen zum Jerusalemer Prozess erschienen tatsächlich
in fünf Grossreportagen zwischen Februar und April 1963 und,

geringfügig redigiert, kurze Zeit später als Buch unter dem Titel
«Eichmann in Jerusalem. A Report on the Banality of Evil». Nicht

nur der Untertitel war kühn.
Arendts Erwartung vor der Reise war kaum anders als die

anderer Journalisten gewesen. Sie waren aus der ganzen Welt nach

Jerusalem gereist, um einem der Schlimmsten zu begegnen. Arendt
beobachtete den Mann im Glaskasten während Wochen und

horchte, ob er auch nur einen einzigen substanziellen Satz zu

sagen vermochte. Sie kam zum Schluss: «Je länger man ihm
zuhörte, desto klarer wurde einem, dass diese Unfähigkeit, sich

auszudrücken, aufs engste mit einer Unfähigkeit zu denken

verknüpft war. Verständigung mit Eichmann war unmöglich,
nicht weil er log, sondern weil ihn der denkbar zuverlässigste
Schutzwall gegen die Worte und gegen die Gegenwart anderer

und daher gegen die Wirklichkeit selbst umgab.»

Mensch unter Menschen
Arendt wollte verstehen. Sie wollte in Jerusalem nachvollziehen,
wie es zu einem Eichmann kommen konnte, und auch die eigenen
emotionalen Reaktionen, wenigstens in indirekter Form, in die

Gerichtsreportagen einfliessen lassen. Dass sie lachen musste.
Dass ihr die Spucke wegblieb, wie sie mehr als einmal sagte. Nach

den Publikationen zum Eichmann-Prozess machte sie die bittere

Erfahrung der jahrelangen öffentlichen Diffamierung (sie sprach

stets von einer «Kampagne» gegen sie). Ein Beobachter meinte, die

Eichmannkontroverse sei wie ein Sturmwind in einen See gefahren

und habe alles aufgewühlt.
Arendts Erkenntnisse aus Jerusalem schlugen viele vor den

Kopf. Ihre skeptische Neugier für eine gerichtliche Suche nach

Gerechtigkeit erregte die Weltöffentlichkeit nachhaltig. Eine

Einsicht, die Arendt am Herzen lag, formulierte sie in ihrem fiktiven
Todesurteil. Eichmanns Schuld bestehe nicht im Angriff gegen
einen Menschen, gegen eine bestimmte Gruppe von Menschen

aufgrund ihrer Ethnie, Rasse oder Religionszugehörigkeit. Seine

Schuld gründe im angemassten Recht zu entscheiden, «wer die

Erde bewohnen soll und wer nicht». Keinem Menschen könne

zugemutet werden, mit einem, der so denke, die Erde zu teilen. «Dies

ist der einzige Grund, dass Sie sterben müssen.»

Die organisatorische und technologische Effizienz der

Nationalsozialisten machte nicht einfach nur bestimmte Menschen

überflüssig, sondern den Menschen an sich. Für Arendt, die «ein

Mensch unter Menschen» sein wollte, war dies das eigentliche
Unheil des 20. Jahrhunderts. Ein Mensch unter Menschen zu sein,

das muss eingeübt werden, im sozialen Leben, in der Arbeitswelt,
zwischen Menschen. Es bedeutet, die Pluralität anzuerkennen, in
aller Öffentlichkeit.

Zusammenleben als globales Wagnis
Koexistenz wird auch in Zukunft ein globales Wagnis bleiben.
«Wir haben keine Ahnung, wie der Arbeitsmarkt im Jahre 2050
aussehen wird», schreibt der israelische Historiker Yuval Noah
Harari in seinem jüngsten Buch «21 Lektionen für das 21. Jahrhundert».

Die Technologie, insbesondere die Biotechnologie, könnte
dazu führen, «dass sich die Menschheit in eine kleine Klasse von
Übermenschen und eine riesige Unterschicht nutzloser Homo

sapiens aufspaltet». Harari sieht darin ein kaum zu unterschätzendes

Risiko der Zukunft. «Es ist höchst gefährlich, überflüssig zu
sein.»

Das Risiko liegt darin, dass jeder lernen - und auch die
Möglichkeit dazu haben - muss, Verantwortung für sein Denken und
Tun zu übernehmen. Mit Arendts Begriffen: Das Wort «Gehorsam»,

zu dem Eichmann in Jerusalem Zuflucht nahm, müsse aus

dem Wortschatz von Erwachsenen verschwinden. Menschen
müssen ihre Vorstellungskraft einsetzen, um zu erfassen, wie
etwas für andere Menschen ist. Überflüssig gemachte Menschen
sind stillgestellt, haben keine Chance, ihre Verantwortung in
einem sozialen und damit öffentlichen Raum wahrzunehmen. Sie

sind keine Menschen unter Menschen.

Die Schauplätze der zukünftigen Denk- und Kulturgeschichte
des Risikos sind lokal und regional, in Norditalien ebenso wie in
Südschweden, sind national, kontinental und überall dort, wo
Menschen es wagen, Mensch unter Menschen zu sein, und damit

unserer Spezies die Zukunft sichern. <

Hildegard E. Keller
ist Literaturprofessorin an der Universität Zürich und der Indiana
University, Bloomington IN/USA, Autorin, Filmemacherin, Gründerin
von Bloomlight Productions. Sie ist Kritikerin beim Literaturclub SRF

und Jurorin beim Bachmann-Preis in Klagenfurt. Gemeinsam mit
Christof Burkard schreibt und zeichnet sie die Kolumne «Die
Maulhelden» im «Literarischen Monat».

60


	Wagnis Öffentlichkeit

