
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 98 (2018)

Heft: 1058

Artikel: Identität : wer bin ich und wo gehöre ich dazu?

Autor: Stadler Elmer, Stefanie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1058 JULI/AUGUST 2018

Identität:
Wer bin ich und

wo gehöre ich dazu
von Stefanie Stadler Elmer

Grosse Veränderungen im Leben -Wahl des Berufs, der Freund¬

schaften, Lebenspartner und -Partnerinnen, des Wohnorts -
entscheiden wir aufgrund der Kenntnis unseres Selbst, unserer
Identität. Die klassischen Fragen rund um Identität sind: Wer bin
ich, woher komme ich und wohin will ich in und mit dieser
Gesellschaft? Auch alltägliche Belange wie die Wahl von Kleidern,

Freizeitbeschäftigung, Wohnungseinrichtung und politische
Abstimmungsparolen verlangen Entscheidungen, womit ich mich
identifiziere, was ich als zugehörig zu meiner Person erachte, zu
welchen sozialen Gruppen ich gehören will. Wer meint, sich zu kennen

- das eigene Selbst - und um die Wünsche und Ziele zu wissen,

hat es leichter als jene, die ihre Identität und Wege ständig suchen

und hinterfragen.
Selbstbewusstsein haben oder gewinnen, sich selbst verwirklichen

und optimieren - das sind moderne, auf die Zukunft
ausgerichtete Versprechungen, die haufenweise auf dem Büchermarkt,
in Weiterbildungen und mit anderen Konsumgütern angeboten
werden. Angebote, das Selbstbewusstsein zu stärken, orientieren
sich aber nicht nur an der Zukunft, sondern auch an Vergangenheiten:

Ich werde daran erinnert, zur Nation X zu gehören, zu
dieser oder jener Sippe, Gruppe oder Minderheit. Das Erinnern an

verschiedenartige Herkunft in der eigenen Vergangenheit eröffnet
einen inneren Dialog: Wie will ich mich aufgrund dieser früher
durchlebten sozialen Zugehörigkeit auch gegenwärtig oder

zukünftig solidarisieren oder abgrenzen? Wo ist meine Position,

meine Geschichte in dieser Gruppe? Beide Schienen von Identität -
sich zukunftsgerichtet mit bestimmten Wünschen zu identifizieren

und sich aufgrund des Erinnerns an vergangene Zugehörigkeit
zu engagieren oder abzugrenzen - sind hochemotional. Beide

betreffen die personale und zugleich soziale oder kollektive Identität.

Identität und Emotion
Die einflussreichste Emotion im Hinblick auf die Identität ist das

Gefühl der sozialen Zugehörigkeit, ganz einfach deshalb, weil wir
Menschen soziale Wesen sind und erst durch die Kommunikation
mit anderen eine eigene Identität entwickeln können. Die zuerst
als zwischenmenschlich erfahrene Kommunikation wird in
das Selbst integriert und in der Form als verinnerlichter Dialog
beibehalten.1 Zur sozialen Zugehörigkeit ist ein zweites, wichtiges
Merkmal von Identität hervorzuheben: die Abgrenzung oder

Unterscheidung des Selbst von den anderen. Jeder Mensch

beginnt, sich selbst zu erkennen, indem er Unterschiede zu anderen

feststellt. Dies macht uns als Person einmalig. Lange bevor
Kinder sich im Spiegel selbst erkennen und von sich mit «Ich»

sprechen und nicht mehr mit dem eigenen Vornamen - etwa mit
zwei Jahren -, haben sie sich von anderen zu unterscheiden

gelernt. Dies geschieht zunächst ohne sprachliche Mittel.
Auch Gruppen markieren ihre Identität, indem sie nach innen

Zusammengehörigkeit pflegen und sich nach aussen abgrenzen.
Beide Bestandteile von Identität - das Zugehörigkeitsgefühl wie

54



SCHWEIZER MONAT 1058 JULI/AUGUST 2018 DOSSIER

auch das Unterscheiden und Abgrenzen - sind formbar: Selbst wo

harte Fakten wie biologische Marker zur Identitätsfestlegung
verwendet werden, wie beispielsweise durch die Haut- und

Haarfarbe, zeigen gerade jüngste Diskussionen um das biologische

Geschlecht, dass das Zuordnen doch nicht so eindeutig ist.

Die Formbarkeit von personaler und kollektiver Identität ist
natürlich ein Einfallstor für Beeinflussungen aller Art. Das

Spannende und ewig Herausfordernde liegt darin, dass die inneren und
äusseren Einflüsse schwerlich dem Bewusstsein zugänglich sind.

Das bedeutet, dass wir immer wieder Täuschungen ausgesetzt
sind, während wir uns bemühen zu glauben, eigenständig,

vernünftig oder gar rational unsere Handlungen zu gestalten und

zu entscheiden. Selbst wenn wir meinen, mit uns selbst ehrlich
und im Reinen und «ganz bei uns» zu sein, sind dies doch nur
Augenblicke zwischen vielseitigen und wiederkehrenden inneren
und äusseren Widersprüchen und Ambivalenzen, die wir durch
ein Aushandeln verschiedener Standpunkte zu Zielen, Wünschen

und Normen aufzulösen oder zu verschieben versuchen.

Die Formbarkeit der kulturellen Identität
Die Formbarkeit der personalen und kulturellen Identität zeigt
sich am deutlichsten in der frühkindlichen Entwicklung, die die

prägendste Phase unseres Selbst ist. Im Vergleich zu den Säugetieren

erweist sich der neugeborene Mensch als biologische
Frühgeburt: Während viele Tiere bald nach der Geburt stehen und sich

fortbewegen können, braucht der Mensch zu diesen Schritten
meist etwa ein Jahr. Er braucht zum Überleben intensive soziale

Fürsorge, und diese soziale Investition bringt den Vorteil, dass

das Wachstumspotenzial, vor allem des Gehirns, neue

Leistungsfähigkeiten gegenüber Tieren mit sich bringt. Im Unterschied zu

Säugetieren sticht eine solche Fähigkeit hervor, die uns unbedacht

als selbstverständlich erscheint: Menschen haben Sprachen
und weitere Systeme - wie beispielsweise Musik - entwickelt. Die

Sprache ist ein mächtiges geistiges Mittel, mit Laut- und
Schriftsymbolen über Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zu
kommunizieren und zu kooperieren, während Gesang, Tanz und

Instrumentalspiel die Gruppenzugehörigkeit stärken. Der Erwerb

von Sprache und Musik beginnt im ersten Lebensjahr, ja eigentlich
mit dem dramatischen Ereignis des ersten Schreis bei der Geburt,
denn hiermit beginnt die Atmung über die Lungen, und zum
ersten Mal hören wir uns selbst. Das Schreien des Babys ist
zunächst ein Signal von grosser Bedürftigkeit und von Unwohlsein
oder gar Alarm. Das Baby lernt bald, dass es mit seiner Stimme

und mit Blicken Kontakt zu den Bezugspersonen herstellen und

Wirkungen erzielen kann, und es beginnt, seinen vokalen
Ausdruck zu variieren. In Zuständen des Wohlbefindens beginnt es

zudem, seine Stimme zu erkunden, damit zu spielen und gehörte
Laute seiner Umgebung nachzuahmen. Spiel und Nachahmung
sind die wichtigsten Lernformen. Der Philosoph Johan Huizinga
bezeichnete den Menschen nicht umsonst als Homo ludens, als

spielend, denn er war überzeugt, dass alle kulturellen Errungen¬

schaften aus dem Spiel entstanden sind. Der Spielzustand ist
heiter und frei von Not, er ermöglicht ein Sichzuwenden zu Personen,

einer Sache und Regeln, und er hat einen Anfang und ein

Ende, was ihn von anderen Zuständen zu unterscheiden erlaubt.

Erstaunlicherweise lernen Kinder weit früher, mit der Stimme zu

spielen und Silben zum Singen von Melodien zu verwenden, als aus

Silben Wörter zu bilden, um Bedürfnisse mitzuteilen. Noch bevor

sich ein Kind sprachlich artikulieren kann, singt es sowohl Melodien

mit anderen gemeinsam wie auch alleine in erkennbarer Form.

Das vokale Lernen ist ein in der Natur einmaliges Potenzial,
das bisher nur beim Menschen und bei wenigen Tieren wie Walen

und Singvögeln bekannt ist. Im vokalen Lernen vollzieht der

Mensch eine allmähliche Kontrolle der Affekte und deren Umformung

in sozial anerkannte Ausdrucksmittel wie zuerst das Singen
und wenig später das Sprechen. Das heisst: im Zustand von Wut
oder Schmerz schreien wir bald nicht mehr unkontrolliert drauflos,
sondern lernen, kultivierte und sozial annehmbare Ausdrucksformen

anzuwenden, um uns mitzuteilen und Probleme zu lösen. Die

allmähliche Kontrolle von Affektausdruck und die Umwandlung
von Affekten geschieht aber auch durch Singen von Wiegenliedern

zur Beruhigung oder von Spielliedern zur Aktivierung.
Andere Rituale sind etwa wiederkehrende Feste, die einer

Gemeinschaft kollektive Erinnerungen an bestimmte Geschichten

lebendig erhalten und dadurch das Zusammengehörigkeitsgefühl

stärken und daher die gemeinsam gefühlten Zustände in
einer allgemeinen Form präsentieren. Weihnachten ist ein solch

verallgemeinerter, kollektiv geteilter Zustand, zu welchem ganz
bestimmte Eigenschaften und Bedingungen gehören, um ihn in
konkrete Erfahrung zu bringen und ihn jedes Jahr neu als Ritual

zu erleben. Rituale sind in jeder Kultur wichtige Mittel, um kollektive

verallgemeinerte Gefühlszustände gemeinsam zu erleben
und auf diese Weise die Zusammengehörigkeit zu zelebrieren und

zu verstärken. Die Affekte werden als gemeinsame Erfahrung
miteinander geteilt, und durch das Ritual - sei es ein religiöses Fest,

eine Trauerfeier, eine Einweihung, ein Jahreszeitenfest - erlebt

jede teilnehmende Person, wie ihr Gefühlszustand eine
allgemeine Form angenommen hat. Der affektive Zustand wird zwar
individuell erlebt, aber ist zugleich sozial geteilt und verallgemeinert,

was die kulturelle Identität oder Zugehörigkeit bestätigt.

Gefühle und Identitäten beeinflussen
Eben diese Affektkontrolle ist wichtig, um den Vorgang der

Zivilisierung oder Kultivierung von Gesellschaften zu beschreiben und

zu erklären, wie dies etwa Norbert Elias prägnant vorschlug. Was

ist damit gemeint? Wir verinnerlichen die zwischenmenschlichen,

direkten und indirekten Anleitungen, vor allem jene, die wir
schon in der Kindheit erfahren haben, beispielsweise
Höflichkeitsformen, und machen sie zu unserer persönlichen Gewohnheit.

Aber auch erzählte Geschichten, Theaterstücke, Filme und Musik

gehören zu den kulturellen Mitteln, mit denen Gefühlszustände

erzeugt werden, die zwar als individuell erlebt werden, aber einen

55



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1058 JULI/AUGUST 2018

sozialen Charakter haben, weil sie gemeinsam geteilt werden.

Aufgrund dieser Überlegungen hat der Psychologe Lev Vygotsky
die Künste als «soziale Gefühlstechnik» bezeichnet.2 Jedes Mal,

wenn der Trauermarsch von Chopin gespielt wird, werden einerseits

persönliche Erinnerungen wach an Anlässe, wo wir diesen

hörten - etwa in einer filmischen Szene -, oder an die Lebensphase,

in der wir dieses Stück vielleicht sogar selbst einübten.
Andererseits signalisiert dieses Stück auch ein kollektives Symbol,
das eingesetzt wird mit der Absicht, einen allgemeinen Zustand

trauriger Stimmung zu erzeugen wie beispielsweise in einem Film.

Diese zwei Seiten zu verstehen bedeutet, dass wir uns der

Kultur zugehörig fühlen, die dieses und ähnliche Symbole
verwendet. Kurzum, es signalisiert kulturelle Identität und - in
Worten des Soziologen Pierre Bourdieu - den ästhetischen

Geschmack, der das soziale Umfeld verrät, in dem jemand
aufgewachsen ist. Feine Unterschiede in der Art und Weise, sich in der

Öffentlichkeit zu bewegen, zeigen soziale Herkunft an und

zugleich auch ein Streben nach einer gewissen Identität. Wir
bringen unweigerlich unsere herkömmliche und angestrebte

Zugehörigkeit zum Ausdruck, und wir erkennen identitäre
Signale anderer - dies jedoch nur beschränkt. Angesichts der Fülle

von wahrnehmbaren und subtilen Eindrücken in unserer selbst

gestalteten und in der öffentlichen Umgebung drängt sich die

Frage nach Täuschungen auf, denn unser Bewusstsein ist - der

Metapher von Sigmund Freud folgend - nur die Spitze eines

Eisbergs. Tatsächlich spricht alles dafür einzugestehen, dass wir
weit mehr intuitiv handeln als rational, weil letzteres aufwendiger
ist, und dass wir anfällig sind für eine lange Liste von Denkfehlern.

Sie sind vor allem durch die Forschungsarbeiten von Daniel

Kahneman und Arnos Tversky bekanntgeworden. Doch schon das

Andersen-Märchen von «Des Kaisers neuen Kleidern» führt uns

von Kindsbeinen an vor Augen, wie Eitelkeit oder gar Narzissmus -
die Neigung, sich vorwiegend durch das Abwerten von anderen

selbst positiv zu bewerten - und fehlende Ehrlichkeit im Umgang
miteinander dazu führen können, das Gesicht zu verlieren oder

die Identität zu gefährden.

Identität und Politik
Angesichts der Formbarkeit von Identitäten fragt es sich, mit
welchen Mitteln die Politik uns persönlich und in unseren
Zugehörigkeitsgefühlen zu erreichen versucht. In einer demokratischen
Gesellschaft wählen wir Personen, die kollektiv verbindliche
Entscheide erreichen, das Gemeinwesen regeln und ihre angekündigten

Ideen umsetzen wollen. Für diese Aufgaben brauchen sie

Überzeugungskraft. Das wohl wirksamste Mittel, Menschen in
grösseren Mengen zu überzeugen - die Rhetorik oder die Kunst

der Rede -, stand schon in der griechischen Antike im Mittelpunkt
von Politik. Bis zu einem gewissen Grad ist Redekunst erlernbar -
Kunst stammt von Können ab -, und ebenfalls kann man rhetorische

Mittel analysieren und aufdecken. Ist es somit auch möglich,
stets einen kühlen Kopf zu bewahren, wenn Politiker uns an- oder

uns etwas versprechen? Wer dies bejaht, verkennt zwei Tatsachen:

erstens die Macht der rhetorischen Mittel, die sich nicht nur
im Reden selbst äussern, sondern sich auch Inszenierungen und
Narrationen bedienen. Sie resultieren in Stimmungen in der

Öffentlichkeit, beispielsweise wenn der renovierte Marktplatz
eingeweiht, der lokale Radiosender geschlossen oder wenn ein

Vorfall als Skandal ausgebreitet wird. Jedes Ereignis mit öffentlichem

Charakter kann inszeniert und als Vorlage dienen,
meinungsbildende Stimmung zu erzeugen. Wir müssen also fragen:
Welche Botschaften werden wie verbreitet? Wir tendieren dazu,

Deutungsangebote aus unserem sozialen Netzwerk als Orientierung

zu nutzen - auch das dürfen wir hinterfragen.
Zweitens: die Vorstellung vom vorwiegend rational und

autonom denkenden Menschen ist nicht totzukriegen. Schon im

20. Jahrhundert berichtigte unter anderen der Philosoph Ernst

Cassirer dieses Menschenbild: Nicht das rationale Denken
kennzeichnet den Menschen, sondern seine Fähigkeit, der sinnlichen

Wahrnehmung Bedeutung zu geben oder sie zu symbolisieren. Der

Mensch als Animal symbolicum verstanden, nicht als Animal rationale:

Erst die Verbindung von sinnlichen Zeichen mit Symbolen

ermöglicht es den Menschen, symbolische Wirklichkeiten zu erfinden

und Symbolsysteme zu bilden, allen voran die Sprachen, dann

Musik, Schrift, Zahlen und viele weitere. Das Verständnis der

Symbolfähigkeit hilft uns zu erahnen, wie wir durch sinnliche
Zeichen fortwährend angeregt sind, diese geistig mit Bedeutung

anzureichern, sie zu interpretieren und zu bewerten. Das bewusste,

rationale Analysieren und Denken ist nachgeordnet. Politik als

kollektiv ausgerichtete Interessenbündelung muss sich kollektiver
Symbole bedienen, um die Menschen zu erreichen. Deshalb haben

Diktatoren zu allen Zeiten gewusst, dass sie die Bilder, die Musik
oder allgemein die Künste kontrollieren müssen, um an der Macht

zu bleiben. Denn sie verwenden auf subtile Weise sinnliche

Mittel, die auf verallgemeinerte Gefühle anspielen und zugleich die

Symbolfähigkeit ansprechen. <

1 Dabei gilt: An die prägenden Jahre der frühen Kindheit erinnern wir uns nicht
oder nur vage und bruchstückhaft. Es gibt also kein explizites Bewusstsein über
die wichtigste Zeit der Entstehung unseres Selbst oder unserer Identität. Was
bleibt, sind die Geschichten, die über uns aus der Kindheit erzählt werden, und
Foto- und Filmaufnahmen, um diese vielleicht einzubetten.
2 Auch Mode kann als Kunst verstanden werden, durch die Art und Weise, sich
zu kleiden und mit Schminke und Accessoires zu schmücken, seine Identität zur
Schau zu stellen und mitzuteilen, als was man gerne gesehen werden möchte.
Stilbrüche erzielen besondere Aufmerksamkeit und Bewertung, während
Traditionelles zwischen Langeweile und Nostalgie schwanken kann.

Stefanie Stadler Elmer
lehrt Entwicklungspsychologie an der Universität Zürich und ist
Leiterin der Forschung Fachdidaktik der Künste an der Pädagogischen
Hochschule Schwyz. Sie ist international bekannt für ihre
Forschungen zur sprach-musikalischen Entwicklung.

56


	Identität : wer bin ich und wo gehöre ich dazu?

