
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 98 (2018)

Heft: 1056

Artikel: Volksgericht, nicht Volksherrschaft

Autor: Nasher, Jack

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816096

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1056 MAI 2018

s /olksgericht)
nicht
Volksherrschaft
Das Verständnis der Demokratie als «Volksherrschaft» ist nicht nur weitverbreitetund
falsch - es kann auch sehr gefährlich werden. Diese Feststellung war dem Philosophen
Karl Popper so wichtig, dass er sie als Kern seines politischen Hauptwerks verstand.

von Jack Nasher

Als Karl Popper «Die offene Gesellschaft und ihre Feinde»

schrieb, im Tumult des Zweiten Weltkrieges, hatte er
buchstäblich das Gefühl, das «Testament der westlichen Zivilisation»

zu verfassen. Der Krieg wurde gewonnen, doch sind die Gefahren

nicht gebannt. Sie versiegen scheinbar nie, die politischen Visionen

mit ihren Führern, die mit der Romantik des Stammeslebens

spielen und Bürger mitreissen, die jubelnd ihre Individualität
aufgeben. In seinen späteren Werken hat Popper seine Theorie der

Demokratie weiter ausgearbeitet - das Demokratieverständnis des

«Vaters der offenen Gesellschaft» soll hier näher beleuchtet werden.

Nichts hält Popper von der Idee, dass der Staat mehr sei als

eine Verbindung für rationale Zwecke. Er sieht in der Demokratie
oder der Stimme des Volkes wenig Erhabenes, sie ist lediglich die

bislang einzig annehmbare Methode, notwendige Macht zu
kontrollieren. Vor allem aber sei die Demokratie keine «Herrschaft
des Volkes». Denn das Volk, so schreibt Popper in der «Offenen

Gesellschaft», regiere niemals selbst in «irgendeinem konkreten

praktischen Sinn», es könne lediglich «die Aktionen seiner
Herrscher durch Drohung mit Absetzung beeinflussen». Demokratie,
auf Griechisch in der Tat so viel wie «Volksherrschaft», sei «leider

ein ganz irreführender Name». Und ein gefährlicher: denn dieses

Missverständnis führe dazu, dass man, so schreibt Popper in
seinem Spätwerk «Alles Leben ist Problemlösen», «das Volk und

die Kinder lehrt, dass sie in einer Volksherrschaft leben - also

etwas, was nicht wahr ist (und gar nicht wahr sein kann). Da sie

das bald sehen, werden sie nicht nur unzufrieden, sie fühlen sich

gar belogen.» Der Weg vom Wutbürger zum Reichsbürger und
Terroristen ist vorgezeichnet.

Dass das Volk selbst nicht herrscht, ist nun aber keine Schwäche,

sondern für Popper sogar wünschenswert. Eine Verherrlichung
des Volkes nach dem römischen Motto «Vox populi vox dei»

fördere den «autoritären und relativistischen Aberglauben, dass

das Volk (oder die Majorität) nicht unrecht haben kann und nicht
unrecht tun kann». Diese Ideologie sei nicht nur abzulehnen, sie

sei gar unmoralisch. Denn auch eine Mehrheit kann tyrannisch
werden und etwa entscheiden, dass alle Brillenträger höhere
Steuern zahlen müssten. In der Demokratie aber haben - dank

demokratischer Institutionen - auch Minderheiten die Möglichkeit,

den Machtmissbrauch zu verhindern und einen friedlichen
Wechsel anzustreben.

Damit verknüpft ist Poppers stetes Misstrauen: Wir dürfen
uns nicht darauf verlassen, dass die Regierung unser Vertrauen
und damit die Macht überhaupt verdient hat. Es spielt keine Rolle,

wie wohlwollend sie uns erscheinen mag: Wir können unmöglich
wissen, was sie morgen tun wird. Popper sieht in der Macht
einen «möglichen Dämon», eine Art Hobbes'schen Leviathan, der

74



Jack Nasher, zvg.

«Wir dürfen uns
nicht darauf verlassen,
dass die Regierung
unser Vertrauen und
damit die Macht
überhaupt verdient hat.»
Jack Nasher



«Nicht ein Tag, der die neue
Regierung legitimiert, sondern ein
Tag, an dem wir über die alte
Regierung zu Gericht sitzen. Der
Tag, an dem sich die Regierung
verantworten muss.»
Karl Popper über den Wahltag

jederzeit seine schlimmste Form annehmen kann, nämlich die

Form der Tyrannei. Diese Tyrannei ist die ständig drohende

Gefahr für die offene Gesellschaft. Popper ist überzeugt davon,
dass es kaum einen Menschen gibt, dessen Charakter durch Macht

nicht verdorben wird. Er zitiert den britischen Historiker Lord

Acton: «Macht führt zur Korruption und absolute Macht zur
absoluten Korruption.» Auf dieser Angst vor dem Missbrauch der

Macht beruht Poppers Verständnis der Demokratie: sie ist Mittel,
ja das einzige Mittel, die Macht im Zaum zu halten.

Institutionen der Machteindämmung
Dass der Staat mehr Macht hat als der Einzelne oder eine

gesellschaftliche Teilgruppe, ist für Popper ein «notwendiges
Übel», damit steht er ganz in der Tradition des klassischen
Liberalismus. In diesem Sinne präzisiert er seine Ansicht über den Staat

in seinem Spätwerk «Auf der Suche nach einer besseren Welt»:

«Seine Machtbefugnisse sollten nicht über das notwendige Mass

hinaus vermehrt werden. Dieses Prinzip könnte man das diberale
Rasiermessen nennen (in Anlehnung an Ockhams Rasiermesser,

das berühmte Prinzip, dass von mehreren möglichen Erklärungsansätzen

stets der einfachste gewählt werden soll).»

Poppers Mittel zur Eindämmung der Macht ist es, (konstitutionell

verankerte) Institutionen zu «schaffen, zu entwickeln und

zu schützen», die sicherstellen, dass niemand unkontrolliert
Macht ausüben kann. Solche Institutionen sind Schulen, Gerichte

oder die Polizei, aber auch grosse und kleine Unternehmen,
Vereine oder Kirchen - mehr oder minder eigenständige Systeme

aller Art, die für eine Verteilung gesellschaftlicher Macht sorgen.
Zu Poppers Verständnis der Institution zählt auch die Abstim¬

mung: «Eine Neuwahl oder ein Votum in einem gewählten Parlament

kann die Regierung stürzen. Darauf kommt es an. Jede

Regierung, die man wieder loswerden kann, hat einen starken

Anreiz, sich so zu verhalten, dass man mit ihr zufrieden ist. Und
dieser Anreiz fällt weg, wenn die Regierung weiss, dass man sie

nicht so leicht loswerden kann.»

Eine demokratische Regierung ist also eine Regierung, derer

wir uns «ohne Blutvergiessen» entledigen können - auf institutionalisierte

Weise eben.

Unter «Demokratie» versteht Popper also «nicht etwas so

Vages wie etwa die <Herrschaft des Volkes> oder die <Herrschaft

der Majorität), sondern eine Reihe von Einrichtungen (unter
ihnen vor allem allgemeine Wahlen, d.h. das Recht des Volkes,
seine Regierung zu entlassen), die die öffentliche Kontrolle der

Herrscher und ihre Absetzung durch die Beherrschten gestatten
und die es dem Beherrschten ermöglichen, Reformen ohne

Gewaltanwendung und sogar gegen den Wunsch der Herrscher
durchzuführen». Popper plädiert für die Demokratie, weil
demokratische Institutionen von allen bekannten die unschädlichsten
seien. Es sind diese fest verankerten Institutionen und die damit,

einhergehende - niemals absolute - Macht, die die Demokratie

von der Tyrannei unterscheiden.

Volksgerichte statt -tribune
Für Popper zählt also vor allem die Möglichkeit, Regierungen

loszuwerden, also «die negative Macht», nämlich die der Entlassung.

Der «positiven Macht», also der Fähigkeit des Volkes, eine

Regierung einzusetzen, räumt er kaum eine Bedeutung ein. Die

trügerische Frage danach, wer herrschen solle, sei laut Popper

76



SCHWEIZER MONAT 1056 MAI 2018 DOSSIER

nicht nur irreführend, sie ist in höchstem Masse gefährlich.
Diejenigen, die diese Frage stellen, nehmen an, so schreibt Popper
schon in der «Offenen Gesellschaft», «dass die politische Macht

<ihrem Wesen nach> keiner Kontrolle unterworfen sei. Sie nehmen

an, dass irgendwer die Macht besitzt und dass es dem Besitzer der

Macht ziemlich frei steht, zu tun und zu lassen, was er will.» Und

sucht man den besten Herrscher, so sucht man unweigerlich nach

dem «Besten», dem «Weisesten», ja dem «Unfehlbaren», was, so

Popper, schliesslich zu einer Suche nach dem Führer wird. Es geht
ihm dabei weniger ums «Wer?» des Herrschens als um das «Wie?»

des Regierens und Loswerdens.

Wie in seiner Wissenschaftstheorie liegt auch hier der

Schwerpunkt auf der Falsifikation: Falls sich die Regierung in der

Praxis nicht bewährt, müssen wir sie loswerden und durch eine

neue ersetzen. Und wir müssen laut Popper immer mit dem

Schlimmsten rechnen, schreibt er nüchtern: «Ich neige zu der

Ansicht, dass Herrscher sich moralisch oder intellektuell selten

über und oft unter dem Durchschnitt befanden. Und ich halte es

in der Politik für ein kluges Prinzip, wenn wir uns, so gut wir können,

für das Ärgste vorbereiten.» So pessimistisch Popper auch ist

- das Urteil, ob eine Regierung fähig sei oder nicht, traut er den

Bürgern zu: «Zugegeben, nur wenige sind fähig, eine politische
Konzeption zu entwerfen und durchzuführen, aber wir sind alle

fähig, sie zu beurteilen.» Diesen Satz von Perikles verwendet Popper

gar als einleitendes Zitat für den ersten Band der «Offenen
Gesellschaft». Er sieht in der Demokratie keine Volksherrschaft,
sondern ein Volksgericht. Der Wahltag, so präzisiert er in «Alles

Leben ist Problemlösen», ist also kein «Tag, der die neue Regierung

legitimiert, sondern ein Tag, an dem wir über die alte Regierung

zu Gericht sitzen. Der Tag, an dem sich die Regierung verantworten

muss.»

Damit kommt dem Bürger doch noch eine Schlüsselrolle zu,
die Popper auf dem Symposium «Die Zukunft ist offen» (1985)

näher beschreibt: «Ein demokratischer Staat kann nicht besser

sein als seine Staatsbürger. So müssen wir hoffen, dass die grossen
Werte einer offenen Gesellschaft - Freiheit, gegenseitige Hilfe,
Wahrheitssuche, intellektuelle Verantwortlichkeit, Toleranz -
auch in Zukunft als Werte anerkannt werden. Dafür müssen wir
unser Bestes tun.»

Denn Demokratie allein, so schreibt Popper in seinen

Spätwerken, kann selbstverständlich «gar nichts tun - handeln
können nur die Bürger eines demokratischen Staates (einschliesslich

natürlich der Regierung). Die Demokratie ist nichts als ein

Rahmen, innerhalb dessen die Staatsbürger handeln können.»

Daher sind wir «alle bis zu einem gewissen Grad mitverantwortlich

für die Regierung, obwohl wir nicht mitregieren».

Demokratie als Bremse und Motor
Demokratie ist für Popper die Errichtung von Institutionen als

Festung gegen eine Tyrannis - welcher Art auch immer. Macht ist

dabei notwendig, wenn der Staat handlungsfähig bleiben will -

und Kritiker, die monieren, dass Liberale «Macht» als unnötig
abtun, gehen fehl -, aber dem Einzelnen, so politisch vielversprechend

er auch erscheinen mag, ist, in Form dieser Institutionen,
immer mit Misstrauen zu begegnen. Auch die scheinbar perfekte
Führungspersönlichkeit - klug, wohlwollend, vielleicht auch

noch schön - darf keine uneingeschränkte Macht erhalten. Zumal
der Mangel an Kontrolle Kritik und Verbesserungen früher oder

später unmöglich macht. Genau hier setzt Poppers Demokratieverständnis

an: es ist sein Falsifikationsprinzip auf die Politik
übertragen, Trial and Error mit immer wieder neuen Trials.

Ein weiterer Punkt wird nur zwischen den Zeilen erkennbar:
Die effizientesten und reichsten Staaten der Welt sind Demokratien.

Zwar dauert die Entscheidungsfindung länger als in einer

Tyrannei, wo ein - am besten wohlwollender - Herrscher mit starker

Hand schnelle Entscheidungen fällt. Doch führt die offene
Diskussion des Für und Wider, institutionalisiert in Gestalt der

Opposition, zumeist zu besseren Ergebnissen als ein Schnell-
schuss. Das gilt auch für die Diskussion nach einer Entscheidung:
Je schneller Mängel entdeckt werden, desto weniger Unheil richten
sie an - ein einzigartiger Vorteil der offenen Gesellschaft. Die

Demokratie wird damit zur effizientesten aller Staatsformen.

Sicherlich verfügt eine solch nüchterne Herangehensweise
über weniger Glanz als die Umsetzung einer grandiosen Vision
der idealen Gesellschaft und steht daher selbst schon an der

Schwelle zur Utopie: zur Utopie einer rationalen Menschheit. Die

Ergebnisse dieser offenen Gesellschaftsform, das sollten wir uns

immer wieder vor Augen führen, glänzen dafür umso mehr. Die

westliche Welt ist die freieste und reichste Zivilisation, die es in
der bekannten Menschheitsgeschichte jemals gegeben hat. Nein,
vollkommen ist sie nicht. Doch werden hier - anders als in
unfreien Gesellschaften - Missstände offen diskutiert und
gegebenenfalls beseitigt. Insofern hat der Westen sehr wohl Werte,
wie auch Popper gerne betonte. Nur weil wir keiner Utopie
entgegenfiebern, müssen wir uns weder vor pompösen Ideologien
ducken noch eine Rückbesinnung zum Wertekanon des Christentums

- oder Ähnliches - anstreben. Unser Wert ist die Staatsform
des aufgeklärten, des verantwortlichen Individuums, das frei und

selbstbestimmt lebt. <

Jack Nasher
ist Professor für Führung und Organisation an der Munich Business
School. Zuletzt von ihm erschienen: «Die Staatstheorie Karl Poppers.
Eine kritisch-rationale Methode» (Mohr Siebeck, 2017).

77


	Volksgericht, nicht Volksherrschaft

