
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 98 (2018)

Heft: 1056

Artikel: Die freiheitliche Ordnung

Autor: Münkler, Herfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816092

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1056 MAI 2018

a Die freiheitliche
Ordnung

Die Demokratie wird im allgemeinen als die einzige aufDauer zuverlässige politische Sicherung
individueller Freiheit angesehen. In der Geschichte des politischen Denkens begriffman das Verhältnis
meist aber erheblichkritischer. Eine Einführung.

von Herfried Münkler

Die individuelle Freiheit, die von der Freiheit eines politischen
Verbands gegenüber anderen politischen Gemeinschaften zu

unterscheiden ist, hat man im 18. und 19. Jahrhundert in einer

konstitutionellen Monarchie besser geschützt gesehen als in
einer Demokratie, wo viele politische Theoretiker die Freiheit des

Einzelnen der Willkür des Volkswillens ausgeliefert glaubten.
Einen Monarchen auf Vernünftigkeit festzulegen, hielt man für sehr

viel leichter möglich, zumal dann, wenn dem Herrscher noch ein

Parlament zur Seite gestellt wurde, als den Willen des Volkes

vernünftig zu machen; bei dem befürchtete man, er könne jederzeit
über die Stränge schlagen. Die Denker der Aufklärung, die sich die

Herrschaft der Vernunft auf ihre Fahne geschrieben hatten,
waren, sieht man von ganz wenigen Ausnahmen ab, keine Freunde

oder Anhänger der Demokratie.

Die Tyrannei der Mehrheit
Paradigmatisch dafür wurde die von Alexis de Tocqueville in

seinem Amerikabuch ausgesprochene Warnung vor einer «Tyrannei
der Mehrheit», womit Tocqueville die ungezügelte Demokratie

meinte. Tocqueville hatte die Schreckensjahre der Französischen

Revolution im Gedächtnis, als er die USA bereiste und sich dort mit
der Frage beschäftigte, wie es den Amerikanern gelungen war, den

Volkswillen vernünftig zu machen und dessen Willkür zu zügeln. Das

war im übrigen auch eine Frage, mit der sich die Gründerväter der

Vereinigten Staaten selbst intensiv beschäftigt hatten und zu der die

Federalists, die der Gründung eines Bundesstaates gegenüber einem

Staatenbund der dreizehn unabhängig gewordenen Kolonien den

Vorrang gaben, das Argument beisteuerten, die Willkür des Volkes

komme in kleinen politischen Verbänden sehr viel eher zum Tragen
als in grossen Staaten. Die Grösse eines Landes wirke wie ein Filter

der Unvernunft, und das komme schliesslich auch der Sicherung
individueller Freiheit zugute.

Die Vorstellung von der Unvernunft des Volkes wiederum

gründete sich im in der Literatur überlieferten Bild der antiken
Demokratie, zumal der Demokratie in Athen: Das Todesurteil

gegen Sokrates, die Verbannung all derer aus der Stadt, die im
Verdacht standen, sich der Partei des Demos entgegenstellen zu

wollen, dazu die notorische Neigung der athenischen Volkspartei,
den Bündnerstädten bedingungslos den eigenen Willen
aufzuzwingen, und schliesslich die hemmungslose Kriegspolitik, die

von den Athenern gerade in der Epoche der Demokratie betrieben
wurde - all das waren Markierungen auf dem Kerbholz der Demokratie,

die nahelegten, in ihr keinen Garanten der individuellen
Freiheit zu sehen.

Um einiges besser stand in dieser Frage die römische Republik
da, wo sich die Volkspartei gegen die Aristokraten nicht durchgesetzt

hatte, sondern beide im Zusammenwirken miteinander die

Macht ausübten und sich dabei wechselseitig in Schach hielten.
Seit Cicero wurde die römische Republik als Mischverfassung
dargestellt, in der monarchische, aristokratische und demokratische

Elemente miteinander eine Verbindung eingegangen waren.
Doch dann war die Republik in einem Bürgerkrieg zwischen

Volkspartei und senatorischem Adel untergegangen. Seitdem war
die republikanische Idee mit dem Makel des Bürgerkriegs behaftet,
den sie nicht beseitigen, sondern nur relativieren konnte,
indem sie darauf verwies, dass auch andere politische Ordnungen
in Bürgerkriegen zugrunde gegangen waren.

Die Drohung des Bürgerkriegs war fast noch schlimmer als die

der Tyrannis, vor der zu schützen der Anspruch einer demokratischen

Republik war. Gegen diese Selbstlegitimation hatte sich

50



«Die Denker der Aufklärung
waren, sieht man von ganz
wenigen Ausnahmen
ab, keine Freunde oder
Anhänger der Demokratie.»
Herfried Münkler



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1056 MAI 2018

Tocquevilles Warnhinweis von der möglichen Verbindung
zwischen Demokratie und Tyrannis in Gestalt einer «Tyrannei der

Mehrheit» gerichtet. Und diese Warnung war gegen Ende des

19. Jahrhunderts noch einmal dadurch verstärkt worden, dass

Friedrich Engels die Auffassung vertrat, die «Diktatur des Proletariats»

sei letzten Endes nichts anderes als das Ergebnis der egalitären

Demokratie, insofern in ihr die Proletarier die Mehrheit der

Wähler stellten. Zusätzlich zur Tyranniswarnung geriet die

Demokratie damit in den Verdacht, ein politisches Instrument zur

Umgestaltung der Eigentumsverhältnisse in grossem Stil zu sein -
und beides brachte sie in noch grössere Distanz zu dem
uneingeschränkten Vertrauen, sie sei ein Garant individueller Freiheit.

Die Tugend der Bürger
In seinem eigenen Selbstverständnis hatte der demokratische

Republikanismus ohnehin grösseren Wert auf die Tugend der

Bürger als auf den Schutz der individuellen Freiheit gelegt. Das

Projekt einer demokratischen Republik, so die Grundannahme
des Republikanismus, hat nur dann eine Chance auf dauerhaften

Bestand, wenn die Bürger sich für die Verwirklichung des Gemeinwohls

in die Pflicht nehmen lassen und dabei bereit sind, ihre

jeweiligen Eigeninteressen hintanzustellen. Tugendhaftigkeit
bedeutete, dass sie dies freiwillig taten und nicht dazu gezwungen
werden mussten. Tugend als sozialmoralische Basis einer
republikanischen Ordnung war demnach der freiwillige Verzicht auf

beliebigen, zumal willkürlichen Gebrauch der Freiheit. Zwar wird
diese auch in einer dezidiert liberalen Ordnung eingeschränkt,
sobald sie mit der Freiheit eines jeden anderen in Konflikt gerät,
aber diese Einschränkung erfolgt auf der Grundlage von Gesetzen.

Die Erwartung bürgerschaftlicher Tugend hingegen geht über die

liberale Form der Selbstbegrenzung weit hinaus: Sie nimmt den

Betreffenden in die beständige Pflicht, seine Eigeninteressen

gegenüber dem Gemeinwohl des politischen Verbandes
hintanzustellen.

Die demokratische Republik konnte den Bürgern zwar
zusichern, sie vor der Herrschaft eines tyrannischen Autokraten oder

der Ausplünderung durch eine Reihe von Oligarchen schützen zu

können, aber sie machte sogleich die Gegenrechnung auf, und die

bestand in der kontinuierlichen Bereitschaft der Bürger, sich für
die Belange des Gemeinwesens nicht bloss zu interessieren,
sondern auch zu engagieren. Sprich: Zeit und Kraft, Ressourcen

und Ideen einzusetzen, um den Fortbestand der republikanischen

Ordnung zu gewährleisten und für sie einzustehen. Im Unterschied

dazu räumten die politischen Ordnungen, an deren Spitze
ein Einzelner oder einige wenige standen, von Anfang an Dispens
ein: die Bürger müssten sich nicht um die schwierigen Fragen der

Lenkung und Verwaltung des Gemeinwesens kümmern, sondern

könnten sich voll und ganz auf ihre eigenen Angelegenheiten
konzentrieren. In gewisser Hinsicht war (und ist) das auch ein

Freiheitsversprechen, eines, das von den Mühen und Lasten
politischer Partizipation dispensiert und das, wenn man so will, gegen

die Grundvoraussetzungen der Demokratie gerichtet ist. Es ist ein

Versprechen, von dem Etienne de La Boètie, der Freund Montai-

gnes, meinte, es bilde die Grundlage für jene «freiwillige Knechtschaft»,

die er beim Aufstieg der absolutistischen Monarchie in
der frühen Neuzeit allenthalben beobachten zu können glaubte.
Der Dispens von der Sorge um die Staatsgeschäfte war so attraktiv,
dass sich die Bürger ohne grösseren Widerstand und zumeist

sogar freiwillig in Untertanen verwandeln liessen.

Positive und negative Freiheit
Isaiah Berlin, der grosse englische Ideenhistoriker, hat mit

Blick auf das 20. Jahrhundert und dessen politische Verwerfungen
dann zwischen positiver und negativer Freiheit unterschieden
und dabei eine La Boèties Urteil entgegengesetzte Wertung
vorgenommen. Berlins Wertschätzung der negativen Freiheit hatte
nicht zuletzt mit den Verführungskünsten totalitärer Bewegungen

und der Verführbarkeit der Menschen durch die suggestiven

Versprechungen der Totalitarismen zu tun. Negative Freiheit war
für Berlin die Freiheit von etwas, und insofern war sie weitgehend
identisch mit dem, was allgemein als die liberale Freiheitsidee

angesehen wird: Es gibt keinerlei in die Freiheitsvorstellung
eingeschlossene Verpflichtungen oder Erwartungen, sondern der

Freiheitsbegriff steht in einem unmittelbaren Sinn dafür, dass

man sich ungehindert und ungestört seinen eigenen Präferenzen

widmen kann, solange dadurch nicht die Chancen anderer, ebenfalls

ihren Präferenzen nachzugehen, eingeschränkt werden. In
der Idee der positiven Freiheit, der Freiheit zu etwas, sieht Berlin

dagegen sogleich die Zumutungen und Nötigungen, die auftauchen,

sobald es um die Verwirklichung grosser und hehrer Ziele

geht. Freiheit, so Berlins Verdacht, ist dann kein Wert mehr an

sich und für sich selbst, sondern die Voraussetzung für etwas

anderes, das diese Freiheit schon bald aufzehrt und zunichte
macht. Das war mit Blick auf die Totalitarismen des 20. Jahrhunderts

gedacht, die zwar immer wieder von Freiheit gesprochen hatten,
aber nur, um sie sogleich wieder einzukassieren oder als etwas in
seinem ganzen Umfang erst in Zukunft zu Realisierendes zuzulassen.

Die Wirklichkeit der Freiheit wurde auf diese Weise aus dem

Erfahrungsraum in den Erwartungshorizont verschoben. So störte sie

das Treiben der Politiker nicht. In seiner Präferenz für den liberalen

Freiheitsbegriff ging es Isaiah Berlin somit darum, das Stör- und

Widerspruchspotenzial von Freiheit sicherzustellen.

Aber hat er damit womöglich, wie seine Kritiker gegen ihn
eingewandt haben, «das Kind mit dem Bade ausgeschüttet»? Denn

auch wenn zutrifft, dass positive Freiheit im Hinblick auf das

Wozu missbraucht werden kann, bleibt doch die Frage, wer denn

der Garant der negativen Freiheit sein solle, wenn dies nicht die

von ihr profitierenden Bürger selbst sind. Die Vertragstheoretiker,

die den liberalen Freiheitsbegriff als ersten in die Geschichte

des politischen Denkens eingespeist haben, waren tatsächlich der

Auffassung, dass sich ein Hüter dieser Freiheit finden lasse, der

mit den Behüteten nicht identisch sei und auch nicht identisch

52



SCHWEIZER MONAT 1056 MAI 2018 DOSSIER

«Der Dispens von der Sorge
um die Staatsgeschäfte
war so attraktiv, dass sich
die Bürger ohne grösseren
Widerstand und zumeist
sogar freiwillig in Untertanen
verwandeln Hessen.»
Herfried Münkler

sein dürfe. Das war die grundlegend neue Idee, die das

Verfassungsdenken der Neuzeit vom antiken Republikanismus und der

klassischen Idee der Demokratie unterscheidet. Der demokratische

bzw. republikanische Freiheitsbegriff der Antike hatte in

Beantwortung der Frage nach den Beschützern dieser Freiheit
darauf bestanden, dass dies nur die Bürger selbst sein könnten,
weil allein sie als deren Nutzniesser ein elementares Interesse an

der Bewahrung der Freiheit hätten. Indem Aristoteles die

bürgerschaftliche Ordnung als Einheit von Herrschen und Beherrschtwerden

definierte, bestand er damit, wenn auch unausgesprochen,

darauf, dass sich negative und positive Freiheit nicht voneinander

trennen liessen, sondern eine unauflösliche Einheit bildeten.

Das änderte sich mit den Theoretikern des Gesellschaftsvertrags,

mit Thomas Hobbes und John Locke, die nach Möglichkeiten suchten,

wie sich die Freiheit der Bürger gewährleisten liess, ohne dass

diese sich selbst partizipativ an der Leitung des politischen
Verbandes beteiligen mussten. Darin bezogen Hobbes wie Locke

Position gegen das antike Freiheitsideal, das zumal von Thomas

Hobbes für die politischen Wirren seiner Gegenwart verantwortlich

gemacht wurde: Es seien die aus der antiken Philosophie
stammenden falschen Vorstellungen von Freiheit gewesen, die

zum Bürgerkrieg in England zwischen 1640 und 1660 geführt hätten.

Aber einer blossen Niederwerfung der Aufständischen und der

Errichtung eines absolutistischen Regimes der Stuartkönige
wollte Hobbes so ohne weiteres doch auch nicht das Wort reden.

Die Lösung, die er zwischen einem Zustand des latenten Bürgerkriegs

und einer repressiven Herrschaft ohne freiheitsverbür-
gende Rechte fand, war die eines Gesellschaftsvertrags, den jeder

mit jedem schloss und worin ein jeder auf sein ursprüngliches
Recht auf alles verzichtete, um zu verhindern, dass er sich in
einem permanenten Kriegszustand befand, weil jeder andere

ebenfalls ein solches Recht auf alles hatte. Erst die Einsetzung

eines Souveräns, der diesen Abtretungsvertrag nicht schloss und
so zu dessen Meistbegünstigtem wurde, brachte einen Hüter der

durch Verzicht gestifteten Ordnung hervor, der, weil er von den

Bürgern als solcher eingesetzt war, diese nicht als seine Feinde

betrachtete, nicht unterdrückte und ausplünderte, sondern ihnen

negative Freiheitsrechte gewährte und diese auch sicherstellte.

John Locke ging dann noch einen Schritt weiter, indem er dem

durch einen hypothetischen Vertrag eingesetzten Herrscher
ein Parlament als Garant der Vertragstreue zur Seite gestellt
wissen wollte.

Man kann die weitreichende Bedeutung dieser theoretischen
Konstruktion kaum überschätzen: Erstmals wurde hier eine
politische Ordnung entworfen, in der sich das, was vordem als reine

Machtfrage angesehen wurde, in eine Rechtsfrage verwandelte.
Das war der Ausgangspunkt für die Konstitutionalisierung einer

politischen Ordnung, mit der die Gewährleistung der liberalen
Freiheit ohne gleichzeitige Absicherung durch eine republikanische

Freiheit möglich sein sollte. Der Vertrag zwischen Herrscher

und Untertanen, der sukzessive zu einer Verfassung ausgestaltet

wurde, wurde zur Geburtsstunde einer Vorstellung von negativer
Freiheit, die man schlichtweg konsumieren konnte, ohne gleichzeitig

in die politische Ordnung investieren zu müssen. Freilich
hatte diese Konstruktion zwei Voraussetzungen, die keineswegs
als selbstverständlich vorauszusetzen waren: dass nämlich beide

Seiten mit diesen Verzichten und Bindungen einverstanden

waren bzw. ihre eigene Vernunft an der Vernünftigkeit dieser

Verfassung ausrichteten.

Für die Vernunft des Herrschers sollte die Fülle der ihm
übertragenen Macht sorgen, die er gefährdete, wenn er die Verfassung
in Frage stellte. Für die Vernunft der Bürger sollte sorgen, dass in
dem Parlament, das dem Herrscher zur Seite gestellt wurde, nur
jene vertreten waren, die ebenfalls einiges zu verlieren hatten,

53



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1056 MAI 2018

wenn sie versuchten, ihre Befugnisse und ihren Einfluss über den

verfassungsmässig vorgegebenen Rahmen auszuweiten. Das aber

hiess, dass nur begüterte Eigentümer im Parlament vertreten sein

konnten, am besten Landeigentümer, die durch die Immobilität ihres

Vermögens sich dessen drohender Konfiskation nicht entziehen

konnten, wie das bei Kapitaleigentümern der Fall war, die ihr Geld

rechtzeitig ins Ausland verbringen konnten. Das freilich wurde zur
Achillesferse der Koalition von Konstitutionalismus und Liberalismus:

dass ein Grossteil der Bevölkerung von der politischen Partizipation

ausgeschlossen blieb. Die Folge war eine dem Staat gegenüber

gleichgültige bis feindselige Haltung der Bürger.

Nationalismus und Sozialismus
Es waren dann Nationalismus und Sozialismus, die dieses

Regime paternalistischer Vernünftigkeit, hinter dem sich freilich
immer auch eine gehörige Portion Eigeninteresse verbarg,

politisch aufsprengten und einen sehr viel umfassenderen

Freiheitsbegriff durchsetzten, einen, der nicht nur die Gesamtheit der

Bevölkerung umfasste, sondern auch die Bürgerrechte über die

Garantie des materiellen Eigentums hinaus erweiterte. Wer als

Eigentum nur seine Arbeitskraft hatte, die er, um zu leben, zu
Markte tragen musste, interessierte sich für die rechtliche Garantie

des Eigentums als Kern der Freiheitsrechte wenig. Freiheit, so das

Verständnis der Armen und wenig Begüterten, die sich seit der

Französischen Revolution zunehmend Gehör verschafften, durfte
sich nicht nur in der Garantie des Bestehenden erschöpfen,
sondern zu ihr gehörte auch, dass jedem Bürger die Möglichkeit zur
Inanspruchnahme von Freiheitsrechten verschafft wurde - und
das hiess, die bürgerlichen Abwehrrechte gegenüber dem Staat

um soziale Teilhaberechte zu ergänzen, bei denen der Staat in die

Gesellschaft eingreifen musste, um sie sicherzustellen - etwa
durch eine umfassende Besteuerung, und das nicht nur in linearer,
sondern auch in progressiver Form.

Die Durchsetzung der Demokratie gegen den blossen

Konstitutionalismus, die in (West-)Europa mit der Französischen
Revolution begann und nach dem Ersten Weltkrieg ihr Ziel erreicht
hatte, brachte das Paradoxe in der Verknüpfung von Demokratie

und Freiheit ans Tageslicht: dass es Freiheitsrechte gab, die

beschnitten werden mussten, um den vielen die Inanspruchnahme

der Freiheit überhaupt erst zu ermöglichen. Von nun an

ging es darum, diese einander entgegengesetzten Imperative
politisch auszutarieren. In funktionierenden Demokratien dreht sich

Politik bis heute um diese Herausforderung. Systematisch ist die

Demokratie mit dem Verfassungsgedanken eine Liaison

eingegangen, durch die Vernünftigkeit gewährleistet werden soll. Die

Verfassungsjuristen sind die Hüter dieser Vernünftigkeit.

Schwindende politische Partizipation
Darüber ist jedoch ein Problem aus dem Blick geraten, um das

die Politiktheoretiker der Antike gewusst haben und dessen

Vernachlässigung sich gegenwärtig schmerzlich spürbar macht:

die Frage, wie viel politische Partizipation eine Demokratie

braucht, um zuverlässig funktionieren zu können und den von
Zeit zu Zeit neu auftretenden Herausforderungen gewachsen zu
sein. Auch das lässt sich als Paradoxie formulieren: Die Bürger
müssen aus freien Stücken dazu bereit sein, sich für den Betrieb

einer freiheitlichen Ordnung in die Pflicht nehmen zu lassen.

Diese Bereitschaft hat in den letzten Jahrzehnten, jedenfalls was

Nachhaltigkeit und Langfristigkeit anbetrifft, kontinuierlich
abgenommen, und das nach wie vor zu konstatierende
bürgerschaftliche Engagement hat sich zunehmend projektförmig
organisiert.

Konkret heisst das, dass die Bereitschaft zu längerfristigen
Bindungen an eine politische Partei und deren Zielsetzungen

schrumpft und durch das Engagement für moralisch hochstehende

Vorhaben, von den globalen Menschenrechten bis zum
Klima- oder Umweltschutz, verdrängt worden ist. Das ist ein
Gebrauch von Freiheit, der ganz selbstverständlich zu einer
freiheitlichen demokratischen Ordnung dazugehört. Aber womöglich,

so die dritte Paradoxie, handelt es sich dabei um eine

Inanspruchnahme von Freiheit, die, wenn sich tendenziell alle für sie

entscheiden, freiheitsgefährdende Folgen hat. Ernst-Wolfgang
Böckenförde hat das zu der Formel zugespitzt, der demokratische

Rechtsstaat beruhe auf Voraussetzungen, die sicherzustellen er

selbst nicht in der Lage sei. Er ist auf ein religiös oder ethisch

begründetes Pflichtgefühl angewiesen, von dem er zehrt, ohne

mit seinen Mitteln darauf einwirken zu können, dass diese

Einstellung von Generation zu Generation erneuert wird.
Im Sinne der von Isaiah Berlin eingeführten Unterscheidung

zwischen negativer und positiver Freiheit, Freiheit wovon und

Freiheit wozu, würde das heissen, dass ohne die Bereitschaft

vieler, die Lasten und Kosten positiver Freiheit freiwillig auf sich

zu nehmen, auf Dauer niemand die Rechte der negativen Freiheit

zuverlässig für sich in Anspruch nehmen kann. Liberale Freiheit
bedarf eines republikanischen Freiheitsverständnisses, um
gesichert zu sein. Das ist das Spannungsverhältnis, das ein westliches

Demokratieverständnis permanent aushalten und für dessen

Erneuerung es immer wieder andere Antworten finden muss.

Offenbar befinden wir uns gegenwärtig wieder in einer Situation,
in der neue Antworten auf diese Herausforderung vonnöten sind,

wenn die demokratische Form der politischen Ordnung nicht
zwischen neuen Oligarchien, altem Autoritarismus und einem

kommunistisch verkleideten Patriarchalismus, wie er in China

praktiziert wird, zerrieben werden soll. <

Herfried Münkler
ist Professor für politische Theorie und Ideengeschichte an der Humboldt-
Universität zu Berlin und Lehrbeauftragter an der Universität Luzern.
Er ist Autor zahlreicher Bücher zum 20. Jahrhundert. Zuletzt von ihm
erschienen: «DerDreissigjährige Krieg. Europäische Katastrophe,
deutsches Trauma 1618-1648» (Rowohlt, 2017).

54


	Die freiheitliche Ordnung

