
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 97 (2017)

Heft: 1052

Artikel: Es ist kompliziert

Autor: Wiederstein, Michael / Merz-Benz, Peter-Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


s «

<U c

B to

73 a>

Es ist
kompliziert
Je freier die Welt wird, desto komplexerwird sie. Leben wir
also in Zeiten der unendlichen Möglichkeiten - oder ist doch alles
anders? Ein renommierter Soziologe antwortet.

Michael Wiederstein trifft Peter-Ulrich Merz-Benz

Herr Merz-Benz, angesichts steigender Unzufriedenheit mit dem politischen Status

quo im sogenannten «Westen»: Stehen wir vor Zeiten sozialer Unrast?

Ich würde von Unrast schlechthin, einer Unrast in der gesamten Lebensführung
sprechen. Diese ist zuerst Ausdruck einer Wandlung der Kommunikation: Was einmal
rationaler Diskurs hiess, im besten Fall Tatsache war oder zumindest angestrebt
wurde, wird abgelöst von einer eigentlichen Unkultur des miteinander Umgehens.
Wir beobachten bei vielen Menschen den Verlust moralischer Normen selbst im Kleinen:

Respekt, Einfühlungsvermögen, Takt, Kompromissbereitschaft... eigentlich all

das, was gegenüber einem Handlungspartner ganz selbstverständlich angezeigt wäre,
ist im Rückzug begriffen. Das gilt im Politischen, im Zwischenmenschlichen - und vor
allem in den sozialen Medien. Mich verwundert das nicht.

Warum nicht?

In Politik und Medien führen wir derzeit einen Diskurs, der durchsetzt ist von moralischen

Urteilen oder besser: Aburteilungen. Es ist, als ob der Verlust moralischer
Normen im gegenseitigen Umgang und die Moralisiererei im grossen Stil eine unheilvolle

Verbindung eingegangen wären. Das betrifft nicht nur populistisches Denken,
sondern auch und gerade die Haltung derjenigen, die definieren, was «populistisch»
ist. Natürlich: menschliches Handeln ist, ob wir wollen oder nicht, geleitet von
moralischen Urteilen. Aber die politische Auseinandersetzung mit dem Populismus droht
zu einer blossen Stilisierung der eigenen guten Gesinnung zu werden. Das hat Folgen,
die zuerst in der Anonymität - oder besser: der vermeintlichen Anonymität - der

sozialen Netzwerke zu beobachten sind und die nachdenklich stimmen müssen. Was

dort abläuft, kann nur als Enthemmung bezeichnet werden. Im übrigen sind die
enthemmte gute Gesinnung und ihr populistisches Gegenstück durchaus aneinander zu

messen.

32



«Wirtschaft und Politik
waren immer schon schuld,
wenn einem nichts
anderes einfiel.»
Peter-Ulrich Merz-Benz

/P
: S

» «Ärar**

fr y«

Peter-Ulrich Merz-Benz, photographiert von Michael Wiederstein.

33



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1052 DEZEMBER 2017 / JANUAR 2018

Einverstanden. Aber: wie genau läuft dieser Vorgang ab?

Viel zu viele zeitgenössische politische Debatten sind nicht auf

Sachpolitik konzentriert, sondern darauf, klare Grenzen zwischen

den Anständigen und den Unanständigen zu ziehen. Es ist ja

schön und gut zu glauben, die richtige Gesinnung zu haben, aber

mehr eben auch nicht. Für einen rationalen Diskurs, wie er zwingend

notwendig ist für Politik, die ihren Namen verdient, ist es

wichtig, darauf hinzuweisen, dass eine Gesellschaft, in der die

Gesprächspartner einander nicht mehr zuhören und verstehen

wollen, weil alle völlig davon überzeugt sind, auf der moralischen

Siegerseite zu stehen, keine gemeinsame Basis haben kann.

Ich kontere: die Zeiten, in denen eine Gesellschaft eine wie auch immer

geartete, von allen geteilte, «gemeinsame Basis» hatte, haben nie

existiert. Was es aber sehr wohl gegeben hat und weiterhin gibt, sind

Gemeinschaften innerhalb von Gesellschaften, die eine gemeinsame

Basis haben. Und diese kommen nun immer stärker durch beschleunigten

gesellschaftlichen Wandel unter Druck - oder?

Klären wir zuerst die Begriffe. Bei den Gemeinschaften handelt es

sich um Sozialformen, die aus «angeerbten überlieferten Formen,
der Gewohnheit und der Pflicht» bestehen, wie der Soziologe
Ferdinand Tönnies sagte. Sie konstituieren sich ohne intellektuellen

Rechtfertigungsdruck: Beispiele sind die Dorfgemeinschaft oder

die Familie im engeren Sinne, wir können es aber auch mit
Gemeinschaften rein geistiger Natur zu tun haben,
Glaubensgemeinschaften etwa. In diesen Zusammenhang gehören auch die

«Erinnerungsgemeinschaften», Lebensformen, gefügt aus Loyali-
täts- und Verpflichtungsmustern.

Die Gesellschaft, also alles, was über die Gemeinschaften hinausgeht -
etwa Staaten, Staatenbünde, die globalen Abhängigkeiten

untereinander-, ist ungleich komplexer, unüberschaubarer.

Richtig. Aber auch sie ist nicht chaotisch, ganz im Gegenteil: Sie

verfügt über eine klare, wenngleich komplexe Struktur und sie

funktioniert nach gewissen Regeln und Prinzipien. Seit es die

Soziologie gibt, versuchen Soziologen, diese Funktionsweisen der

Gesellschaft «auf den Begriff zu bringen». Und dies geschieht
tatsächlich häufig in Abgrenzung - oder an den Rändern - zur
Gemeinschaft. Bloss: gemeinschaftliche und gesellschaftliche
Lebensformen durchdringen sich und wirken völlig unterschiedlich
aufeinander ein.

Sie bedrohen einander also nicht wie im alten liberalen Ideenstreit

angenommen? Wilhelm Röpke etwa war der Ansicht, die Bürokratien

moderner Gesellschaften zersetzten das Gemeinschaftliche,

während Friedrich August von Hayek vor allem die individuellen

Entwicklungspotenziale in modernen Gesellschaften im Fokus hatte,

die von Gemeinschaften nicht selten behindert werden.

Es gibt zwar in der Soziologie auch eine Fassung des «Gegensatzes»

von Gemeinschaft und Gesellschaft, etwa wenn behauptet wurde,
dass Gemeinschaften, traditionelle Formen des Zusammenlebens

beispielsweise, von den gesellschaftlichen und rational-intellek-
tualistischen Lebensformen «zersetzt» würden. Heute ist
allerdings klar, dass das so nicht stimmt: Jedes Individuum gehört
beiden Sphären an, ohne dass eine Art Dualismus der Person

festzustellen wäre. Gemeinschaftliche Lebensformen reichen -
zumindest in den meisten Industriegesellschaften - ganz unmittelbar

hinein ins gesellschaftliche Alltagshandeln. Die Entwicklung
verläuft aber auch in die andere Richtung, wenn das Gesellschaftliche

die Gemeinschaft verändert, was ebenso häufig vorkommt.
Ob das Menschen als Problem erscheint, hat zuerst mit individuellen

Wertvorstellungen, der politischen Haltung und der eigenen

Biographie zu tun.

Machen wir es hier ganz konkret: wir alle wachsen in der Regel dort

auf, wo wir «zu Hause» sind, eine eigene soziale Welt und ihre

Funktionsweise von Beginn an kennenlernen - in einer Gemeinschaft.

Da ist alles überschaubar, klar, bestenfalls behütet - aber mit
zunehmendem Alter stellt jeder Menschfest, dass da auch noch eine andere

Welt existiert, die nach anderen Regelnfunktioniert: die Gesellschaft.

Und genau da wird es kompliziert! Denn die Gesellschaft ist eine

eigene soziale Welt, die nur vom Individuum her überhaupt
gedacht werden kann. Zusammenleben in der Gesellschaft bedingt
das fortwährende Nutzen von Entscheidungsspielräumen, und

was uns dabei leitet, welche Ziele wir zu realisieren suchen, ist in
den bestehenden Strukturen nicht oder nur zu einem geringen
Teil vorgegeben. In der Gemeinschaft dagegen herrscht eine

besondere Art von «Solidarität», wie Emile Dürkheim das nennt. Die

die Gemeinschaft konstituierenden «Formen, die Gewohnheiten,

In Kürze

Der öffentliche Diskurs ist durchsetzt von
gefährlichen moralischen Aburteilungen.
Das betrifft nicht nur Populisten, sondern
auch und gerade diejenigen, die definieren,
was «populistisch» ist.

Anonyme und weniger anonyme Formen des
Zusammenlebens verdrängen einander im
Zuge der Globalisierung nicht - sie ergänzen
und überlagern sich. «Hayek vs. Röpke»
(Gesellschaft vs. Gemeinschaft, Stadt vs. Land
usw.) ist eine Debatte von gestern.

Die direkte Demokratie verspricht, ein gewisses
Mass an Planbarkeit und Sicherheit zu gewährleisten.

Wird dieses Versprechen nicht gehalten,
erodiert das Vertrauen ins «gesellschaftliche
Ganze», (mw)

34



SCHWEIZER MONAT 1052 DEZEMBER 2017 / JANUAR 2018 POLITIK 8i WIRTSCHAFT

die Pflichten», reichen in der Regel tief ins Zusammenleben hinein,

manchmal bis ins Kleine und Kleinste. Das ist in der Gesellschaft

ganz anders.

Was vielen heute Angst einflösst, hatfür die meisten Heranwachsenden

noch einen enormen Reiz: Ausbruch aus manch unhinterfrag-
ter Abhängigkeit, kurz: Freiheit.

Durchaus! Gemeinschaftliche Lebensformen sind ja meist auch

Verkörperungen von Machtverhältnissen. Dies trifft auch und

gerade auf die Familie zu. In solchen Machtverhältnissen zu leben,

sie zu akzeptieren, ist für uns selbstverständlich, es sei denn, sie

würden explizit mit Gewalt durchgesetzt. Der Bestand von
gemeinschaftlichen Lebensformen beruht auf einer Art stillschweigendem

Einverständnis, gleich einem Vertrag, der allerdings
nirgends aufgeschrieben ist, sondern durch die gemeinschaftlichen

Lebensformen selbst verkörpert wird. Aber dieser Vertrag
gilt - er ist so unwiderruflich wie die Existenz der jeweiligen
gemeinschaftlichen Lebensform. Und die durch Gemeinschaften

vermittelte Orientierungssicherheit wirkt halt oft auch beengend.

Wenn nun Individuen aus Gemeinschaften-Familie, Dorf,
Glaubensgemeinschaft - heraustreten, verlieren letztere oft ihre bisherige

Selbstverständlichkeit. Mit welchen Folgen?

Aus den traditionellen, gemeinschaftlichen Sozialformen
herauszutreten, ist ein irreversibler Schritt. Wer die Nestwärme der

Familie, die sichere Umgebung der lokalen Gemeinschaft oder
auch den Kreis der Glaubensbrüder verlässt, für den ändert sich

alles, weil dieses soziale System fortan nur noch eines von vielen
ist - und es damit nicht selten auch seine «Unschuld» verliert. Das

kann in der Pubertät der Fall sein, jede Mutter und jeder Vater
kennt das. Es ist aber vielleicht auch der Fall, wenn jemand die

Konfession wechselt, das politische Lager oder das Land. Und vor
allem werden gemeinschaftliche Lebensformen dann explizit zu
einem Gegenstand unseres Handelns, was sie vorher nicht waren.
Das bedeutet aber keineswegs ein Herausfallen aus der Sozialität,
denn unser Handeln ist meist weiterhin begründet in gemeinsamen

Normen und Werten - und unser menschliches Zusammenhandeln

bleibt immer auch wesentlich bestimmt durch den

Gedanken, gemeinsam unsere materielle Reproduktion sicherstellen

zu müssen. Dass das aufgrund stärkerer Vernetzung, enormer

sozialer Umwälzungen und sich verschiebender globaler
Prioritäten komplexer wird, steht aber ausser Frage.

Es macht vielen Zeitgenossen, die verstehen wollen, was um sie herum

geschieht, also verständlicherweise ein Stück weit Mühe, mit dieser

immer weiter steigenden Komplexität umzugehen...

Allerdings! Nur gilt es folgendes zu beachten: Schon Tönnies, der

Zeuge der Entstehung der Industriegesellschaft war und diese

untersuchte, hatte festgestellt: Die traditionellen Sozial- und
Lebensformen, wie sie seit dem Mittelalter bestanden - Dorf,
Familie, Glaubensgemeinschaft etc. -, haben sich zwar verändert,

sind aber auch mit dem rasantesten technischen und politischen
Wandel nicht verschwunden. Für ihn war es vielmehr so, als seien

die traditionellen Sozial- und Lebensformen gleich einer Schrift

von der Industriegesellschaft «überschrieben» worden, um doch

darunter weiter lesbar zu bleiben. Ihm war klar: wollte er eine

Theorie der Industriegesellschaft ausarbeiten, musste er gleichzeitig

auch eine Theorie der Gemeinschaft entwickeln. Aus all
dem geht hervor: das Problem erhöhter Komplexität stellt sich

nicht erst heute. Eines ist heute aber anders.

Was?

Ich habe das Gefühl, dass wir aktuell eine Entwicklung erleben,
die die klassischen Gesellschaftstheoretiker noch nicht absehen

konnten: Wir stellen gegenwärtig fest, dass die rationale Beherrsch-

barkeit der sozialen Verhältnisse, die ja doch zumindest als

Möglichkeit in den Gesellschaftstheorien vorgedacht ist, sich mehr

und mehr als Illusion entpuppt. Die Leute haben deshalb nicht

ganz zu Unrecht das Gefühl, einer Art Diffusität des Geschehens

ausgesetzt zu sein, das sich rational nicht mehr durchschauen,
also nicht mehr planen oder auch nur einigermassen abschätzen

lässt, sondern nur noch erahnt werden kann. Und mit dem Rückhalt

in der Gemeinschaft ist es längst nicht mehr getan.

Ein Beispiel?

Diese ganze Wirrnis, wenn es etwa darum geht, herauszufinden,
was eigentlich «Globalisierung» heisst! Immer mehr Menschen

stellen fest, dass das ein Strom des Geschehens ist, der ihrem

Vorstellungsvermögen - und damit auch der Kontrolle! -
schlicht entzogen ist. Das hat nichts mit mangelnder Intelligenz
oder einem ungenügenden Grad an Bildung zu tun, sondern
damit, dass kein einzelner all diese ineinander verschachtelten
Systeme und ihre sich ständig verändernden Beziehungen
untereinander auch nur teilweise für sich durchschaubar machen

kann, geschweige denn all die Folgen der Expansion transnationaler

Märkte. Es geht nicht mehr nur um die Komplexität als

solche, sondern um den Glauben, sie beherrschen zu können. Dieser

wird aktuell tief erschüttert, was sich dann wiederum in der

Kommunikation niederschlägt.

Sie meinen, dass Begriffe wie «Markt» und «Globalisierung» deshalb

zunehmend negativ besetzt sind, weil man sich diesen Prozessen

schlicht ausgeliefertfühlt. Das mag wiederum manchen dazu

verleiten, der Illusion umfassender politischer Kontrolle nicht nur
nachzutrauern, sondern auch jene zu wählen, die vorgeben,

sie «wiederherstellen» zu können.

Durchaus - wobei zu beachten ist: das Entscheidende liegt
oftmals im Kleinen. Interessant ist, dass viele Bürger ständig
Entscheidungen treffen, die ihren Wünschen eigentlich diametral

entgegenlaufen. Ein anschauliches Beispiel dafür ist die Agglomeration:

Sie ist ein Bereich der sozialen Wirklichkeit, wie er
widersprüchlicher nicht sein könnte! Auf der einen Seite ist die Agglo-

35



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1052 DEZEMBER 2017 / JANUAR 2018

meration nur ein Kreuzungspunkt von Verkehrswegen, wo die

Rationalität des Zusammenkommens und Funktionierens der
modernen Welt sich unvermittelt Bahn bricht. Auf der anderen Seite

ist gerade in der Agglomeration immer wieder zu beobachten,
dass hier ganz bewusst traditionelle Lebensformen gepflegt werden.

Die Leute wollen ein Häuschen im Grünen haben, aber nicht
zu weit pendeln, sie legen sich dann auch nach Möglichkeit eines

zu, bauen, gärtnern, fahren - und wenn die nächste Abstimmung
ansteht, beschweren sich dieselben Leute über den von ihnen
mitverursachten «Dichtestress», die «Zubetonierung des Mittellands»

etc., suchen aber die Schuld dafür selten bei sich. Unsere

soziale Vernetzung ist oftmals hochgradig widersprüchlich, was

sich wiederum in unserer Lebensführung niederschlägt, und
dennoch müssen wir festhalten: jeder sehnt sich - irgendwie - nach

klaren und überschaubaren Verhältnissen. Und viele Bürger, egal

ob in der Stadt oder auf dem Land, sehnen sich mit Wehmut
zurück in die Welt, wie sie vermeintlich einmal war: einfach,
redundant, absehbar, ein bisschen langweilig, aber sicher und
verlässlich. Zurechtfinden schafft Sicherheit.

In einem solch widersprüchlichen Klima entwickeln sich dann

Strömungen, die aktuell als «populistisch» reüssieren. Ihre politischen

Galionsfiguren versprechen - ob sie sozialdemokratisch oder konservativ,

sozialistisch oder nationalistisch sind - die Rückkehr ins

Geregelte, ins Überschaubare, ins Gewohnte. Wenn man Ihnen so

zuhört, so muss man sagen: wohl nicht ganz zu Unrecht, wenn es nach

unseren Befindlichkeiten geht.

Populismus beruht eben genau nicht auf Einsicht - das ist nicht
wertend gemeint -, es ist eher eine Art des Denkens und
Handelns, die uns überkommt wie eine Stimmung und uns mitreisst.
Dazu gehört, intuitiv zu wissen, was das Richtige ist. Daher ist der

Populismus gegen Argumente auch weitgehend immun. Worauf
es aber in erster Linie ankommt: der damit entstehende intime
Raum ist so etwas wie der letzte verbliebene Ort, an dem für viele

Individuen noch so etwas wie Sicherheit auffindbar ist. Mit den

sozialen Medien vernetzen sich diese Individuen heute auch ein-

Serie:
Forschen und Denken

Wir leben in einer aufgeregten Zeit. Über alle politischen
Lager hinweg ist es en vogue, eigene Befindlichkeiten
über die aufrichtige Debatte zu stellen. Auf dem Spiel
stehen dabei liberale Grundwerte, die den Wettbewerb der
Ideen erst ermöglichen: Neugier, Respekt vor
wissenschaftlicher Erkenntnis und intellektuelle Grosszügigkeit.
Der «Schweizer Monat»führt in loser Folge Gespräche
mit Wissenschaftern, die relevante, aber auch komplexe
und teilweise schwierig zu vermittelnde Einsichten zu
aktuellen Fragen gewonnen haben.

facher, so dass eine Art soziale Stimmung resultiert: «Ich bin nicht
allein, auch andere fühlen sich unsicher.» Paradoxerweise sorgt
das bereits für eine Art neue Sicherheit in ständiger Unsicherheit.

Vernünftig ist das aber nicht.

Diese Entwicklung ist rational betrachtet trügerisch und kann
sehr gefährliche Folgen für Demokratien haben. Denn egal wie
sehr man die Undurchsichtigkeit und den ständigen Wandel der

Gesellschaft hassen mag, sie sind und bleiben eine Realität, mit
der man leben muss.

Diese vermeintliche «Sicherheit in Unsicherheit» entsteht innerhalb

einer diskursiven Blase: in der aktuell vielzitierten «Filter Bubble».

Man tauscht sich vornehmlich mit Gleichgesinnten aus, statt einander

mit widerstreitenden Argumenten und Haltungen zu konfrontieren.
Das beste Anzeichen, sich in einer Filter Bubble, einer neuen Spielart

von Gemeinschaft, zu befinden, ist doch, dass sich alle einig sind,

wer die Schuld an welcher Misere auch immer trägt: andere.

Die Wirtschaft, die Politik, die Eliten...

Wirtschaft und Politik waren immer schon schuld, wenn einem

nichts anderes einfiel (lacht). Aber: der Ausdruck Elite - ich glaube

nicht, dass der an und für sich so negativ besetzt ist. Er wird es

allerdings spätestens dann, wenn, wie aktuell, der Eindruck
aufkommt oder erweckt wird, es gäbe so etwas wie eine Elitenwillkür.

Konkreter?

Fassen wir zusammen: die Gemeinschaften bieten keinen Halt

mehr, die diffuse «Globalisierung» lässt sich kaum intellektuell
durchschaubar machen, was also bleibt? In der Schweiz: die

direkte Demokratie. Sie wird als rationales Mittel zur Gestaltung
politischer Entscheidungsprozesse betrachtet und ist das meistens

auch. Wenn sich aber die Meinung durchsetzt, dass sie als letzte
Bastion der Verlässlichkeit nun auch nicht mehr funktioniert - etwa

im Hinblick auf die Umsetzung «unliebsamer» demokratischer
Entscheide -, ist es um das Vertrauen ins Ganze bei vielen Bürgern
geschehen. Damit geht schlicht die letzte Aussicht auf Sicherheit und

Planbarkeit der politischen Prozesse verloren. Und auf die eigene

gute Gesinnung zu vertrauen hilft auch nicht weiter.

Sie haben eben die wichtige Funktion der Soziologie in dieser

aufgeheizten Stimmung schon aufden Punkt gebracht: die Aufgabe
des Soziologen - und mithin ein Antidotfür die Überforderung mit
den grossen, weltweiten Umbrüchen - ist es, die Komplexität des

modernen Zusammenlebens durchschaubarer zu machen. Bisher

scheint das der Disziplin im Hinblick auf die mediale Öffentlichkeit
nicht zu gelingen. Warum?

Der Soziologe beschreibt, er gibt in der Regel keine Handlungsanweisungen.

Und unser Zusammenleben besteht ja bereits, bevor

der Soziologe tätig wird, in einer Vielzahl von Formen, mittels
derer die Menschen sich die Verhältnisse durchschaubar gemacht
haben. Wir leben in aufgeklärten, sehr individualisierten Zeiten,

36



SCHWEIZER MONAT 1052 DEZEMBER 2017 / JANUAR 2018 POLITIK & WIRTSCHAFT

in denen jeder bereits einen vergleichsweise guten Eindruck
davon hat oder zumindest haben kann, in welchen Abhängigkeiten

er oder sie sich befindet. Jedes einzelne Individuum ist auf
höchst verschiedene Weise in soziale Kreise einbezogen - ein

Begriffvon Georg Simmel -, das war in der Menschheitsgeschichte

lange anders. Diese modernen sozialen Kreise kann man bestimmen

und ihre Verhältnisse untereinander durchleuchten, wie

es etwa Niklas Luhmann auch jenseits der alten Trennung
«Gemeinschaft» und «Gesellschaft» und jenseits der klassischen

Gesellschaftstheorie getan hat. Wenn dann nachvollziehbarer

wird, warum Menschen wie handeln, entscheiden und inwiefern
sie damit auf der ganzen Welt den Lauf der Dinge dann doch

bestimmen, ist schon viel erreicht. Allerdings sollte es die Soziologie
nicht bei ihrer wissenschaftlichen Arbeit bewenden lassen,
sondern ihre Sichtweise auch in öffentlichen Diskussionen vertreten.

Niklas Luhmanns Systemtheorie erfreut sich gerade unter Liberalen

einer Art Renaissance, weil seine Beschreibung von Gesellschaft

in keine politische Schublade passt und soziale Verbindungen und

Abhängigkeiten luzide, aber trotzdem enorm anspruchsvoll umreisst.

Warum diese Wiederentdeckung gerade heute?

Die soziale Wirklichkeit ist eine Realität der sozialen Systeme.
Diesen Sachverhalt hat Luhmann zu Ende gedacht. Es gibt soziale

Systeme, jeder ist ständig in sie eingebunden, und sie haben für
uns einzig und allein die Funktion, uns so etwas wie eine
sinnhafte Orientierung zu ermöglichen - allerdings auf besondere

Weise. Diese Systeme schliessen sich nicht gegenseitig aus, grenzen

sich aber ständig - in einer langen Kette von Kommunikationen

- gegeneinander ab, und zwar indem die Kommunikation
fortwährend strukturiert wird, Differenzen eingefügt werden.
Dies schafft für das Individuum eine gewisse Übersicht und
Sicherheit. Kommunikation ist in Luhmanns Theorie nicht das Mittel

zur Konsens- oder Kompromissfindung wie in der Politik,
sondern dient einzig zur Abgrenzung eines sozialen Systems von
einem anderen. Hat man das verstanden, kann man auch verstehen,

warum Alleingeltungsansprüche irgendeines Einzelsystems

an der Realität scheitern müssen.

Wer also besser versteht, wie Gesellschaften aufgebaut sind, ihre

Funktionsweisen zwar nicht alle erfassen, aber überblicken kann,

darfbestenfalls gelassener aufdas vermeintliche Chaos schauen,

weil es sich im Detail als komplexe, aber stetsfunktionstüchtige
Selbstorganisation herausstellt. Das bedeutet: Luhmanns Theorie

ist aktueller denn je, weil sie ein Stück weit Entlastung bietetfür das

überforderte Individuum?

Vor allem bietet Luhmanns Theorie Entlastung für überforderte

Soziologen. Denken Sie daran: die Soziologie ist eine theoretische

Wissenschaft. Sie hat es mit geistigen Gebilden, mit Sinngebilden

zu tun. Niemand hat die Gesellschaft je gesehen. «Nur der Gedanke

vermag sie zu erkennen» - wie es bei Tönnies heisst. Nur mit Hilfe
der Kategorien der soziologischen Theorie wird sie für uns denkbar

und darstellbar. Über Theorien lässt sich allerdings trefflich streiten,

auch über die Systemtheorie von Luhmann. Ich würde jedoch

meinen, dass diese - wie immer die Konjunktur in Sachen Luhmann

ist - uns noch einige Zeit dienlich sein wird, gerade weil sie einige

liebgewordene Denkgewohnheiten der klassischen soziologischen
Theorie hinter sich lässt und auch Paradoxien in Kauf nimmt. Der

Durchschaubarmachung unserer fraglos immer komplexer
werdenden Gesellschaft ist dies äusserst zuträglich. Auch die Systemtheorie

bedarf indes der Reflexion. Mit der Systemtheorie als einem

Denkgebäude, das bloss in sich kreist, ist niemandem gedient. Auch

bei ihr muss deutlich werden, wie bei jeder soziologischen Theorie,
dass und in welcher Weise aus ihr das Menschliche spricht. Dazu

gibt es keine Alternative, auch wenn dieses Ansinnen im Falle der

Systemtheorie etwas weit hergeholt erscheint.

Würden Sie auch den zeitgenössischen Ökonomen, die sich immer

stärker aufDaten und die effizientere «Lenkung» der Individuen

fokussieren, raten, das praktisch-menschliche Handeln wieder ins

Zentrum der Forschung zu stellen?

Sie können Daten aufhäufen, so viel Sie wollen, und sich der

komplexesten Methoden bedienen: Die Hoffnung, dass plötzlich aus

dem Haufen von Daten «die Gesellschaft» wie von selber zu ihnen

spricht, wird sich nicht erfüllen. Da müssen Sie es, wie bereits

festgestellt, mit Theorie versuchen. Diese Einsicht ist auch für die

Ökonomie weiterhin aktuell: Sicher, früher waren Ökonomie und
Sozialwissenschaften dahingehend noch viel näher beieinander.

Aber wenn ich den liberalen Ökonomen einen Rat geben wollte, so

wäre es der, wegzukommen von der Vorstellung des Individuums
als eines auch nur ansatzweise isolierten Wesens. Das Individuum
ist eine Tatsache, und als Tatsache ist das Individuum immer auch

eine Tatsache der Gesellschaft. Es gibt hier kein «Entweder-oder».

Selbst der viel beschworene Homo oeconomicus, der, soviel ich

weiss, rationalistisch-individualistisch-utilitaristisch denkt und

entscheidet, ja selbst er tut das - ja innerhalb von Sozialverhältnissen.

Er tut alles aufgrund von Wertmassstäben, die ihm durch
diese Verhältnisse vermittelt wurden und werden. Er ist als

Individuum in diese Verhältnisse einbezogen, selbst seine «Rationalität»

ist deshalb immer eine Rationalität unter bestimmten

Bedingungen. Wenn sich diese Einsicht auch in der liberalen Ökonomie

- sie wäre aufgrund ihrer Wurzeln eigentlich prädestiniert dazu! -
wieder durchsetzte, wäre viel gewonnen. <

Peter-Ulrich Merz-Benz
ist Soziologieprofessor an der Universität Zürich. 1996 wurde ihm
der Spezialpreis des Premio Europeo Amalfi zuerkannt. Zuletzt von
ihm erschienen: «Öffentliche Meinung und soziologische Theorie»
(2015) und «Erkenntnis und Emanation: Ferdinand Tönnies'
Theorie soziologischer Erkenntnis» (2016). 2018 erscheint von ihm:
«Humanismus und Soziologie» (alle: Springer).

Michael Wiederstein
ist Chefredaktor dieser Zeitschrift.

37


	Es ist kompliziert

