
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 97 (2017)

Heft: 1052

Artikel: Verboten!

Autor: Andreotti, Fabio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER MONAT 1052 DEZEMBER 2017 / JANUAR 2018 POLITIK & WIRTSCHAFT

Verboten
Der öffentliche Raum wird zunehmend staatlich reglementiert
und kontrolliert. Damit geht eine Freiheit verloren,
die sich Bürger blutig erkämpft haben.

von Fabio Andreotti

Der öffentliche Raum ist einmal mehr im Wandel begriffen. Zu

Zeiten der Aufklärung erkämpften sich Bürger das Recht, frei
und unbehelligt andere Menschen von ihren Idealen zu überzeugen.

Heute sorgen staatliche Eingriffe wieder zunehmend für
«geordnete» Zustände. Wie lässt sich diese Entwicklung erklären?

Und warum wäre es so essenziell, der unregulierten Öffentlichkeit

Sorge zu tragen? Ein kurzer historischer Rückblick - und ein

dringlicher Aufruf.

Mittelpunkt des gesellschaftlichen Lebens

Der öffentliche Raum, d.h. konkret der Markt, fungierte seit

jeher als Mittelpunkt des gesellschaftlichen Lebens. In der Antike

war er Nukleus, wo Kaufleute miteinander verhandelten, Priesterinnen

Orakel sprachen, Gottesmänner aus heiligen Büchern

predigten und Philosophen die Herausforderungen ihrer Zeit zu
lösen suchten. In den Gassen und auf den Plätzen Athens führte
etwa Sokrates seine Schüler zusammen, damit sie seinen Reden

beiwohnen konnten. Was in der attischen Gesellschaft die Agora

war, stellte das Forum Romanum für die römischen Bürger dar.

Cicero nutzte den öffentlichen Raum, um seine politischen Reden

dem Plebs vorzutragen. In den öffentlichen Thermen traf man
sich, um Wirtschaftsfragen zu erörtern und Politik zu betreiben
oder einfach nur um die jüngsten Gerüchte zirkulieren zu lassen.

Während des Mittelalters wirkten die christlichen Lehrsätze

bis weit ins Private hinein. Der politische Diskurs war hingegen
mehrheitlich aus der Öffentlichkeit verbannt. Der öffentliche
Raum diente vorwiegend dem ständischen Marktgedanken und
dem geselligen Leben. Erst im Zeitalter der Aufklärung kehrte das

politische Element in die Öffentlichkeit zurück, die zuerst
allerdings nur in geheimen Bünden oder in halböffentlichen
Kaffeehäusern verwirklicht werden konnte. Hier entwickelte sich der

Wettstreit der Ideen, welche in den folgenden Jahrzehnten zu

politischen, theologischen und wirtschaftlichen Brüchen mit der

Vergangenheit führten. Privateigentum, Meinungsäusserungs-
und Versammlungsfreiheit sowie allgemeine Schulbildung
ermöglichten die Entstehung einer Bürgergesellschaft - in Abgrenzung

zur Autorität der Kirche und zur absolutistischen Herrschaft

im Ancien Régime.

Wo noch in der attischen Gesellschaft nur Bürger im plutokra-
tischen Sinne an der politischen Meinungsbildung der Polis beteiligt

waren, wuchs das Bewusstsein, dass nur eine durchwegs
öffentliche Zivilgesellschaft eine demokratische und auf
rechtsstaatlichen Grundsätzen beruhende sein kann. In der Folge trieb

es das Volk in Europa und den USA auf die Strassen, wo es seine

Rechte einforderte. Das Verständnis der Öffentlichkeit als politischer

Bühne gipfelte wohl in den Bürgerrechtsbewegungen der

1960er Jahre. Kaum dass er sich richtig durchgesetzt hatte,

verengte sich der Begriff der «politischen Öffentlichkeit» jedoch
bereits wieder. Denn mit der zunehmenden Befreiung der Bürger auf
allen gesellschaftlichen Ebenen entwickelte sich offenbar das

Bedürfnis, im öffentlichen Raum für «Ordnung» zu sorgen. Auch
dieser Impuls hat eine lange historische Tradition.

Offizielle Sittenwächter
Der sittliche Ursprung des Rechts liegt in spirituellen Riten

und im überlieferten Brauchtum. Als primär religiöse Vorstellungen

den Rahmen zulässigen Verhaltens bestimmten, existierte

nur bedingt ein Bedürfnis für eine darüber hinausgehende staatliche

Regulierung des öffentlichen Raumes. So machten noch

Huldrych Zwingli und Johannes Calvin in übersteigerter Form
Gebrauch von religiös motivierten Sittenregeln. Die in Zürich
vorherrschende Öffentlichkeit zeichnete sich etwa durch Vorgaben

bezüglich Kleidungsstil, Nachtruhe und Prostitution sowie

Verschwendung und Fluchens aus.

Als sich allerdings mit der Aufklärung die religiösen Bindungen
allmählich zu lockern begannen, weigerten sich die Menschen zu-

25



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1052 DEZEMBER 2017 / JANUAR 2018

nehmend, den örtlichen Sittengerichten Folge zu leisten. Offenbar
hatte sich das allgemeine Rechtsempfinden in der Zwischenzeit zu
stark gewandelt, um in den alten Konventionen zu verharren. Und

wo immer es an sittlichen Vorgaben fehlte, sprangen in der Regel

staatliche Institutionen ein. Diese Entwicklung erfolgte niemals

plötzlich, sondern immer graduell und zeitlich oft überlappend. Es

lässt sich hier also eine spannende Interdependenz beobachten:

zwischen gesellschaftlichen Konventionen, die an Bedeutung
verloren, und staatlicher Regulierung, die ihren Geltungsanspruch
ausdehnte. Insofern verlaufen diese beiden Systeme in einem
dialektischen Prozess zueinander. Beim chinesischen Philosophen
Konfuzius finden wir denselben Gedanken: In Zeiten der Auflösung
moralischer Bindungen bedürfe es eines strikten Einschreitens des

Herrschers zur Wiederherstellung der sittlichen Ordnung.
Inzwischen hat der öffentliche Raum seine Funktion als

Austragungsort für gesellschaftliche Konflikte wieder zunehmend

eingebüsst. Diese Entwicklung ist durch das Aufkommen des

Internets noch beschleunigt worden: Blogs, Facebook und Twitter
sind die «virtuellen» Kaffeehäuser des 21. Jahrhunderts.
Demgegenüber befindet sich der öffentliche Raum heute in einem
grotesken Spannungsverhältnis zwischen «Hyper-» und
«PseudoÖffentlichkeit». Ersteres in dem Sinne, dass George Orwells «Big

Brother is watching you» durchaus seine Entsprechungen gefunden

hat; letzteres, weil Menschen den öffentlichen Raum
vermehrt für private Aktivitäten nutzen. Individuelle Selbstentfaltung

tritt damit an die Stelle der politischen Öffentlichkeit; Kommerz

löst zunehmend den gesellschaftlichen Diskurs ab.

Diese Umnutzung der Öffentlichkeit ist, da der Steuerzahler

für die Bereitstellung des öffentlichen Gutes zu bezahlen hat,
nicht an sich schon problematisch. Sie ist allerdings, zusammen
mit anderen Entwicklungen, mitverantwortlich für die Verrechtli-

chung des öffentlichen Raumes.

Die Motoren der Reglementierung
Der verstärkte individuelle «Konsum» des öffentlichen Grundes

ist ein wichtiger Treiber für die zunehmende Verrechtlichung
des öffentlichen Lebens. Immer mehr Menschen nutzen Strassen,

Plätze und Parks. Wie wohl jede in der Stadt Zürich wohnhafte
Person weiss, ist dies vor allem in Urbanen Regionen deutlich
spürbar. Ökonomen betonen, dass öffentlich zugängliche Güter

systembedingt dazu tendieren, übernutzt zu werden, ohne dass

die Verursacher für die jeweiligen Kosten aufzukommen haben

(z.B. Fischfang in den Meeren, Wasserentnahme aus Flusssystemen

in Trockengebieten). Mancher Ökonom erachtet darum den

Staat als dazu berufen, Regeln für die Nutzung öffentlicher Güter

zu erlassen. (Dies, obwohl Alternativen zu staatlichen Interventionen

indes nicht nur in der Theorie existieren, wie die

Nobelpreisträgerin Elinor Ostrom in ihrem Buch «Governing the

Commons» [1990] aufgezeigt hat.)

Ein weiterer wichtiger Regulierungstreiber ist wohl auch in
der menschlichen Psyche zu suchen. Wir können das Geschehen

im öffentlichen Raum nur sehr beschränkt kontrollieren. Jeder

Konflikt ist für uns ausserdem mit nicht vernachlässigbaren
emotionalen und sozialen Kosten verbunden. Darum liegt uns in der

Regel nur sehr wenig daran, allfällige Überreste gesellschaftlicher
Konventionen gegen den Willen Dritter durchzusetzen. Statt also

persönlich im öffentlichen Raum Verantwortung zu übernehmen,

bewegen wir uns mit grossen Schritten in Richtung Nullrisikogesellschaft,

in der andere - vulgo «der Staat» oder «die
Gesellschaft» - unsere zwischenmenschlichen Probleme lösen sollen.

Anspruchsdenken ersetzt Eigeninitiative. Entsprechend
beschwört der Philosoph Carlo Strenger das «Abenteuer Freiheit»

(2017) und warnt der ehemalige Risikoanalyst Nassim Nicholas
Taleb vor der Mentalität des «no skin in the game». Die Folge: der

Ruf nach neuen Risikoverteilungsregeln - und damit nach

Regulierung - wird lauter.
So ist es etwa seit 2010 schweizweit mit einigen wenigen

Ausnahmen verboten, in öffentlich zugänglichen Räumlichkeiten des

Gastgewerbes zu rauchen. Andere Beispiele sind
Alkoholverkaufsverbote für Jugendliche, Regeln bezüglich der Haltung von
Hunden oder Einschränkungen für Strassenmusikanten und
-künstler. Andere Staaten sind allerdings keinesfalls besser: in
den USA gibt es kaum einen öffentlichen Park mehr, dessen

Verbotsschilder nicht an die ausufernden Policeyordnungen der frühen

Neuzeit erinnern, und an einigen US-amerikanischen Universitäten

existieren seit kurzem Räumlichkeiten, in welchen «politische

Korrektheit» die Norm sein soll («safe spaces»). Südfranzösische

Küstenstädte, wie Cannes und Nizza, führten vor gut eineinhalb

Jahren Kleidungsvorschriften für am Strand badende Muslimas

ein. Die Liste könnte endlos fortgeführt werden. Die Verrechtlichung

des öffentlichen Lebens wird damit zur neuen Realität.

Gleichzeitig halten wir unseren Mitbürgern heute den

gesellschaftspolitischen Spiegel mehr denn je vor, wenn wir etwa
darüber diskutieren, wegen möglicher schmerzhafter Erinnerungen
Strassen umzubenennen oder Statuen abzubrechen. Eine solche

substanzlose Öffentlichkeit, die bloss noch einer «Wohlfühloase»

gleicht, anstatt sich mit den historischen Zusammenhängen
eingehend auseinanderzusetzen, ist indes in sich widersprüchlich. Es

hebt nämlich auf, was öffentlichen Raum gerade ausmacht: das

oft schwierige, aber häufig fruchtbare Aufeinandertreffen
unterschiedlicher Menschen und Vorstellungen, von Vergangenheit
und möglicher Zukunft.

Obdachlose «verstecken»
Eine Konsequenz der zunehmenden Verrechtlichung des

öffentlichen Raumes wird wohl sein, dass sich Menschen wieder
vermehrt ins Private zurückziehen werden - so wie in voraufklärerischen

Zeiten. Wo Menschen allerdings auf der Strasse leben,

ist die Möglichkeit des Rückzugs gar nicht erst vorhanden.
Pikanterweise haben viele Schweizer Städte Obdachlose aus der öffentlichen

Wahrnehmung verbannt, da sie nicht dem «Aufwertungsideal»

der Stadtplaner entsprachen. Die Bahnhofsprojekte der

26



«Inzwischen hat
der öffentliche Raum
seine Funktion
als Austragungsort |
für gesellschaftliche
Konflikte wiederH|
eingebüsst»^^^M
Fabio Andreotti

27



NZZ

SCHENKEN SIE TIEFGRÜNDIGES
statt Oberflächliches

Entdecken Sie die NZZ-Abonnements.
Jetzt mit Weihnachtsrabatt:

www.nzz.ch/weihnachtenl4



SCHWEIZER MONAT 1052 DEZEMBER 2017 / JANUAR 2018 POLITIK & WIRTSCHAFT

«Statt persönlich
im öffentlichen Raum
Verantwortung zu
übernehmen, bewegen
wir uns mit grossen
Schritten in Richtung
Nullrisikogesellschaft.»
Fabio Andreotti

SBB und im Speziellen der Stadt Bern sind solche «Vorzeigemodelle».

Randständige werden damit zu «personae non gratae»,
obschon sie sich - juristisch gesehen - oft nichts zuschulden
kommen lassen. Vermeintliche Zivilisiertheit wird damit zur
neuen Norm. Diese Vorgehensweise, wenn auch oft in guter
Absicht, um den Menschen zu helfen, ist rechtsstaatlich kaum haltbar.

Sie erinnert an das aus den USA bekannte «Bröken Windows

Policing» (James Q. Wilson und George L. Kelling, 1982), wonach

man kleinere Vergehen konsequent ahnden sollte, um grössere
Verbrechen zu verhindern. Der Gedanke dahinter ist, dass

einzelne «zerbrochene Scheiben» dazu führen könnten, dass sich

ganze Quartiere abwerten, was Familien und Werktätige
vertreibt und kriminelle Banden anzieht.

Diese Form von Nulltoleranz der Polizei steht in Einklang
mit dem Anliegen der Gesellschaft, keine unkontrollierbaren
Risiken einzugehen. Dass bereits Bagatellen und Andersartigkeit
von den Bürgern kritisch beäugt werden, überrascht in Zeiten

politischer und ideologischer Unsicherheiten nicht. Denn letztlich

sind es doch auch die Terroristen aller Couleur, welche den

öffentlichen Raum in perverser Weise für sich beanspruchen!
Die gravierende Folge ist, dass es so etwas wie Privatsphäre im
öffentlichen Raum nicht mehr gibt: Überwachungskameras und

Sicherheitspersonal werden längst nicht mehr nur von
Unternehmen eingesetzt. Man glaubt, die Sittenwächter von Calvins
Genf («garde-vices») in schwammigen Konturen wiederzuerkennen.

Paradoxerweise sind wir heute empfindlicher denn je, wenn
es um die Bearbeitung unserer Persönlichkeitsprofile geht
(Stichwort «Big Data»), Ohne indes grosse Gedanken darüber zu

verlieren, stimmen wir der informationellen Fremdbestimmung
durch den Staat und durch Private zu.

Toleranz als Ideal der Öffentlichkeit
Dass es der Regeln im öffentlichen Raum bedarf, ist eine

Binsenwahrheit. Etwas zu regeln, bedeutet allerdings nicht, dass

wir in jedem Fall alle Verantwortung an den Staat und dessen

vollstreckende Behörden abtreten müssen. Das Diktum des

österreichischen Ökonomen und Philosophen Ludwig von Mises

sorgt für liberale Klarheit in der Sache: «Ein freier Mensch muss

es ertragen können, dass seine Mitmenschen anders handeln
und anders leben, als er es für richtig hält, und muss sich

abgewöhnen, sobald ihm etwas nicht gefällt, nach der Polizei zu
rufen.» (Liberalismus, 1927)

Dem öffentlichen Raum kommt eine existenzielle Rolle zu.
Es ist darum kein Zufall, dass Terroristen genau hier den «Westen»

angreifen. Es ist der öffentliche Raum, der Tausende von
Menschen zusammenbringt, die unterschiedlicher kaum sein

könnten. Als Projektionsfläche unserer Gesellschaft vereint er
sowohl Differenzierung als auch anonyme Masse, sowohl
Individualismus als auch Egalität. Es gibt keinen Gleichlauf und keine

Symmetrie der Interessen. Dies ist gut so, weil dies letztendlich
sinnbildlich für eine freie und offene Gesellschaft im Sinne Karl

Poppers steht. Die Zivilgesellschaft als Trägerin der Öffentlichkeit

ist darum Austragungsort gesellschaftlicher Konflikte: Wo

sonst, wenn nicht hier, soll der Diskurs gesellschaftlicher
Probleme stattfinden? Anders als Konfuzius sollten wir es darum

mit Laotse, dem Begründer des Taoismus, halten. Er erblickte
den «Reichtum des Volkes» gerade in der Untätigkeit der

Sittenwächter; demgegenüber würden zu viele Gesetze den Menschen

in seinem Charakter «dürftig» und blind für den richtigen Weg

(«dao») machen.

Der öffentliche Raum - die Medien und das Internet
miteingeschlossen - ist gemäss dem aufklärerischen Ideal ein Ort, an
welchem sich der einzelne ohne Zwang friedlich entfalten und
insbesondere seine Meinung frei kundtun können soll. Es ist allerdings
auch der öffentliche Raum, der den einzelnen erst zum Mitglied
der Zivilgesellschaft macht. Überrascht schrieb Alexis de Tocque-
ville über seine Erfahrungen mit privaten Assoziationen in den

USA, deren Gestaltungs- und Wirkungsmacht die Öffentlichkeit
des jungen Staates wesentlich prägten. Es war insbesondere die

Selbstorganisation der Menschen, die der Konflikt- und
Problembewältigung gewidmet war, die Tocqueville zu Aussagen wie der

folgenden veranlasste: «Partout où, à la tête d'une entreprise
nouvelle, vous voyez en France le gouvernement, et en Angleterre
un grand seigneur, comptez que vous apercevrez aux États-Unis

une association.» (De la démocratie en Amérique, 1835/40). Nicht

primär der Staat prägt demnach die Qualität des öffentlichen
Raums, sondern der einzelne Bürger - im freien Zusammenspiel
mit allen anderen. <

Fabio Andreotti
ist Doktorand an der Rechtswissenschaftlichen Fakultät
der Universität Zürich.

29


	Verboten!

