Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 97 (2017)
Heft: 1051
Artikel: Streitpunkt Philanthropie
Autor: Gentinetta, Katja / Scholten, Heike
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-736605

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-736605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1051 NOVEMBER 2017

3 Streitpunkt Philanthropie

Um die Philanthropie findet eine Art ewiger Kulturkampf statt. Was kann Wohltédtigkeit angesichts
eines zunehmend umfassenden Rechts- und Sozialstaats noch leisten?

Zeit fiir eine niichterne Analyse.

von Katja Gentinetta und Heike Scholten

enschenfreundlichkeit, Menschenliebe, Wohltédtigkeit — auf

diese Bedeutungen geht der Begriff der Philanthropie in sei-
nem Ursprung zuriick. Philanthropie verstromt eine gewisse No-
blesse, eine edle Giite. Diese kommt aber nicht {iberall gleich gut
an, da sie —je nach Perspektive — auch mit Herablassung oder zu-
mindest unverdienter Privilegierung assoziiert wird. Entspre-
chend diinn féllt das Wortprofil in der deutschen Sprache aus:
Zusammen mit dem Begriff «Philanthropie» tauchen lediglich die
Begriffe «biirgerlich» und «rein» wiederholt auf, was genau auf
das angesprochene Spannungsfeld verweist. Was also war Philan-
thropie einst und was ist Philanthropie heute?

Die antiken Wurzeln

In der Antike umfasste der Begriff Philanthropie, wie es das
Historische Worterbuch der Philosophie darstellt, neben der
Wohltitigkeit auch die freundliche Begriissung und die Gast-
freundschaft. Es ging also darum, anderen Menschen Gutes zu tun
— Menschen, die es notig oder verdient haben. Von Beginn an be-
ruhte Philanthropie auch auf dem Verstdndnis, dass sie nicht un-
terschiedslos allen Menschen zugute kommt. Vielmehr wurde je-
weils eine bestimmte Gruppe oder Gemeinschaft bestimmt, der
Wohltdtigkeit zugute kommen sollte — etwa weil sie Teil der eige-
nen Polis war oder einer spezifischen Sprach- oder Kulturgemein-
schaft angehorte.

Allerdings wurde Philanthropie in der Antike stets auch mit
einer gewissen wohlwollenden Herablassung assoziiert. Der
Grund dafiir leuchtet aus damaliger Warte unmittelbar ein:
Menschenfreunde konnten nur Personen oder «Figuren» sein,
die iiber den (gemeinen) Menschen standen; Gotter und Helden
ohnehin, aber auch Kénige und Feldherren sowie Richter und in
der Gemeinschaft speziell angesehene Privatpersonen, nimlich
freie Biirger, denen in der Polis eine bestimmte Rolle zukam. Ob
in den Erzdhlungen von Homer, den Dialogen von Platon oder
den theoretischen Ausfithrungen von Xenophon: Philanthro-
pen sind Gotter oder herausragende Personen, die aus ihrer Po-
sition der Macht und Uberlegenheit den Schwachen wohlge-
sinnt sind und sich ihnen gegeniiber wohltitig, hilfsbereit und
milde verhalten.

58

Katja Gentinetta

ist politische Philosophin und Historikerin, u.a. Lehrbeauftragte

der Universitit St. Gallen; sie hat mehrere Blicher zum Sozialstaat und
zahlreiche Artikel zu gesellschaftspolitischen Fragen publiziert.

Heike Scholten

ist politische Soziologin und Kommunikationswissenschafterin,
Mitinhaberin und VRP von BERTA Kommunikation AG und hat
zur politischen Kommunikation und politischen Kampagnen
publiziert.

Mit ihrem gemeinsamen Unternehmen «GENTINETTA*SCHOLTEN
Wirtschaft Politik Gesellschaft» beraten und begleiten die beiden
Autorinnen Institutionen, Unternehmen und Stiftungen in
strategischen und kommunikativen Fragen.

Philanthropisches Verhalten wurde, selbst wenn es nur be-
stimmten Personengruppen vorbehalten war, indes nicht einfach
einer natiirlichen Veranlagung zugeschrieben, sondern als Produkt
von Erziehung und Bildung verstanden. Philanthropisch konnte
also nicht einfach sein, wer {iber die entsprechenden materiellen
oder hierarchischen Voraussetzungen verfiigte. Vielmehr musste
eine solche Person philanthropisch werden, indem sie das dafiir
notige Verstindnis aufzubringen bereit war. Diese Verkniipfung
der (rein materiellen) Mdglichkeit mit der fiir philanthropisches
Handeln notwendigen (charakterlichen) Bereitschaft fiihrte nicht
nur zu einem hohen Ansehen der Philanthropen in der Gemein-
schaft, sondern auch zu einem stattlichen Selbstbewusstsein dieser
Gemeinschaften selbst: sowohl die Griechen als auch die Romer
waren der Auffassung, nur sie konnten philanthropisch sein, die sie
umgebenden «Barbaren» hingegen nicht.

Auch aus politischer Warte war die Philanthropie in der An-
tike ein interessantes Feld der Betédtigung und Selbstdarstellung —
heute wiirden wir von «Positionierung» sprechen: Philanthropen
in der griechischen Antike (von Philanthropinnen ist wenig be-
kannt) verstanden ihr Engagement nicht einfach als uneigenniit-
zig, sondern erwarteten im Gegenteil sehr wohl, dass ihnen ihre
Wohltétigkeit auf irgendeine Weise niitzt und also wieder zugute
kommt. Der Grund hierfiir ist in der (antik-)demokratischen



Heike Scholten und Katja Gentinetta, photographiert von Benjamin Hofer.




DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1051 NOVEMBER 2017

Grundverfassung der Stadtstaaten zu suchen: Biirger, die es poli-
tisch zu etwas bringen wollten, wiirden, wie der griechische Rhe-
toriker Isokrates empfahl, darauf achten miissen, «menschen-
freundlich zu erscheinen, sowohl in dem, was sie sagen, als auch
in dem, was sie tun».

Philanthropisches Engagement, so ldsst sich der Begriff in sei-
nem antiken Ursprung also erfassen, geschah zwar aus einer pri-
vilegierten Position, war aber vor allem auch eine bewusste, indi-
viduelle Entscheidung — basierend auf nach heutigem Verstand-
nis humanistischer Bildung und Einstellung. Sie war klar mit der
Erwartung verbunden, daraus personlich einen Nutzen ziehen zu
konnen, wenn auch nicht unmittelbar. Philanthropisches Engage-
ment war also gleichermassen von Grossziigigkeit und Grossher-
zigkeit gepragt wie von strategischem Kalkiil.

Die Aufklarung

Nachdem der Philanthropiebegriff im Mittelalter nur eine
marginale Rolle gespielt hatte — im Zentrum stand die amor dei —,
wurde er in der Neuzeit durch die Aufkldrung reaktiviert. Die
Liebe des Menschen zu anderen Menschen war nun, nicht undhn-
lich der christlichen Nachstenliebe, fester Bestandteil der We-
sensbestimmung des Menschen; und sie war ethische Pflicht. Ge-
pragt wurde diese Auffassung von Menschenliebe nachhaltig vom
Basler Isaak Iselin. Er studierte Rechtswissenschaften und kam
bei einem Studienaufenthalt in Gottingen mit der deutschen Auf-
klarung in Kontakt. Als spaterer Ratsschreiber trat er fiir wichtige
Reformen in Basel ein, so etwa fiir die Offnung des Biirgerrechts
und fiir Schulreformen. Der hochgebildete Aufklirer und Ge-
schichtsphilosoph wurde zu einem fiihrenden Publizisten im
deutschsprachigen Raum. Er verfasste verschiedene Schriften,
von den «Traumen eines Menschenfreunds» bis zur «Geschichte
der Menschheit». 1777, mit 49 Jahren, griindete Isaak Iselin die
«Gesellschaft fiir das Gute und Gemeinniitzige Basel» mit dem
Ziel, die Armut breiter Bevolkerungsschichten zu bekdmpfen. Sie
bildet, zusammen mit der 1857 gegriindeten Christoph-Merian-
Stiftung, fiir Basel noch heute einen wesentlichen Pfeiler gemein-
niitziger Aktivitdten, ja des kulturellen und sozialen Lebens der
Stadt tiberhaupt. Iselin hatte eine sittliche Welt vor Augen, die auf
dem Grundprinzip der Menschenliebe beruht: der allgemeinen
Menschenliebe — «der Trieb wohlzutun ist uneingeschréankt» — ei-
nerseits und der besonderen Menschenliebe andererseits, die sich
an der Kraft und am Willen des einzelnen orientiert.

Es wire allerdings falsch, davon auszugehen, dass Armenfiir-
sorge und Hilfe fiir die Schwachen bis zur Griindung der modernen
Sozialstaaten allein privater Initiative iiberlassen waren. Bereits im
babylonischen Reich verstand sich Hammurabi (ca. 1790-1750
v.Chr.) als «fiirsorglicher Herrscher», der Lohnregelungen, Schul-
denerlasse fiir Arme und Unterstiitzung von Witwen und Waisen
durch Nahrung und Kleidung anordnete. In Athen fanden regel-
maissige Bediirftigkeitspriifungen statt; Kriegswaisen erhielten
Ackerland und eine staatliche Rente. Im antiken Rom wurde Ge-

60

treide an Arme abgegeben — bis offenbar Cédsar bei Amtsantritt iiber
300000 Getreideempfianger ausmachte, worauf er die Abgabe auf
Romer Biirger beschrdnkte. Ausserdem wurden Abgaben zuweilen
an Arbeiten — Sumpftrockenlegungen, Strassenbau, Flussregulie-
rung — gebunden. Im Mittelalter gab es gleichsam eine Arbeitstei-
lung zwischen Feudalherren und Kirche: Gemeinden fiihrten die
Armenfiirsorge fort, die Kirche nahm {iber die Almosenspenden
eine wichtige Mittlerrolle ein. Augustinus war es, der das Eigentum
zwar als legitim anerkannte, aber klarstellte, dass alles, was uns
Gott iiber das Notwendige hinaus gegeben habe, nicht fiir uns allein
bestimmt sei, sondern den Bediirftigen zugute kommen sollte. Im
Unterschied zum spéteren Sozialstaat verstand sich die Armenun-
terstiitzung im Mittelalter klar als Unterstiitzung im Rahmen der
geltenden Sozialordnung; nach den Ursachen wurde nicht gefragt,
sozialer Aufstieg war nicht vorgesehen.

Der Sozialstaat

Dies dnderte sich klar mit dem Beginn der Neuzeit, mit der
Verdanderung der Gesellschaften durch die Industrialisierung und
Lohnarbeit. Die «soziale Frage» wurde zur dominierenden gesell-
schaftlichen Herausforderung, derer sich sowohl der Staat wie
auch Private annahmen. In der Folge entwickelte und differen-
zierte sich das Verhiltnis zwischen philanthropischem Engage-
ment und Staat zunehmend aus. Die Statistik, die nach dem Histo-
riker Jiirgen Osterhammel die Entwicklungen im 19. Jahrhundert
ganz wesentlich mitbestimmt, war auch ein entscheidendes Mo-
ment im Verstdndnis dessen, was Fiirsorge und Armenunterstiit-
zung bedeuten konnte.

Auf Seiten des Staates war es Bismarck, der Ende des 19. Jahr-
hunderts in Deutschland eine ganze Reihe von Sozialversicherun-
gen einfiihrte und damit in Europa eine Vorreiterrolle iibernahm.
1881 fiihrte er zuerst eine Arbeitnehmerversicherung ein, daraus
folgten eine Krankenversicherung, eine Unfallversicherung, eine
Versicherung gegen Alter und Invaliditét, eine Sozialversicherung
fiir Angestellte und 1927 schliesslich eine Arbeitslosenversiche-
rung. Wihrend staatliche Versicherungen eine langfristige Vor-
sorge garantieren sollten, wollten sich private Wohltdterinnen
und Wohltédter mit ihren Initiativen nicht linger mit der Linde-
rung von Not und unmittelbarer Fiirsorge begniigen, sondern die
Ursachen derselben angehen. Sie verfolgten damit letztlich ein
gesellschaftliches Projekt, das grundlegendere Anderungen ins
Auge fasste. Aufgrund der Umwélzungen in der Gesellschaft und
des damit einhergehenden Strukturwandels wurde verstanden,
dass nicht der Mensch allein fiir sein Wohlergehen bzw. seine Ar-
mut verantwortlich ist, sondern dass es sehr wohl auch gesell-
schaftliche Ursachen gibt, die angepackt werden konnen. Es ging
nicht mehr nur einfach um die akute Verbesserung der Lebens-
situation, sondern um die eigentlichen Handlungsoptionen der
von Armut betroffenen Menschen.

Die Aufarbeitung von Daten und Fakten zur sozialen Frage
mit Enqueten, Statistiken, Berichten fiihrte {iberdies zu einer gan-



zen Reihe nationaler und internationaler Kongresse, an denen
man das neue Wissen austauschte. Deren Bedeutung ist fiir die
Weiterentwicklung des philanthropischen Engagements nicht zu
unterschitzen: Ziel dieser Zusammenkiinfte war es namlich, wis-
senschaftlich fundierte Konzepte der Armenfiirsorge zu entwi-
ckeln. Entsprechend vielfaltig waren die Aktivitdten, die in dieser
Zeit entstanden. Staatliche Sozialpolitik und private Fiirsorge ko-
operierten damals oft eng miteinander, grenzten sich aber auch
ab und ergénzten sich damit. Wie bereits in der Antike war aber
auch in dieser Zeit philanthropisches Handeln nicht vollkommen
selbstlos: Auch die neuen Philanthropen zogen ihren personli-
chen Nutzen daraus, indem sie etwa, selbst aus marginalisierten
Milieus stammend, sich einen Platz in der Gesellschaft erarbeite-
ten. Dazu gehorten Neureiche, die Anerkennung in der lokalen
Elite suchten, ebenso wie alteingesessene Eliten, deren Macht
und Funktion im biirgerlichen Wohlfahrtsstaat schwand. Gerade
auch Frauen, denen offentliche Funktionen weitgehend verwehrt
wurden, fanden im philanthropischen Engagement ein eigenes
Handlungsfeld.

Philanthropisches Engagement wurde auch nicht iiberall kri-
tiklos aufgenommen. Im Zuge der Industrialisierung formierte
sich im 19. Jahrhundert namentlich in der Arbeiterbewegung Wi-
derstand, weil man die bisher weitgehend individuelle und damit
«willkiirliche» Fiirsorge endlich durch eine mit Steuergeldern fi-
nanzierte, staatlich verordnete und damit demokratisch legiti-
mierte Umverteilung ersetzen wollte. Materielle Unterstiitzung
sollte nicht mehr vorrangig von der Grossherzigkeit privilegierter
Individuen abhdngen, sondern vom Staat. Mit dem kontinuierli-
chen Ausbau des Sozialstaats seit Ende des Zweiten Weltkriegs
wurde dieses Ziel mehr als erreicht — womit sich die Frage stellt,
was Philanthropie heute (noch) sein kann und soll.

Aktuelle Debatten

Wenn die Stiftungstdtigkeit heute kritisch hinterfragt wird,
geschieht dies vor allem aus zwei Griinden, die aufgrund der
dargestellten historischen Perspektive als wenig innovativ er-
scheinen: Zum einen gibt es weiterhin politische Positionen, die
privates philanthropisches Engagement als undemokratisch ti-
tulieren und die Stiftungsgelder lieber in Form von Steuergel-
dern staatlich verteilt sihen. Damit einher geht die zweite Kritik,
wonach Stiftungen weniger «der Gesellschaft» dienen als den
Stiftern selbst —im Sinne der bereits erwdhnten Grossherzigkeit
mit strategischem Kalkiil. Tatsdchlich ist noch heute, auch im
schweizerischen Milizsystem, einer besonderen Spielart der
Philanthropie, das Zusammengehen von freiwilligem Engage-
ment und 6ffentlicher Anerkennung nicht ganz von der Hand zu
weisen. Die geleistete Arbeit in Vereinen, in der Gemeinde, in
Verbdnden war und ist sicher kein Nachteil bei der Suche nach
einer neuen Stelle oder einem neuen Mandat. Bis heute gehort
soziale Anerkennung zu den angenehmen und auch angestreb-
ten Nebenwirkungen der Philanthropie.

SCHWEIZER MONAT 1051 NOVEMBER 2017 DOSSIER

In einer Diskursanalyse, die wir zum Thema Stiftungen ge-
macht haben, wurde aber vor allem deutlich, dass der Wunsch
nach Transparenz iiber die Stiftungstdtigkeit — im {ibrigen ein ge-
nereller Trend in demokratischen Gesellschaften — stdarker wird.
Statt diesem Bediirfnis jedoch ausschliesslich mit Daten zu begeg-
nen, ist es angezeigt, das Engagement von Stiftungen fiir die Ge-
sellschaft iiberhaupt erst nachvollziehbar zu machen. Und das
wiederum bedeutet schlicht, zu zeigen, in welchen Tatigkeitsfel-
dern Stiftungen gemeinniitzig aktiv sind, zu erldutern, warum sie
es genau dort sind, und zugédnglich zu machen, was die von ihnen
unterstiitzten Projekte fiir die Gesellschaft bewegen — und wie es
wohl ohne sie ausséhe.

Klar ist: der Staat kann nicht alle gesellschaftlichen Bediirf-
nisse und Moglichkeiten decken, aber vor allem nicht allen neuen
sozialen Entwicklungen und Herausforderungen begegnen, die
sich im iibrigen im Zuge einer globalisierten Wirtschaft auch auf
zwischenstaatlicher, internationaler Ebene manifestieren. So
muss eine gewisse «Arbeitsteilung» zwischen privaten und staat-
lichen Akteuren fortlaufend ausgehandelt und durchaus auch ef-
fizienter gestaltet werden. Dabei kommt den Stiftungen eine be-
sondere Rolle zu: Weil philanthropisches Engagement freiheitlich
organisiert ist und wenige gesetzliche Grundlagen zu erfiillen hat,
kann es deutlich mehr Risiken in Kauf nehmen, um neue, innova-
tive Wege gesellschaftlicher Problemlosung anzustossen und zu
ermoglichen. Stiftungen konnen — und sollten vermehrt auch —
zwischen staatlichen und privatwirtschaftlichen Akteuren eine
Mittlerrolle und die Anwaltschaft fiir Themen {ibernehmen, die
fiir andere Institutionen «heikel», aber durchaus von gesellschaft-
licher Dringlichkeit sind. Sie sind deshalb auch eine bisher unter-
schitzte Anlaufstelle fiir iiberzeugende Initiativen von Biirgerin-
nen und Biirgern, die einen Umsetzungspartner jenseits politi-
scher oder wirtschaftlicher Grosswetterlagen, Abhédngigkeiten
oder Interessen suchen.

Diese Vielfalt in starre Kategorien hineinzupassen und damit
«zurechtzustutzen», um sie in staatlich vorgegebene Gefisse zu
uberfithren, wire fiir eine freiheitliche, demokratische Gesell-
schaft alles andere als gewinnbringend. Vielmehr gilt es, das viel-
faltige und wichtige Engagement von Stiftungen zu bewahren, zu
fordern und es vor allem nach aussen nachvollziehbarer zu ver-
mitteln. Gelingt dies, tut nicht nur die personliche Genugtuung
fiir den Stifter oder die Stifterin dieser Leistung keinen Abbruch —
die Anerkennung des philanthropischen Engagements in der Of-
fentlichkeit ist dann auch ein ehrlicher, wohlverdienter Dank. €

61



	Streitpunkt Philanthropie

