
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 97 (2017)

Heft: 1051

Artikel: Streitpunkt Philanthropie

Autor: Gentinetta, Katja / Scholten, Heike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736605

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1051 NOVEMBER 2017

3 Streitpunkt Philanthropie
Um die Philanthropie findet eine Art ewiger Kulturkampf statt. Was kann Wohltätigkeit angesichts
eines zunehmend umfassenden Rechts- und Sozialstaats noch leisten?
Zeit für eine nüchterne Analyse.

von Katja Gentinetta und Heike Schölten

Menschenfreundlichkeit,
Menschenliebe, Wohltätigkeit - auf

diese Bedeutungen geht der Begriff der Philanthropie in
seinem Ursprung zurück. Philanthropie verströmt eine gewisse
Noblesse, eine edle Güte. Diese kommt aber nicht überall gleich gut
an, da sie - je nach Perspektive - auch mit Herablassung oder
zumindest unverdienter Privilegierung assoziiert wird. Entsprechend

dünn fällt das Wortprofil in der deutschen Sprache aus:

Zusammen mit dem Begriff «Philanthropie» tauchen lediglich die

Begriffe «bürgerlich» und «rein» wiederholt auf, was genau auf
das angesprochene Spannungsfeld verweist. Was also war
Philanthropie einst und was ist Philanthropie heute?

Die antiken Wurzeln
In der Antike umfasste der Begriff Philanthropie, wie es das

Historische Wörterbuch der Philosophie darstellt, neben der

Wohltätigkeit auch die freundliche Begrüssung und die
Gastfreundschaft. Es ging also darum, anderen Menschen Gutes zu tun

- Menschen, die es nötig oder verdient haben. Von Beginn an
beruhte Philanthropie auch auf dem Verständnis, dass sie nicht
unterschiedslos allen Menschen zugute kommt. Vielmehr wurde
jeweils eine bestimmte Gruppe oder Gemeinschaft bestimmt, der

Wohltätigkeit zugute kommen sollte - etwa weil sie Teil der eigenen

Polis war oder einer spezifischen Sprach- oder Kulturgemeinschaft

angehörte.

Allerdings wurde Philanthropie in der Antike stets auch mit
einer gewissen wohlwollenden Herablassung assoziiert. Der

Grund dafür leuchtet aus damaliger Warte unmittelbar ein:

Menschenfreunde konnten nur Personen oder «Figuren» sein,

die über den (gemeinen) Menschen standen; Götter und Helden

ohnehin, aber auch Könige und Feldherren sowie Richter und in
der Gemeinschaft speziell angesehene Privatpersonen, nämlich
freie Bürger, denen in der Polis eine bestimmte Rolle zukam. Ob

in den Erzählungen von Homer, den Dialogen von Piaton oder

den theoretischen Ausführungen von Xenophon: Philanthropen

sind Götter oder herausragende Personen, die aus ihrer
Position der Macht und Überlegenheit den Schwachen wohlgesinnt

sind und sich ihnen gegenüber wohltätig, hilfsbereit und
milde verhalten.

Katja Gentinetta
ist politische Philosophin und Historikerin, u.a. Lehrbeauftragte
der Universität St. Gallen; sie hat mehrere Bücher zum Sozialstaat und
zahlreiche Artikel zu gesellschaftspolitischen Fragen publiziert.

Heike Schölten
ist politische Soziologin und Kommunikationswissenschafterin,
Mitinhaberin und VRP von BERTA Kommunikation AG und hat
zur politischen Kommunikation und politischen Kampagnen
publiziert.

Mit ihrem gemeinsamen Unternehmen «GENTINETTA*SCHOLTEN
Wirtschaft Politik Gesellschaft» beraten und begleiten die beiden
Autorinnen Institutionen, Unternehmen und Stiftungen in
strategischen und kommunikativen Fragen.

Philanthropisches Verhalten wurde, selbst wenn es nur
bestimmten Personengruppen vorbehalten war, indes nicht einfach

einer natürlichen Veranlagung zugeschrieben, sondern als Produkt

von Erziehung und Bildung verstanden. Philanthropisch konnte
also nicht einfach sein, wer über die entsprechenden materiellen
oder hierarchischen Voraussetzungen verfügte. Vielmehr musste

eine solche Person philanthropisch werden, indem sie das dafür

nötige Verständnis aufzubringen bereit war. Diese Verknüpfung
der (rein materiellen) Möglichkeit mit der für philanthropisches
Handeln notwendigen (charakterlichen) Bereitschaft führte nicht

nur zu einem hohen Ansehen der Philanthropen in der Gemeinschaft,

sondern auch zu einem stattlichen Selbstbewusstsein dieser

Gemeinschaften selbst: sowohl die Griechen als auch die Römer

waren der Auffassung, nur sie könnten philanthropisch sein, die sie

umgebenden «Barbaren» hingegen nicht.
Auch aus politischer Warte war die Philanthropie in der

Antike ein interessantes Feld der Betätigung und Selbstdarstellung -
heute würden wir von «Positionierung» sprechen: Philanthropen
in der griechischen Antike (von Philanthropinnen ist wenig
bekannt) verstanden ihr Engagement nicht einfach als uneigennützig,

sondern erwarteten im Gegenteil sehr wohl, dass ihnen ihre

Wohltätigkeit auf irgendeine Weise nützt und also wieder zugute
kommt. Der Grund hierfür ist in der (antik-)demokratischen

58





DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1051 NOVEMBER 2017

Grundverfassung der Stadtstaaten zu suchen: Bürger, die es

politisch zu etwas bringen wollten, würden, wie der griechische
Rhetoriker Isokrates empfahl, darauf achten müssen, «menschenfreundlich

zu erscheinen, sowohl in dem, was sie sagen, als auch

in dem, was sie tun».

Philanthropisches Engagement, so lässt sich der Begriff in
seinem antiken Ursprung also erfassen, geschah zwar aus einer

privilegierten Position, war aber vor allem auch eine bewusste,
individuelle Entscheidung - basierend auf nach heutigem Verständnis

humanistischer Bildung und Einstellung. Sie war klar mit der

Erwartung verbunden, daraus persönlich einen Nutzen ziehen zu

können, wenn auch nicht unmittelbar. Philanthropisches Engagement

war also gleichermassen von Grosszügigkeit und Grossherzigkeit

geprägt wie von strategischem Kalkül.

Die Aufklärung
Nachdem der Philanthropiebegriff im Mittelalter nur eine

marginale Rolle gespielt hatte - im Zentrum stand die amor dei -,
wurde er in der Neuzeit durch die Aufklärung reaktiviert. Die

Liebe des Menschen zu anderen Menschen war nun, nicht unähnlich

der christlichen Nächstenliebe, fester Bestandteil der

Wesensbestimmung des Menschen; und sie war ethische Pflicht.
Geprägt wurde diese Auffassung von Menschenliebe nachhaltig vom
Basler Isaak Iselin. Er studierte Rechtswissenschaften und kam

bei einem Studienaufenthalt in Göttingen mit der deutschen

Aufklärung in Kontakt. Als späterer Ratsschreiber trat er für wichtige
Reformen in Basel ein, so etwa für die Öffnung des Bürgerrechts
und für Schulreformen. Der hochgebildete Aufklärer und
Geschichtsphilosoph wurde zu einem führenden Publizisten im

deutschsprachigen Raum. Er verfasste verschiedene Schriften,
von den «Träumen eines Menschenfreunds» bis zur «Geschichte

der Menschheit». 1777, mit 49 Jahren, gründete Isaak Iselin die

«Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel» mit dem

Ziel, die Armut breiter Bevölkerungsschichten zu bekämpfen. Sie

bildet, zusammen mit der 1857 gegründeten Christoph-Merian-
Stiftung, für Basel noch heute einen wesentlichen Pfeiler
gemeinnütziger Aktivitäten, ja des kulturellen und sozialen Lebens der

Stadt überhaupt. Iselin hatte eine sittliche Welt vor Augen, die auf
dem Grundprinzip der Menschenliebe beruht: der allgemeinen
Menschenliebe - «der Trieb wohlzutun ist uneingeschränkt» -
einerseits und der besonderen Menschenliebe andererseits, die sich

an der Kraft und am Willen des einzelnen orientiert.
Es wäre allerdings falsch, davon auszugehen, dass Armenfürsorge

und Hilfe für die Schwachen bis zur Gründung der modernen

Sozialstaaten allein privater Initiative überlassen waren. Bereits im

babylonischen Reich verstand sich Hammurabi (ca. 1790-1750

v.Chr.) als «fürsorglicher Herrscher», der Lohnregelungen,
Schuldenerlasse für Arme und Unterstützung von Witwen und Waisen

durch Nahrung und Kleidung anordnete. In Athen fanden
regelmässige Bedürftigkeitsprüfungen statt; Kriegswaisen erhielten
Ackerland und eine staatliche Rente. Im antiken Rom wurde Ge¬

treide an Arme abgegeben - bis offenbar Cäsar bei Amtsantritt über

300 000 Getreideempfänger ausmachte, worauf er die Abgabe auf
Römer Bürger beschränkte. Ausserdem wurden Abgaben zuweilen

an Arbeiten - Sumpftrockenlegungen, Strassenbau, Flussregulierung

- gebunden. Im Mittelalter gab es gleichsam eine Arbeitsteilung

zwischen Feudalherren und Kirche: Gemeinden führten die

Armenfürsorge fort, die Kirche nahm über die Almosenspenden
eine wichtige Mittlerrolle ein. Augustinus war es, der das Eigentum

zwar als legitim anerkannte, aber klarstellte, dass alles, was uns
Gott über das Notwendige hinaus gegeben habe, nicht für uns allein

bestimmt sei, sondern den Bedürftigen zugute kommen sollte. Im
Unterschied zum späteren Sozialstaat verstand sich die

Armenunterstützung im Mittelalter klar als Unterstützung im Rahmen der

geltenden Sozialordnung; nach den Ursachen wurde nicht gefragt,
sozialer Aufstieg war nicht vorgesehen.

Der Sozialstaat
Dies änderte sich klar mit dem Beginn der Neuzeit, mit der

Veränderung der Gesellschaften durch die Industrialisierung und

Lohnarbeit. Die «soziale Frage» wurde zur dominierenden
gesellschaftlichen Herausforderung, derer sich sowohl der Staat wie
auch Private annahmen. In der Folge entwickelte und differenzierte

sich das Verhältnis zwischen philanthropischem Engagement

und Staat zunehmend aus. Die Statistik, die nach dem Historiker

Jürgen Osterhammel die Entwicklungen im 19. Jahrhundert

ganz wesentlich mitbestimmt, war auch ein entscheidendes

Moment im Verständnis dessen, was Fürsorge und Armenunterstützung

bedeuten konnte.
Auf Seiten des Staates war es Bismarck, der Ende des 19.

Jahrhunderts in Deutschland eine ganze Reihe von Sozialversicherungen

einführte und damit in Europa eine Vorreiterrolle übernahm.
1881 führte er zuerst eine Arbeitnehmerversicherung ein, daraus

folgten eine Krankenversicherung, eine Unfallversicherung, eine

Versicherung gegen Alter und Invalidität, eine Sozialversicherung
für Angestellte und 1927 schliesslich eine Arbeitslosenversicherung.

Während staatliche Versicherungen eine langfristige
Vorsorge garantieren sollten, wollten sich private Wohltäterinnen
und Wohltäter mit ihren Initiativen nicht länger mit der Linderung

von Not und unmittelbarer Fürsorge begnügen, sondern die

Ursachen derselben angehen. Sie verfolgten damit letztlich ein

gesellschaftliches Projekt, das grundlegendere Änderungen ins

Auge fasste. Aufgrund der Umwälzungen in der Gesellschaft und

des damit einhergehenden Strukturwandels wurde verstanden,
dass nicht der Mensch allein für sein Wohlergehen bzw. seine

Armut verantwortlich ist, sondern dass es sehr wohl auch
gesellschaftliche Ursachen gibt, die angepackt werden können. Es ging

nicht mehr nur einfach um die akute Verbesserung der

Lebenssituation, sondern um die eigentlichen Handlungsoptionen der

von Armut betroffenen Menschen.

Die Aufarbeitung von Daten und Fakten zur sozialen Frage

mit Enqueten, Statistiken, Berichten führte überdies zu einer gan-

60



SCHWEIZER MONAT 1051 NOVEMBER 2017 DOSSIER

zen Reihe nationaler und internationaler Kongresse, an denen

man das neue Wissen austauschte. Deren Bedeutung ist für die

Weiterentwicklung des philanthropischen Engagements nicht zu
unterschätzen: Ziel dieser Zusammenkünfte war es nämlich,
wissenschaftlich fundierte Konzepte der Armenfürsorge zu entwickeln.

Entsprechend vielfältig waren die Aktivitäten, die in dieser

Zeit entstanden. Staatliche Sozialpolitik und private Fürsorge

kooperierten damals oft eng miteinander, grenzten sich aber auch

ab und ergänzten sich damit. Wie bereits in der Antike war aber

auch in dieser Zeit philanthropisches Handeln nicht vollkommen
selbstlos: Auch die neuen Philanthropen zogen ihren persönlichen

Nutzen daraus, indem sie etwa, selbst aus marginalisierten
Milieus stammend, sich einen Platz in der Gesellschaft erarbeiteten.

Dazu gehörten Neureiche, die Anerkennung in der lokalen
Elite suchten, ebenso wie alteingesessene Eliten, deren Macht
und Funktion im bürgerlichen Wohlfahrtsstaat schwand. Gerade

auch Frauen, denen öffentliche Funktionen weitgehend verwehrt
wurden, fanden im philanthropischen Engagement ein eigenes

Handlungsfeld.

Philanthropisches Engagement wurde auch nicht überall
kritiklos aufgenommen. Im Zuge der Industrialisierung formierte
sich im 19. Jahrhundert namentlich in der Arbeiterbewegung
Widerstand, weil man die bisher weitgehend individuelle und damit
«willkürliche» Fürsorge endlich durch eine mit Steuergeldern
finanzierte, staatlich verordnete und damit demokratisch
legitimierte Umverteilung ersetzen wollte. Materielle Unterstützung
sollte nicht mehr vorrangig von der Grossherzigkeit privilegierter
Individuen abhängen, sondern vom Staat. Mit dem kontinuierlichen

Ausbau des Sozialstaats seit Ende des Zweiten Weltkriegs
wurde dieses Ziel mehr als erreicht - womit sich die Frage stellt,
was Philanthropie heute (noch) sein kann und soll.

Aktuelle Debatten
Wenn die Stiftungstätigkeit heute kritisch hinterfragt wird,

geschieht dies vor allem aus zwei Gründen, die aufgrund der

dargestellten historischen Perspektive als wenig innovativ
erscheinen: Zum einen gibt es weiterhin politische Positionen, die

privates philanthropisches Engagement als undemokratisch
titulieren und die Stiftungsgelder lieber in Form von Steuergeldern

staatlich verteilt sähen. Damit einher geht die zweite Kritik,
wonach Stiftungen weniger «der Gesellschaft» dienen als den

Stiftern selbst - im Sinne der bereits erwähnten Grossherzigkeit
mit strategischem Kalkül. Tatsächlich ist noch heute, auch im
schweizerischen Milizsystem, einer besonderen Spielart der

Philanthropie, das Zusammengehen von freiwilligem Engagement

und öffentlicher Anerkennung nicht ganz von der Hand zu
weisen. Die geleistete Arbeit in Vereinen, in der Gemeinde, in
Verbänden war und ist sicher kein Nachteil bei der Suche nach

einer neuen Stelle oder einem neuen Mandat. Bis heute gehört
soziale Anerkennung zu den angenehmen und auch angestrebten

Nebenwirkungen der Philanthropie.

In einer Diskursanalyse, die wir zum Thema Stiftungen
gemacht haben, wurde aber vor allem deutlich, dass der Wunsch

nach Transparenz über die Stiftungstätigkeit - im übrigen ein
genereller Trend in demokratischen Gesellschaften - stärker wird.
Statt diesem Bedürfnis jedoch ausschliesslich mit Daten zu begegnen,

ist es angezeigt, das Engagement von Stiftungen für die

Gesellschaft überhaupt erst nachvollziehbar zu machen. Und das

wiederum bedeutet schlicht, zu zeigen, in welchen Tätigkeitsfeldern

Stiftungen gemeinnützig aktiv sind, zu erläutern, warum sie

es genau dort sind, und zugänglich zu machen, was die von ihnen

unterstützten Projekte für die Gesellschaft bewegen - und wie es

wohl ohne sie aussähe.

Klar ist: der Staat kann nicht alle gesellschaftlichen Bedürfnisse

und Möglichkeiten decken, aber vor allem nicht allen neuen
sozialen Entwicklungen und Herausforderungen begegnen, die

sich im übrigen im Zuge einer globalisierten Wirtschaft auch auf

zwischenstaatlicher, internationaler Ebene manifestieren. So

muss eine gewisse «Arbeitsteilung» zwischen privaten und
staatlichen Akteuren fortlaufend ausgehandelt und durchaus auch

effizienter gestaltet werden. Dabei kommt den Stiftungen eine

besondere Rolle zu: Weil philanthropisches Engagement freiheitlich
organisiert ist und wenige gesetzliche Grundlagen zu erfüllen hat,
kann es deutlich mehr Risiken in Kauf nehmen, um neue, innovative

Wege gesellschaftlicher Problemlösung anzustossen und zu

ermöglichen. Stiftungen können - und sollten vermehrt auch -
zwischen staatlichen und privatwirtschaftlichen Akteuren eine

Mittlerrolle und die Anwaltschaft für Themen übernehmen, die

für andere Institutionen «heikel», aber durchaus von gesellschaftlicher

Dringlichkeit sind. Sie sind deshalb auch eine bisher
unterschätzte Anlaufstelle für überzeugende Initiativen von Bürgerinnen

und Bürgern, die einen Umsetzungspartner jenseits politischer

oder wirtschaftlicher Grosswetterlagen, Abhängigkeiten
oder Interessen suchen.

Diese Vielfalt in starre Kategorien hineinzupassen und damit
«zurechtzustutzen», um sie in staatlich vorgegebene Gefässe zu

überführen, wäre für eine freiheitliche, demokratische Gesellschaft

alles andere als gewinnbringend. Vielmehr gilt es, das

vielfältige und wichtige Engagement von Stiftungen zu bewahren, zu

fördern und es vor allem nach aussen nachvollziehbarer zu
vermitteln. Gelingt dies, tut nicht nur die persönliche Genugtuung
für den Stifter oder die Stifterin dieser Leistung keinen Abbruch -
die Anerkennung des philanthropischen Engagements in der

Öffentlichkeit ist dann auch ein ehrlicher, wohlverdienter Dank. <

61


	Streitpunkt Philanthropie

