
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 97 (2017)

Heft: 1051

Artikel: Vorteil Vielfalt

Autor: Nassehi, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736599

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POLITIK & WIRTSCHAFT + SCHWEIZER MONAT 1051 NOVEMBER 2017

Vorteil Vielfalt
Viele Zeitgenossen betrachten wachsende Vielfalt und Komplexität als gesellschaftliches Problem.
Für den Liberalismus ist beides Teil der Lösung. Das kann ihm im Wettbewerb der politischen Ideen
gerade jetzt Rückenwind geben. Ein Plädoyer.

von Armin Nassehi

Was derzeit in fast allen europäischen Ländern als «Krise der

Parteiendemokratie» erscheint, ist die Ununterscheidbar-
keit der Mitte-Links- und Mitte-Rechts-Akteure. Seit Ende des

Zweiten Weltkrieges waren sie die klassischen politischen
Antipoden, aktuell wirken sie wenigstens insofern ununterscheidbar,
als sie ausserstande scheinen oder nicht willens sind, ein zentrales

Problem moderner Demokratien zu bearbeiten: Heterogenität.
Kulturelle, gesellschaftliche, politische oder wirtschaftliche Un-
einheitlichkeit ist kein Programm, sondern eine moderne Erfahrung

- und um es gleich vorwegzunehmen: im klassisch liberalen
Sinne ist es auch eine Lösung. Bloss scheinen die liberalen Kräfte
im Westen, seien sie politisch organisiert oder nicht, das

mehrheitlich vergessen zu haben. Warum muss sich das ändern?

Politische Identität
Zunächst: man kann eine politische Identität nur haben,

wenn es auch eine politische Differenz, also konkurrierende
Alternativen in der Parteienlandschaft, gibt. Blickt man auf den

abgelaufenen Bundestagswahlkampf in Deutschland, wird deutlich,
dass die Enttäuschung der Wähler über die aktuelle Politik viel

weniger damit zu tun hat, dass die angebotenen Lösungen nicht
substanziell genug oder gar sachlich unzureichend gewesen
wären. Darum geht es letztlich ohnehin selten. Die Enttäuschung
vieler Bürger rührt daher, dass die Komplexität der Gesellschaft

nicht über das Angebot heterogener politischer Lösungen
kompensiert werden konnte. Der Einzug der nationalkonservativen
AfD in den Bundestag hat also weniger mit ihren inhaltlichen
Lösungskapazitäten zu tun als mit dem Umstand, dass allein das

semantische Angebot einer angeblichen «Alternative» bereits

reichte, um die Gunst von 13 Prozent der Wähler zu gewinnen.
Dass es derzeit eher ein dezidiert rechtes als ein dezidiert linkes
oder liberales Politikangebot ist, das in Europa reüssiert, ist ebenfalls

kein Zufall: der offensichtlichen Krise der transnationalen

Institutionen, insbesondere der Europäischen Union als Lieb-

Armin Nassehi
ist Professor für Soziologie an der Universität München. Im Juli
dieses Jahres regte er mit seinem Essay «Eine Linke braucht es nicht
mehr» in der «Zeit» einen Streit über zeitgenössische Parteipolitik an.
Zuletzt von ihm erschienen: «Die letzte Stunde der Wahrheit.
Kritik der komplexitätsvergessenen Vernunft» (Murmann, 2017).

lingsgegner sowohl linker wie rechter Extrempositionen, begegnen

viele Bürgerinnen und Bürger, indem sie sich auf vermeintlich
sichere Werte wie den Nationalstaat und damit einhergehende
Übersichtlichkeit und stärkere politische Kontrolle zurückbesinnen.

Deshalb sind die Ergebnisse der europäischen Wahlen im

Jahr 2017 auch keine politische Katastrophe, wie aktuell gern
behauptet wird, sondern eine logisch gesehen durchaus

konsequente Folge des Verlustes von Abweichungsverstärkung und Ab-

weichungsprämiierung der politischen Konkurrenten.
Schauen wir genauer hin: der konservativen Union ist es in

der Vergangenheit gelungen, das Bezugsproblem des Konservativen,

nämlich die Schwäche der Menschen und ihr Bedürfnis nach

institutionalisierter Orientierung, nach dem Zweiten Weltkrieg
mit einer kulturellen und politischen Öffnung Richtung Westen

zu versöhnen. Das war eine grandiose politische Leistung, die den

Konservatismus modernisiert hat. Für die Sozialdemokratie galt
etwas Ähnliches: ihr ist es mit der Selbstabnabelung von ihrem
marxistischen Erbe gelungen, die sogenannten «kleinen Leute»

mit den Aufstiegsversprechen der bürgerlichen Demokratie zu

versöhnen. Diese Leistungen der deutschen Volksparteien haben

zugleich die Grundlage für Narrative gelegt, die politische Identitäten

und damit auch produktive Formen der Heterogenität im

politischen Streit ermöglicht haben. Davon ist allerdings 2017

nicht viel übrig geblieben. Die Volksparteien schrumpfen in der

Wählergunst, und das wird sich erst dann ändern, wenn sie

funktionale Äquivalente für ihre einstigen Stärken gefunden haben:

Konservative müssen eine Neubestimmung des Konservativen in

26



«Der Liberalismus muss
seine intellektuell
kongruente Position
beziehen - doch das ist
leichter gesagt
als getan.»
Armin Nassehi

i Hans-Günther *



POLITIK & WIRTSCHAFT + SCHWEIZER MONAT 1051 NOVEMBER 2017

einer dynamischen Welt vornehmen - womöglich ist das derzeit
eine der wichtigsten politischen Fragen, denn das konservative

Bezugsproblem der Zugehörigkeit und Erwartungssicherheit
scheint derzeit das zu sein, an dem sich Wahlen entscheiden. Und

wenn es der Sozialdemokratie nicht gelingt, das Aufstiegsthema
mit der technologiegetriebenen revolutionären Veränderung des

Arbeitslebens zu verbinden, wird sie in der Bedeutungslosigkeit
verschwinden. Aber: was wäre denn ein zeitgemässes Modell
liberaler Politik?

Dezidiert liberale Politikfelder waren und sind einerseits die

wirtschaftliche Freiheit, also die Anerkennung des Wettbewerbs
als Problemloser, und die Einsicht, dass ökonomische Dynamik
dezentrale Formen braucht, um auf Ideen zu kommen. Zum anderen

ist es die Verteidigung der Bürgerrechte: mit der Entwicklung
neuer Technologien, die bürgerliche Rechte tangieren oder sogar
schneiden, dürfte sich dieses Thema in nächster Zukunft - und
das war bis vor kurzem alles andere als selbstverständlich - wieder

zu einem zentralen Politikfeld entwickeln. Gleichwohl: beides

sind klassisch liberale Felder, und liberale Politik wird sich stets

diesen Themen widmen (müssen). Was allerdings fehlt, ist das

verbindende Element dieser beiden (und anderer) Sphären, das

der liberalen Idee in der realpolitischen Gemengelage die

Legitimation, die eigentliche Schlagkraft zurückgibt. Der Liberalismus

muss seine intellektuell kongruente Position beziehen - doch das

ist leichter gesagt als getan.

Die Farbenlehre moderner Demokratien
Egal ob in Deutschland, in Frankreich oder in Grossbritannien:

politische Farbenlehre ist wieder en vogue - aber nicht, wie
oben beschrieben, weil die Farben so deutlich hervorstechen und

Orientierung im Dickicht komplexer Problemlösungsstrategien
bieten würden. Ganz im Gegenteil! Über die Farbenlehre im politischen

Sinne ist nun ganz neu nachzudenken, da sich die Den-

kungsarten des Politischen ganz offensichtlich nicht mehr jener

Ordnung fügen, die westliche politische Systeme mit allem

ausstattete, was das Programm der «Demokratie» erforderte. Demokratie

wäre allzu einfach beschrieben, wenn man sich allein auf
die politische Selbstbeschreibung der «Volksherrschaft»
kaprizierte. Demokratie ist nicht Volksherrschaft, sondern ein
Mechanismus, der es ermöglicht, dass kollektiv bindende Entscheidungen

auch von denen loyal getragen werden, die nicht zu jenen
gehören, die diese Entscheidungen auch so getroffen hätten. Von

autokratischen, diktatorischen und korrupten Systemen
unterscheidet sich die Demokratie also nicht dadurch, dass sie die

tatsächliche Zustimmung des Demos voraussetzt oder einholt,
sondern dass sie es ermöglicht, Macht kontrollierbar zu machen und

in die Schranken einer «kontrollierten Willkür» zu verweisen. Mit
kontrollierter Willkür ist gemeint, dass politische Entscheidungen

durchaus ein Moment an Kontingenz und willkürlichem «So-

Sein» haben - sie könnten aber stets auch anders sein, sonst wären

es keine Entscheidungen. Aber diese Willkür wird kontrol¬

liert, wenigstens dadurch, dass auch andere Möglichkeiten im
öffentlichen politischen Diskurs sagbar sind.

Der Lackmustest fürs Demokratische sind viel weniger
funktionierende Institutionen oder komplizierte repräsentationstheoretische

Masse einer tatsächlichen Abbildung des Volkswillens in

Abstimmungen oder in Parlamenten. Der Lackmustest ist die,

wenn man so will, kulturelle Fähigkeit, dass gleichzeitig
unterschiedliche Lösungen sagbar sind und dass letztlich fast alle Themen

politisierbar werden. Sieht man sich die problematischen
Kandidaten an den Ostgrenzen Europas an - Russland und die

Türkei -, ist deren Institutionenapparat letztlich demokratisch

gebaut, durch Wahlen unterfüttert und durchaus mit einer wenn
nicht wirklich rechtsstaatlichen, dann wenigstens rechtsförmi-

gen Idee von Erwartungssicherheit ausgestattet. Woran es aber

fehlt, ist die Fähigkeit, die Abweichung von machtnahen
Lösungskonzepten, Wordings und Interessenvertretungen überhaupt
legitim sagbar zu machen. Allein das Gefühl, dass die Dinge mit
Konsequenzen auch anders gesagt werden können, erzeugt
bereits einen Legitimationsschub für jene Entscheidungen, die

tatsächlich gefällt werden.

Dieser Mechanismus heisst in der Demokratie «Opposition».
Politische Gegnerschaft hat es immer gegeben, aber die Demokratie

befriedet die politische Debatte dadurch, dass sie sie geradezu
anstachelt. Die Opposition, will heissen: die Konfrontation mit
Abweichungen, stattet die Machthaber mit Kontingenz aus, also

mit einem Signet, das anzeigt, dass es sich um «Nichtalternativ-
loses» handelt, dass also Entscheidungen nicht einfach Kausalketten

sind, sondern ein Moment Unbestimmbarkeit beinhalten.
Anders gesagt: die Opposition zwingt den Machthaber, für jene

Entscheidungen, die dieser ohnehin treffen kann, gute Gründe

parat zu haben. Durch die Opposition kontrolliert sich der Machthaber

gleichsam selbst, denn sein Kommunikationsverhalten
wird ein anderes, weil er stets damit rechnen muss, gute Gründe

angeben zu müssen, wenn er gefragt wird. Demokratie radikali-
siert und entschärft damit Opposition gleichermassen: sie radika-

lisiert sie dadurch, dass sie das Oppositionelle in die politischen
Institutionen integriert, ihm Rechte und Pflichten zuschreibt, es

mit Ressourcen ausstattet und als Alternative für den Fall führt,
sollte die Regierung scheitern. Damit entschärft sie Opposition
zugleich, weil es für oppositionelle Politik keine Gegnerschaft
mehr gegen das politische System, sondern nur gegen den politischen

Gegner braucht.
Was hat all das mit dem Bezugsproblem des Liberalismus zu tun?

Zweifaches: zum einen ist die Entstehung demokratischer politischer
Systeme in Europa und Nordamerika ein ursprünglich liberales

Konzept. Zum anderen ist der Liberalismus diejenige Idee, der dieser

eben für das politische System skizzierte Oppositions- und

Abweichungsmechanismus als zentrales Fortschrittsmoment besonders

markant eingeschrieben ist: Ohne Heterogenität, ohne Abweichung,
ohne Opposition, ohne Wettbewerb - so schon seine klassischen

Vordenker - kann es keinen Fortschritt geben. Zeitgenössische Libe-

28



SCHWEIZER MONAT 1051 NOVEMBER 2017 POLITIK & WIRTSCHAFT +

rale proklamieren dieses Ideal mitsamt seinen Folgen für alle

gesellschaftlichen Sphären nur selten, weshalb sich an dieser Stelle ein

kleiner Exkurs zum klassischen Liberalismus, dessen Abglanz bis

heute dafür sorgt, dass sogar das opportunistischste FDP-Mitglied
noch einen intellektuellen Schatten werfen kann, anbietet.

Der klassische Liberalismus und die Demokratie
Der klassische Liberalismus war eine Bewegung, die man vor

allem aus seiner historischen Genese verstehen muss. Man kann

John Lockes Betonung der individuellen Freiheit und vor allem
des Besitzindividualismus nur vor dem Hintergrund der «Glorious

Revolution» in England im Jahre 1689 verstehen. Diese

Kritik des Absolutismus ist ein Kind ihrer Epoche, setzt sich aber

als eine allgemein staatskritische Perspektive bis heute fort.
Ähnliches gilt für den zweiten grossen Theoretiker des

Liberalismus, für John Stuart Mill, der fast 200 Jahre später sein Buch

«On Liberty» schrieb. Darin heisst es, der Einfluss des Staates

auf die Gesellschaft müsse begrenzt werden, weil ausufernde

Staatstätigkeit «den aktiven und ehrgeizigen Teil der Öffentlichkeit

mehr und mehr zu Mitläufern der Regierung oder irgendeiner

Partei, die danach strebt, die regierende Partei zu werden»,
verwandle. Und im 20. Jahrhundert ist es wohl Friedrich August

von Hayek, der die liberale Staatsferne sogar als Demokratiekritik

auf den Begriff bringt. Er kritisiert an der Demokratie, dass

Politik sich gewissermassen in den Dienst der Wähler stelle und
deren Wünsche befriedigen wolle und deshalb in die Autonomie
ökonomischer Freiheit eingreifen müsse.

Das historische Erbe jenes Liberalismus ist die Kritik des

Machthabers, nicht aber eine Kritik der Macht. Niemand wird heute noch

ernsthaft behaupten können, dass politische Ordnung ohne die

Zentralisierung von Macht und ohne die Ressourcen ihrer Durch-

setzbarkeit möglich ist. Die liberale Kritik des Absolutismus freilich
als Grundlage für die Entstehung moderner politischer Systeme
bestand vor allem darin, die pure Selbstbezogenheit der Macht
darzustellen und gewissermassen dialektisch vorzuführen: indem
Kommunikation ohne operative Macht die operative Macht und ihre

Geltungsbedingungen sichtbar macht. Man kann erst dann darüber

nachdenken, wer eigentlich herrschen soll, wie man die potenziell
Herrschenden identifizieren soll, nach welchen Kriterien man sie

auswählt, wie man sie wieder los wird und nach welchen Verfahren
all das bewerkstelligt werden soll. Die moderne politische Demokratie

ist damit letztlich Ausdruck einer liberalen Kritik der absoluten,

nicht rückbezogenen Herrschaft.
Besonders interessant in dieser Hinsicht - und ein Signet

liberaler Selbstbeschreibung im Politischen - ist der Zusammenhang

von Einheit und Differenz. Ralf Dahrendorf hat dahingehend

1990 so formuliert: «Heterogenität ist eine Qualität liberaler

Gemeinwesen. Sie fordert die feste Fundierung der allgemeinen

Institutionen und zugleich den praktizierten Respekt vor
kulturellen Besonderheiten. Freiheit der Religionsausübung gilt
für alle Konfessionen und auch für diejenigen, die keine Religion

ausüben wollen. Türken in deutschen Schulen müssen Deutsch

sprechen und auf Deutsch unterrichtet werden, aber das Eigenleben

ihrer Kulturgruppe verdient Schutz und auch Unterstützung.

Insoweit ist der Nationalstaat ein Fortschritt, der herausführt

aus der Stammesexistenz.» Der Kontext dieser Äusserungen

war die Frage nach der Bedeutung des Nationalstaates
angesichts der Neuordnung der politischen Welt mit dem
Zusammenbruch des Sowjetkommunismus. Schön kommt in diesen

Sätzen aber die Grundlage liberalen Denkens zum Vorschein:
Einerseits bedarf es einer institutionellen Ordnung, die nicht in
Frage stehen darf, andererseits hat der Staat die Heterogenität
der Gesellschaft zu schützen. Die Blickrichtung seit Locke hat
sich also umgekehrt: ging es dort noch um die Begrenzung der

staatlichen Autorität und den Schutz der Gesellschaft vor der

Willkür des Staates, ist es nun die staatliche Autorität, die die

Pluralität der Gesellschaft schützen soll und die Bedingungen
für Heterogenität zu sichern hat. Dahrendorfs Kritik der
«Stammesexistenz» könnte kaum aktueller sein - man denke an die

Sezessionsbewegung in Katalonien oder an rechtspopulistische
Ideologien des «reinen» homogenen Volkes.

Die moderne, liberale Demokratie ist im Lichte dieser beiden

klassisch-liberalen Traditionen gesehen nichts anderes als eine

funktionale Antwort auf Heterogenität. Sie ist ein Mechanismus

der Abweichungsverstärkung: Sie garantiert gerade nicht die

Identifikation des einen und einheitlichen Volkswissens, sie garantiert,
dass Heterogenes gehört werden kann - sofern es denn angeboten

wird. Diese radikal-demokratische Idee kann etwa mit von Hayek

so weit gehen, an der Demokratie zu kritisieren, dass der Staat sich

durch den entstehenden Machtkreislauf gehemmt fühlt, das Richtige

zu tun, und stattdessen potenziellen Wählern nach dem Mund

redet. Hayek nimmt also die Frage der Heterogenität der Perspektiven

wirklich ernst: sein «Wettbewerb als Entdeckungsverfahren»

geht davon aus, dass die Anmassung einer Zentralposition
Suchbewegungen nach neuen Lösungen korrumpiere.

Abweichen als Lösung
Was den Liberalismus trägt und bis heute auszeichnet, ist also

weniger eine abstrakte Idee als die unhintergehbare Erfahrung
einer Perspektivität von Positionen und der Falsifizierbarkeit von
Lösungen durch bessere Lösungen. Das sind tatsächlich praktische

Erfahrungen der gesellschaftlichen Moderne, die in technischer,

ökonomischer, ästhetischer und nicht zuletzt moralischer
Hinsicht Heterogenität nicht als Problem, sondern als Lösung
behandeln. In kybernetischen Begriffen erinnert das an William
Ross Ashbys Gesetz der erforderlichen Vielfalt (law of requisite
variety), nach dem ein System nur dann überlebensfähig ist, wenn
es dynamisch auf Umweltveränderungen reagieren kann und
seine operative Einheit sichert, indem es sich nach eigenen
Massgaben verändern kann.

Diese Denkart ist hervorragend geeignet, einer Gesellschaft,
die ihre Einheit weder in ihrer Spitze finden kann (wie in hochkul-

29



POLITIK & WIRTSCHAFT + SCHWEIZER MONAT 1051 NOVEMBER 2017

«Friedrich August von Hayek war
kurz davor, den entsprechenden
Algorithmus anzubieten: Strukturen
dadurch zu verändern, dass man
radikal darauf setzt, die Anmassung einer
Zentralperspektive zu brechen.»
Armin Nassehi

turellen Gesellschaftssystemen) noch über autoritäre Herrschaft
sichern kann (wie im Zeitalter des Absolutismus), zu kollektiven
Verbindlichkeiten zu verhelfen und dabei die Heterogenität ihrer
sozialen Lebensformen, religiösen Traditionen, wissenschaftlichen

Wahrheiten, ökonomischen Lösungen und künstlerischen
Stile zu wahren. Wenn es stimmt, dass das Bezugsproblem des

Liberalismus Heterogenität ist, und wenn es stimmt, dass die

Demokratie letztlich ein Programm der Bewältigung und Gestaltung

von widersprüchlichen Informationen, Erfahrungen und
Interessen ist, dann beruht letztlich das politische wie auch das

gesellschaftliche Modell von Modernität zuvorderst auf der
liberalen Grunderfahrung des Heterogenitätsmanagements.

Modernität, auf eine Formel gebracht, heisst: Abweichungsverstärkung.

Oder einfacher: Lösungen sind nur Lösungen im Hinblick
auf vorherige schlechtere Lösungen. Innovationen sind Innovationen,

weil sie frühere Innovationen als ungültig betrachten können.

Wettbewerb ist nur dann Wettbewerb, wenn man für das gleiche

Problem mehrere Lösungen für denkbar hält. Kommunikation ist

nur dann Kommunikation, wenn man von kausalen Notwendigkeiten

abweichen kann und Überraschungen möglich sind. Lebensformen

können sich selbst nur deshalb als solche verstehen, weil auch

andere Formen ebenso denkbar wie legitim sind. Und politisch sind

Lösungen dann, wenn sie in Wettbewerb mit anderen Lösungen

treten können. Wo das nicht der Fall ist, ist das liberale Programm
moderner Staatlichkeit und Politik gescheitert.

Liberale Politikprogramme
Parteien und ihre Programme sind nun gewissermassen

Institutionen, also auf Dauer gestellte Muster, die vor allem davon

leben, dass sie die Heterogenität des Gesellschaftlichen im politischen

System sichtbar machen können: Das eher konservative
Politikelement setzt dann auf tradierte Strukturen innerhalb der

Gesellschaft, um zwischen der Dynamik der Ungleichheit generierenden

Ökonomie und jener der Gleichheit versprechenden Formen

des Rechts und der politischen Teilhabe zu vermitteln, während
eher sozialdemokratische Modelle eine ähnliche Vermittlung
vornehmen, aber weniger auf tradierte Strukturen als auf regulierende
Institutionenkontrolle setzen. Dezidiert linke Politikprogramme
setzen auf die Idee des Gesellschaftsumbaus und der zentralen

Kontrolle, während dezidiert rechte Politikprogramme vor allem

auf ethnische/völkische Homogenität setzen, um der Dynamik der

Gesellschaft Herr zu werden. So weit, so schematisch. Wie die klas-

30



SCHWEIZER MONAT 1051 NOVEMBER 2017 POLITIK & WIRTSCHAFT +

sischen Mitte-Links- und Mitte-Rechts-Programme bedürfen freilich

auch liberale politische Denkungsarten einer Modernisierung.
Wie könnte sie im Hinblick auf das bisher Ausgeführte aussehen?

Der klassische Bürgerrechtsliberalismus ist ein Liberalismus,
der die Heterogenität von gesellschaftlichen Gruppen ohnehin

stets im Blick hatte: one man, one vote, Frauen- und Minderheitenrechte,

Antirassismus, Schutz des Exzentrischen, Meinungsfreiheit,

Wissenschaftsfreiheit etc. Das sind klassische liberale

Werte, die auf die Heterogenität des gesellschaftlichen Personals

zielen. Zeiten, in denen solche Freiheiten explizit in Frage gestellt
werden - ja, es sind die unsrigen -, müssten goldene Zeiten für
Liberale sein!

Zugleich müssen wir feststellen, dass es neben der sozialen

auch eine sachliche oder operative Ebene von Heterogenität in
modernen Gesellschaften gibt. Soziologisch nennt man das

«funktionale Differenzierung», also die Ausdifferenzierung von
Funktionen, die je unterschiedliche Aufgaben für die Gesellschaft

erfüllen und damit auch ganz unterschiedliche Erfolgsbedingungen

haben. Um es einfach auf den Begriff zu bringen: wer politisch
handelt, muss andere Probleme lösen als jemand, der etwas auf
Märkten verkauft oder für Märkte produziert. Es sind
unterschiedliche Erfolgsbedingungen, die das Handeln bestimmen,
und es sind vor allem unterschiedliche Publika, vor denen man

überzeugen muss. Und buchstäblich unterscheiden sich die

Währungen solcher Transaktionen. Man kann das weiterführen:
rechtliche Regulierungen folgen anderen Bedingungen als rein
moralische. Die Lösung wissenschaftlicher Probleme unterscheidet

sich von denen unternehmerischer oder politischer Natur.
Das Schöne, das Wahre und das Gute sind nicht in eins zu bringen.
Es ist vielmehr der Traum aller radikalen Ideologien, diese

Differenzen aufzuheben - linke Ideologien laborieren dann an einer

Totalpolitisierung der Märkte, der Wissenschaft, der Kultur, sogar
des Religiösen. Und rechte Ideologien setzen auf unbegründbare

Zugehörigkeitsformen und unbedingte Solidarität mit den und

mit dem Eigenen. Beide scheitern an der Komplexität der Gesellschaft

-wie auch die Mitte-Politik der letzten Jahre daran gescheitert

ist, innerhalb der komplexen Differenziertheit der Probleme

mit heterogenen Alternativen aufzuwarten.
Anderes könnte der Liberalismus anbieten: von einem

modernisierten Liberalismus darf erhofft werden, eine Denkart zu

etablieren, die die sachliche Heterogenität der Gesellschaft

aufnimmt, und zwar nicht nur die sozialer Gruppen, sondern auch

die Heterogenität der Funktionen. Wie lassen sich politische
Regulierungsnotwendigkeiten und ökonomische Dynamik neu
aufeinander beziehen? Wie kann man wissenschaftliche Erkenntnisse

in unternehmerische und politische Konzepte übersetzen?

Wie können Eliten aus den verschiedenen Sphären der Gesellschaft

miteinander ins Gespräch kommen? Wie lässt sich von
solchen Akteuren erwarten, dass sie ein reflexives Verhältnis zu
sich selbst aufbauen können? Und wie lässt sich die Naivität
vermeiden, als ginge es hier um einen allgemeinen Konsens?

Die Anmassung der Zentralperspektive brechen
Sind diese Fragen zu abstrakt? Ja, das sind sie. Aber es sind

die Fragen, die unmittelbar das Erbe des politischen Liberalismus

seit John Locke aufnehmen. Es sind Fragen einer Neuübersetzung

des Problems der Heterogenität auf eine Gesellschaft,
die sich nicht mehr einzig auf die eingespielten Routinen ihrer
nationalstaatlichen Institutionen verlassen kann. Es sind

Fragen, wie Eliten in die Lage versetzt werden, die Differenziertheit
der Gesellschaft nicht zu bekämpfen oder als Störung anzusehen,

sondern als Chance für den Wettbewerb der Ideen. Es sind

Fragen, die deshalb liberal sind, weil sie von dem Gedanken
beseelt sind, dass keine der Perspektiven, weder die politische
noch die ökonomische, weder die wissenschaftliche noch die

religiöse, weder die rechtliche noch die ästhetische, eine

Zentralperspektive (oder: alternativlos) ist.

Friedrich August von Hayek war kurz davor, dafür den

entsprechenden Algorithmus anzubieten: Strukturen dadurch zu

verändern, dass man radikal darauf setzt, die Anmassung einer

Zentralperspektive zu brechen. Heute sollte man das nicht mehr

nur zum Schutze der Märkte tun, sondern übers Ökonomische

hinaus in Anerkennung der Heterogenität einer Gesellschaft,
deren Zentralinstanzen eben keine zentralen Instanzen sind,
sondern sich in permanentem Widerstreit befinden. Genau das ist
doch der Versuchsaufbau, für den sich Liberale immer interessiert

haben! Und es wäre womöglich auch eine Erweiterung dessen,

was bis heute Demokratie hiess: nicht nur die Repräsentation

von Gruppen und Interessen, sondern auch die Repräsentation
und Berücksichtigung der Heterogenität der gesellschaftlichen
Funktionen in einem System ohne Zentrum und ohne Spitze.

Der Wettbewerbsvorteil eines modernisierten Liberalismus
müsste diese unbedingte Parteinahme für Heterogenität sein -
nicht nur auf Märkten oder im Hinblick auf Lebensstile und
Lebensformen, sondern auch gesellschaftlich im Hinblick auf die

Heterogenität von Aufgaben, Funktionen, Professionen und

Problemlösungstools. Auch wenn aktuelle Wahlen vielleicht
durch die Lösung konservativer Bezugsprobleme gewonnen
werden, das operative Problemlösungspotenzial für eine
moderne komplexe Gesellschaft braucht eine liberale Denkungsart
im angedeuteten Sinne.

Hayek hatte völlig recht damit, dass Politik manche
Probleme womöglich nicht lösen kann, weil ihre Erfolgsbedingung
in Wahlen und in ihrem Erscheinungsbild in der öffentlichen
Meinung oftmals dem sachlich Notwendigen widerspricht.
Manche Themen etwa sind in Wahlkämpfen nur um den Preis

der NichtWählbarkeit kommunizierbar. Aus diesem Dilemma

gibt es keinen systematischen Ausweg. Daraus einen antipolitischen

Schluss zu ziehen, wäre aber völlig falsch. Die liberale
Alternative zum Status quo ist nicht die Abschaffung des

Politischen, sondern das Ernstnehmen der Vielfalt und der Anspruch,
ihre Vorteile publik und sie selbst nutzbar zu machen, wo
immer es geht. <

31


	Vorteil Vielfalt

