Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 97 (2017)
Heft: 1050
Artikel: Wir vergessen, was uns ausmacht
Autor: Turkle, Sherry
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-736590

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-736590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1050 OKTOBER 2017

s Wir vergessen,

was uns ausmacht

Die digitalen Annehmlichkeiten der Moderne halten uns von unliebsamen Menschen und Ideen fern,
rauben uns den Fokus und gaukeln die Moglichkeit eines Lebens ohne echte Konflikte vor.
Das Ergebnis: wir stumpfen ab. Plidoyer gegen das unmiindige Leben in seichter Harmonie.

von Sherry Turkle

Is ich 1976 ans MIT kam, als Doktor der Soziologie, eine Hu-

manistin unter Hackern, fand ich mich hineingezogen in die
Geschichte einer Generation und der sie kennzeichnenden Tech-
nologie. Es faszinierte mich zu erleben, wie Technologie nicht nur
unser Tun, sondern vielmehr auch unser Sein verdndert. Ich ging
dieser Geschichte nach: von den ersten PC bis zum Aufkommen
von Social Media und Sociable Robots. Diese so unterschiedlichen
Technologien — quasi die Kronjuwelen der digitalen Revolution —
folgten, wie sich zeigte, einer gemeinsamen Asthetik. Sie besagt:
digitale Technologie schreibt die Regeln neu. Was schwierig war,
wird leicht. Was rauh war, wird geschmeidig. Was Reibung hatte,
wird leichtlaufig.

Die neue Welt, die hiermit verheissen war, wiirde nicht nur
reibungsfrei sein, indem wirtschaftliche Transaktionen ge-
schmeidiger vonstattengingen, etwa elektronischer Zahlungsver-
kehr. Die Vision ging dariiber hinaus: Das Ziel sollte sein, soziale
Reibung zu minimieren, also Interaktionen, die emotionalen
Stress verursachen, zu eliminieren. Ein oft zitiertes Zukunftssze-
nario, das inzwischen teilweise als App umgesetzt ist, sah wie
folgt aus: Du bestellst bei Starbucks deinen Kaffee gemiss deinen
Wiinschen, dann machst du dich auf den Weg, ihn abzuholen, und
wirst von einer App genau so umgeleitet, dass du statt deiner Ex-
Freundin oder deinem Chef ausschliesslich Freunden begegnest.

Eine wichtige Frage blieb aber dabei unbeantwortet: Wie
kommen wir eigentlich darauf, dass ein Leben ohne Konflikte,
ohne unangenehme Begegnungen iiberhaupt wiinschenswert
sei? Weil wir diese Frage bis heute kaum stellen, wird uns von
unseren Technologien vornehmlich eine bestimmte Art von Ef-
fizienz angedreht — um den Preis, dass wir andere Menschen
nicht mehr als Gewinn, sondern zunehmend als Problem be-
trachten. Menschen sind zu Storfaktoren geworden. Wie kam es
dazu? Was ldsst sich dagegen tun?

Eine Generation macht es sich (zu) leicht

Meine eigene, nach einem unbeschwerten Leben strebende
Generation sah die digitale Revolution als identitdtsstiftende Er-
rungenschaft; die Ubereinstimmung unserer Asthetik mit der
Welt der Apps ist sichtbar. Doch gab und gibt es zunehmend Span-

80

Sherry Turkle

ist Abby-Rockefeller-Mauzé-Professorin fiir Wissenschaft,
Technologie und Gesellschaft am Massachusetts Institute

of Technology (MIT). Von ihr zuletzt erschienen: «Reclaiming
Conversation. The Power of Talk in a Digital Age» (Penguin, 2015).

nung. Das Leben lehrte uns das eine, die Technologie etwas ande-
res. Und mehr noch: neue digitale Objekte ziehen uns hinein in
ein paralleles Leben, einen Lebensstil, der uns die Lektionen des
Lebens vergessen ldsst. Wo das Leben gelehrt hatte, dass es miih-
sam war, sich politisch zu organisieren, verhiess das Internet effi-
ziente virtuelle Organisationsformen, die um Grossenordnungen
bequemer waren. Personliche Gesprédche hatten uns gelehrt, dass
es wohl unangenehm ist, sich zu versprechen oder um Worte zu
ringen, dass wir uns einander hierin aber deutlicher offenbaren,
als wir es eigentlich wollen. Im digitalen Leben konnen wir unsere
Gedanken vor dem Positionsbezug sortieren und im Nachhinein
bearbeiten, werden niemals unterbrochen und kénnen uns nach
Lust und Laune kommunikativ ausbreiten. Online konnen wir den
Anschein erwecken, unserem Selbstideal weit stdarker zu entspre-
chen, als wir es — das ist uns klar — tatséchlich tun. Wir predigen
leichthin den offenen Austausch, praktizieren aber Kosmetik am
Selbst. Die digitale Revolution fordert: «Think different!» Und
fraglos ist es gut, anders zu denken, neu zu denken. Ebenso aber
gibt es andere, uralte Lebenserkenntnisse zu beherzigen — die Be-
deutung von Privatsphire in einer Demokratie, die Freuden der
Anwesenheit im eigenen Leben.

Doch was ich im Rahmen meiner Forschungsarbeit am hiu-
figsten hore, ist: «Ich wiirde lieber texten als reden.» Die Men-
schen wollen heute ihre sozialen Interaktionen moglichst auf den
Bildschirm beschranken. Warum? Natiirlich: sie fiithlen sich dort
weniger verletzlich. Also erzédhlen sie mir, dass sie mit Arbeitskol-
legen per SMS oder E-Mail kommunizieren, statt von Angesicht zu
Angesicht; dass sie Familienstreits auf «Gchat» austragen statt am
Kiichentisch; wie sie auf Facebook um Partner werben. Sie drii-
cken sich geschickt um eine bestimmte Art von Konversation —






DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1050 OKTOBER 2017

eine, die nach hinten offen und ein bisschen furchteinflossend ist.
Als Entwicklungspsychologin weiss ich recht genau, was ein per-
sonliches Gesprich zu leisten imstande ist: Hier entsteht Intimi-
tdt, entwickelt sich Empathie, werden Produktivitdt und Engage-
ment gefordert, wird Zusammenarbeit durch Klarheit erleichtert.
Was ich also meinen Studenten erzdhle, geht iiber die Herausfor-
derung hinaus, vorangegangene Generationen zu iibertreffen:
namlich das Schwierige zu erkennen und beim Namen zu nennen.
Diese Aufgabe ist uns allen gestellt. Wir leben in unserer von
Technologie gepriagten Welt, diirfen aber nicht vergessen, was wir
iiber das Leben wissen: Es lehrt uns den zentralen Wert der Anwe-
senheit, der Prisenz.

Empathie und Aufmerksamkeit

Es ist Zeit, sich wieder auf die Verbindung von Empathie und
Aufmerksamkeit zu besinnen. Menschen reagieren auf verbind-
liche und absichtsvolle Kommunikation: Wenn wir das Handy
beiseitelegen, um uns jemandem zuzuwenden, ist das eine be-
deutsame Entscheidung, denn Menschen sind dankbar fiir ein
solches Geschenk der Aufmerksamkeit. Gesten dieser Art erzeu-
gen Empathie. Sie signalisieren: ich weiss nicht, was du mir sa-
gen willst, aber ich wiirde es gerne erfahren. Studien haben ge-
zeigt, dass ein Handy, selbst wenn es ausgeschaltet und mit dem
Display nach unten auf dem Tisch liegt, eine Konversation in
zweierlei Hinsicht beeinflusst: Das Gesprdach wird trivialer —
schliesslich will niemand mit einer Unterbrechung rechnen
miissen, wahrend er eine wichtige Sache bespricht —und die An-
wesenden nehmen weniger aneinander teil. Selbst ein stummes
Handy riickt uns auseinander.

Meine Studenten berichten mir dahingehend von der «Dreier-
regel». Wenn sie ihr Handy mit in die Mensa nehmen, méchten sie
einerseits ihren Social-Media-Feed verfolgen, sich andererseits
aber auch unterhalten. Das Problem wird folgendermassen gelost:
Sobald mindestens drei Kommilitonen den Kopf gehoben haben,
um sich miteinander zu unterhalten, darf man seinen Kopf sen-
ken, um sein Handy zu checken. Diese Art gegenseitiges Belauern
hat Folgen: Studien haben gezeigt, dass bei Studenten zwischen
1979 und 2009 die Fihigkeit zur Empathie um 40 Prozent abnahm
— gemessen am Vermdgen, sich an die Stelle einer Figur in einer
Geschichte zu versetzen.

Das Leben lehrt: Empathie braucht Zeit. Doch in der Welt der
Technologie wird Effizienz verherrlicht. Eine Studentin erzéhlte
mir, dass das Leben im Studentenwohnheim sie etwas gelehrt
habe, was sie die «7-Minuten-Regel» nannte: Sieben Minuten
braucht es, bis man weiss, wohin ein Gesprach fiihrt, da man sich
erst dann in den Rhythmus und das Tempo des Gegeniibers einge-
fiithlt hat. Ich dachte sofort: «Diese Frau ist meine Gottin!» Dann
aber erzihlte sie, dass sie kaum jemals die sieben Minuten abwar-
tet. Sobald sich eine Pause im Gesprach ergibt, verliert sie die Ge-
duld und nimmt ihr Handy heraus. Sie kann, wie sie sagt, die
«langweiligen Augenblicke» nicht ertragen.

82

Langweilige Augenblicke? So reden wir inzwischen iiber jenes
Zogern und Innehalten, das menschlicher Konversation ihren na-
tiirlichen Rhythmus verleiht. Das rithrt zum einen daher, dass So-
cial Media uns eine Alternative anbieten: pausenlose Stimulation.
Wir glauben, dass das Leben genau so sein sollte. Doch die Fihig-
keit zur Langeweile ist eine der bedeutsamsten Errungenschaften
in der Entwicklung eines Kindes. Aus den Neurowissenschaften
wissen wir, dass unser Gehirn in Phasen der Langeweile neue
Energie tankt. Wir legen so den Grundstein fiir ein stabiles Selbst-
gefithl. Wenn wir uns langweilen, lernen wir, in uns zu gehen, und
bilden unsere Vorstellungskraft aus. Gibt man einem Kleinkind
eine Babyschaukel oder ein Topfchen mit iPad-Anschluss — das
gibt es wirklich! —, schliesst man die Entwicklung entscheidender
Fdhigkeiten kurz.

Diese durch Technologie erzeugte Unfdhigkeit zum Ertragen
von Langeweile bringt noch etwas anderes mit sich: eine Unféhig-
keit zum Ertragen des Alleinseins. Warum ist die Fahigkeit zum
Alleinsein so wichtig? Zum einen, weil man wihrend des Allein-
seins zu sich findet. Zum anderen aber ist es wesentlich fiir unsere
Bindungsfihigkeit. Wer nicht mit sich allein sein kann, kann sei-
nen Gesprdchspartner nicht als das wahrnehmen, was dieser
wirklich ist. Er verwandelt ihn in das, was auch immer er zur Un-
terstiitzung seines zerbrechlichen Selbstgefiihls braucht. Allein-
sein macht empathiefdhig.

Eine neuere Studie untersuchte, ob Studenten bereit wiren,
eine Viertelstunde lang allein zu sein, ohne Buch oder Smart-
phone. Die Studenten liessen sich darauf ein — fiir Geld. Die For-
scher fragten sie daraufhin, ob sie es fiir moglich hielten, dass sie
sich wihrend dieser Viertelstunde Elektroschocks verabreichen
wiirden. Die Studenten waren entsetzt: «Niemals! Auf keinen
Fall!» Doch nach sechs Minuten des Alleinseins, ohne Handy oder
Buch und mit einem simplen Elektroschocker in Reichweite, be-
gannen etliche der Studenten, sich milde Stromstdsse zu verpas-
sen — nur, um nicht still und allein mit ihren Gedanken herumzu-
sitzen.

Kontrollierter Austausch

Aus meiner Forschungsarbeit kenne ich den Typus des Ange-
stellten, der es bevorzugt, sich telefonisch in Meetings einzuwdh-
len, statt personlich anwesend zu sein. Ahnliches bin ich von mei-
nen Studenten gewohnt, die immer grosseren Widerwillen dage-
gen zeigen, mich wihrend meiner Biirozeiten aufzusuchen. Das
darf ich nicht personlich nehmen. Studien zeigen, dass dieses
Phinomen ein breiter Trend ist. Ich besuche auch Konferenzen zu
diesem Thema. Ich frage deshalb meine Studenten manchmal,
was sie anstatt der Biirozeiten lieber hdtten. Sie wissen, was sie
wollen: mir eine perfekte Frage mailen und eine perfekte Antwort
von mir zuriickgemailt bekommen.

Klingt zunidchst wenig bedenklich, finden Sie? Ich meine: je-
der, den schon einmal eine begeisternde Idee erfiillt hat, weiss,
dass eine solche Idee nicht perfekt auf die Welt kommt, sondern



vielmehr durch den Austausch mit anderen, etwa mit einem Leh-
rer oder Coach, in Form gebracht wird: «Lass uns das noch mal
zusammen anschauen!» Noch mal. Zusammen. Die magischen
Worte jedes Mentors.

Das Konzept einer idealen Frage und einer idealen Antwort
darauf hingegen verwandelt eine relationale Begegnung in eine
transaktionale. Technologie erleichtert das. Doch um sich fiir die-
ses Modell zu begeistern, miissen die meisten von uns ein Stiick
Erfahrung ausihrem Leben als Lehrer, Schiiler, Eltern oder Freund
vergessen, das nichts mit Perfektion zu tun hatte. Stattdessen
ging es darin um die Perfektion des Unvollkommenen. Um Empa-
thie und Anwesenheit. Zusammen. Noch mal.

Mancher von uns wurde bereits so erzogen, sich selbst von
klein auf am Massstab der Vollkommenheit zu messen. Ein junger
Mann beschrieb mir einmal, warum er sich am sichersten fiihlte,
wenn er seine Kommunikation auf digitale Medien beschrénkte:
«Gesprache? Ich sage Thnen, was an Gesprdachen nicht stimmt.
Gespridche finden in Echtzeit statt und man kann nicht kontrollie-
ren, was man sagen wird.»

Diese Aussage vereint so viele Einsichten iiber das Leben, die
uns die Technologie oft vergessen ldsst. Die Bedeutsamkeit einer
Unterhaltung in Echtzeit. Der Wert eines unredigierten Lebens.
Die Perfektion des Unvollkommenen. Als Individuen und als Biir-
ger einer Demokratie nehmen wir Schaden, wenn wir uns nicht die
Zeit nehmen, miteinander zu reden; wenn wir nicht lernen, einan-
der zuzuhoren — speziell jenen Menschen, die nicht sind wie wir. Es
ist offensichtlich, dass gerade diese Art Gesprich fiir eine Demo-
kratie wesentlich ist. Im 18. Jahrhundert schrieb der Essayist und
Politiker Joseph Addison, dass er die Debatten in englischen Kaf-
feehdusern geniesse, wo er Gespriache mit Menschen suche, mit
denen er uneins sei. Seitdem hat sich einiges getan: Aktuelle Stu-
dien deuten darauf hin, dass wir online dazu neigen, Ansichten zu
formulieren, von denen wir glauben, dass unsere Follower sie
liken. Auch vermeiden wir, mit Menschen zu reden — personlich
oder digital —, die eine andere politische Meinung haben.

Aber so viel Zeit seither auch vergangen sein mag — das Vorbild
Addisons inspiriert noch heute. Jene Lust an Reibung und Unter-
schied im Gespréch ist genau das, was das Leben in einer Zivilge-
sellschaft von uns fordert. Wir profitieren davon, eine neue Per-
spektive auf die Schwierigkeiten des Lebens einzunehmen. Das Ge-
genteil von «leicht» ist keineswegs nur «schwer». Es kann auch sein:
«komplex», «eingebunden» oder «herausfordernd». Um im heuti-
gen politischen Klima Verdnderungen anzustossen, brauchen wir
Féahigkeiten, die wir hinter unseren Bildschirmen nicht erlernen.
Wenn wir erwigen, uns aktiv fiir unsere Uberzeugungen einzuset-
zen, sollten wir nicht gleich an hitzige Debatten denken. Stattdes-
sen konnen wir uns doch einfach ein Gesprach vorstellen. Sich auf
das Tempo eines Gegeniibers einlassen, seinen Standpunkt anho-
ren. Jene sieben Minuten. Jene langweiligen Augenblicke. Stellen
wir uns doch die Bausteine der Empathie, unserer menschlichsten
Fahigkeit, als Instrument des politischen Widerstands vor.

SCHWEIZER MONAT 1050 OKTOBER 2017 DOSSIER

Gerade jetzt, da wir diese Fdhigkeit am dringendsten brauch-
ten, um die Demokratie zu stdrken und wiederzubeleben, haben
wir Schwierigkeiten, einander zuzuhdren. Ich habe mit Sara Kon-
rath gesprochen, der Forscherin, die jene erstaunliche 40prozen-
tige Abnahme der Fdhigkeit zur Empathie bei Studenten fest-
stellte. Von ihr erfuhr ich, wenig {iberraschend, dass ihre Ergeb-
nisse sie deprimierten. Also beschloss sie, Empathie-Apps fiirs
iPhone zu entwickeln — und das ist, was sie heute noch tut. Diesen
Impuls kann wohl jeder nachvollziehen. Wir ahnen, dass uns die
Technologie in Schwierigkeiten gebracht hat, und erhoffen uns
von der Technologie, dass sie uns wieder aus diesen Schwierigkei-
ten herausbringt. «Unser Miteinander ist kithler geworden. Viel-
leicht warmen uns ja die Apps.» Es ist leichter geworden, eine App
zu entwickeln, als ein Gesprach zu fithren.

Resiimee

Wir hatten eine Liebesaffdre mit einer scheinbar magischen
Technologie. Deren Wirkung beruhte auf ihrer Macht, unsere
Aufmerksamkeit zu bannen. Und sie liess uns keine Aufmerksam-
keit iibrig fiireinander. Wir wollen nun sogar schon glauben, dass
Technologie reparieren kann, was sie zerbrochen hat. Ich glaube
das nicht. Wir selbst sind die Empathie-App. Um wiederherzustel-
len, was zu unserer grossen Not kaputtgegangen ist, brauchen wir
keine besseren Programme — wir brauchen die Unebenheiten des
Gesprachs. Es ist die Kur gegen das Schwécherwerden der Verbin-
dungen in unserer digitalen Welt.

Wir miissen uns also zuriickholen, was wir iiber das Leben
wissen. Wenn wir uns unsere Aufmerksamkeit zuriickholen, un-
sere Fahigkeit zum Alleinsein und auch unsere Freundschaften,
wird es uns eher gelingen, unsere Gemeinschaften zuriickzuho-
len, unsere Demokratie und unsere gesellschaftlichen Ideale.

Wir haben noch etwas Zeit, uns zu erinnern, wer wir sind, be-
vor es zu spat ist: Wesen der Geschichte, der Tiefenpsychologie,
der komplexen Beziehungsverhéltnisse, des riskanten personli-
chen Gesprdchs. Es mag aussehen, als sei dieser Prozess «schwie-
rig». Doch womoglich ist er einfach nur: komplex, einbindend und
herausfordernd. Es ist an der Zeit, uns all der Fihigkeiten zu ver-
gewissern, die wir fiir diese Herausforderung bendtigen, denn
Technologie kann uns dabei kaum behilflich sein. Ich bin deshalb
nicht gegen Technologie. Aber ich bin fiir das Gesprach. €

Aus dem Amerikanischen {ibersetzt von Jan Meyer-Veden.

83



	Wir vergessen, was uns ausmacht

