
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 97 (2017)

Heft: 1050

Artikel: Wir vergessen, was uns ausmacht

Autor: Turkle, Sherry

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1050 OKTOBER 2017

8 Wir vergessen,
was uns ausmacht

Die digitalen Annehmlichkeiten der Moderne halten uns von unliebsamen Menschen und Ideen fern,
rauben uns den Fokus und gaukeln die Möglichkeit eines Lebens ohne echte Konflikte vor.
Das Ergebnis: wir stumpfen ab. Plädoyer gegen das unmündige Leben in seichter Harmonie.

von Sherry Turkle

Als ich 1976 ans MIT kam, als Doktor der Soziologie, eine Hu¬

manistin unter Hackern, fand ich mich hineingezogen in die

Geschichte einer Generation und der sie kennzeichnenden
Technologie. Es faszinierte mich zu erleben, wie Technologie nicht nur
unser Tun, sondern vielmehr auch unser Sein verändert. Ich ging
dieser Geschichte nach: von den ersten PC bis zum Aufkommen

von Social Media und Sociable Robots. Diese so unterschiedlichen

Technologien - quasi die Kronjuwelen der digitalen Revolution -
folgten, wie sich zeigte, einer gemeinsamen Ästhetik. Sie besagt:

digitale Technologie schreibt die Regeln neu. Was schwierig war,
wird leicht. Was rauh war, wird geschmeidig. Was Reibung hatte,
wird leichtläufig.

Die neue Welt, die hiermit verheissen war, würde nicht nur
reibungsfrei sein, indem wirtschaftliche Transaktionen
geschmeidiger vonstattengingen, etwa elektronischer Zahlungsverkehr.

Die Vision ging darüber hinaus: Das Ziel sollte sein, soziale

Reibung zu minimieren, also Interaktionen, die emotionalen
Stress verursachen, zu eliminieren. Ein oft zitiertes Zukunftsszenario,

das inzwischen teilweise als App umgesetzt ist, sah wie

folgt aus: Du bestellst bei Starbucks deinen Kaffee gemäss deinen

Wünschen, dann machst du dich auf den Weg, ihn abzuholen, und
wirst von einer App genau so umgeleitet, dass du statt deiner
ExFreundin oder deinem Chef ausschliesslich Freunden begegnest.

Eine wichtige Frage blieb aber dabei unbeantwortet: Wie
kommen wir eigentlich darauf, dass ein Leben ohne Konflikte,
ohne unangenehme Begegnungen überhaupt wünschenswert
sei? Weil wir diese Frage bis heute kaum stellen, wird uns von
unseren Technologien vornehmlich eine bestimmte Art von
Effizienz angedreht - um den Preis, dass wir andere Menschen

nicht mehr als Gewinn, sondern zunehmend als Problem
betrachten. Menschen sind zu Störfaktoren geworden. Wie kam es

dazu? Was lässt sich dagegen tun?

Eine Generation macht es sich (zu) leicht
Meine eigene, nach einem unbeschwerten Leben strebende

Generation sah die digitale Revolution als identitätsstiftende
Errungenschaft; die Übereinstimmung unserer Ästhetik mit der

Welt der Apps ist sichtbar. Doch gab und gibt es zunehmend Span-

Sherry Turkle
ist Abby-Rockefeller-Mauzé-Professorin für Wissenschaft,
Technologie und Gesellschaft am Massachusetts Institute
of Technology (MIT). Von ihr zuletzt erschienen: «Reclaiming
Conversation. The Power of Talk in a Digital Age» (Penguin, 2015).

nung. Das Leben lehrte uns das eine, die Technologie etwas anderes.

Und mehr noch: neue digitale Objekte ziehen uns hinein in
ein paralleles Leben, einen Lebensstil, der uns die Lektionen des

Lebens vergessen lässt. Wo das Leben gelehrt hatte, dass es mühsam

war, sich politisch zu organisieren, verhiess das Internet
effiziente virtuelle Organisationsformen, die um Grössenordnungen
bequemer waren. Persönliche Gespräche hatten uns gelehrt, dass

es wohl unangenehm ist, sich zu versprechen oder um Worte zu

ringen, dass wir uns einander hierin aber deutlicher offenbaren,
als wir es eigentlich wollen. Im digitalen Leben können wir unsere
Gedanken vor dem Positionsbezug sortieren und im Nachhinein
bearbeiten, werden niemals unterbrochen und können uns nach

Lust und Laune kommunikativ ausbreiten. Online können wir den

Anschein erwecken, unserem Selbstideal weit stärker zu entsprechen,

als wir es - das ist uns klar - tatsächlich tun. Wir predigen
leichthin den offenen Austausch, praktizieren aber Kosmetik am

Selbst. Die digitale Revolution fordert: «Think different!» Und

fraglos ist es gut, anders zu denken, neu zu denken. Ebenso aber

gibt es andere, uralte Lebenserkenntnisse zu beherzigen - die

Bedeutung von Privatsphäre in einer Demokratie, die Freuden der

Anwesenheit im eigenen Leben.

Doch was ich im Rahmen meiner Forschungsarbeit am

häufigsten höre, ist: «Ich würde lieber texten als reden.» Die
Menschen wollen heute ihre sozialen Interaktionen möglichst auf den

Bildschirm beschränken. Warum? Natürlich: sie fühlen sich dort
weniger verletzlich. Also erzählen sie mir, dass sie mit Arbeitskollegen

per SMS oder E-Mail kommunizieren, statt von Angesicht zu

Angesicht; dass sie Familienstreits auf «Gchat» austragen statt am

Küchentisch; wie sie auf Facebook um Partner werben. Sie

drücken sich geschickt um eine bestimmte Art von Konversation -

80





DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1050 OKTOBER 2017

eine, die nach hinten offen und ein bisschen furchteinflössend ist.

Als Entwicklungspsychologin weiss ich recht genau, was ein
persönliches Gespräch zu leisten imstande ist: Hier entsteht Intimität,

entwickelt sich Empathie, werden Produktivität und Engagement

gefördert, wird Zusammenarbeit durch Klarheit erleichtert.
Was ich also meinen Studenten erzähle, geht über die Herausforderung

hinaus, vorangegangene Generationen zu übertreffen:
nämlich das Schwierige zu erkennen und beim Namen zu nennen.
Diese Aufgabe ist uns allen gestellt. Wir leben in unserer von
Technologie geprägten Welt, dürfen aber nicht vergessen, was wir
über das Leben wissen: Es lehrt uns den zentralen Wert der
Anwesenheit, der Präsenz.

Empathie und Aufmerksamkeit
Es ist Zeit, sich wieder auf die Verbindung von Empathie und

Aufmerksamkeit zu besinnen. Menschen reagieren auf verbindliche

und absichtsvolle Kommunikation: Wenn wir das Handy
beiseitelegen, um uns jemandem zuzuwenden, ist das eine
bedeutsame Entscheidung, denn Menschen sind dankbar für ein
solches Geschenk der Aufmerksamkeit. Gesten dieser Art erzeugen

Empathie. Sie signalisieren: ich weiss nicht, was du mir
sagen willst, aber ich würde es gerne erfahren. Studien haben

gezeigt, dass ein Handy, selbst wenn es ausgeschaltet und mit dem

Display nach unten auf dem Tisch liegt, eine Konversation in
zweierlei Hinsicht beeinflusst: Das Gespräch wird trivialer -
schliesslich will niemand mit einer Unterbrechung rechnen
müssen, während er eine wichtige Sache bespricht - und die

Anwesenden nehmen weniger aneinander teil. Selbst ein stummes

Handy rückt uns auseinander.

Meine Studenten berichten mir dahingehend von der «Dreierregel».

Wenn sie ihr Handy mit in die Mensa nehmen, möchten sie

einerseits ihren Social-Media-Feed verfolgen, sich andererseits
aber auch unterhalten. Das Problem wird folgendermassen gelöst:
Sobald mindestens drei Kommilitonen den Kopf gehoben haben,

um sich miteinander zu unterhalten, darf man seinen Kopf
senken, um sein Handy zu checken. Diese Art gegenseitiges Belauern

hat Folgen: Studien haben gezeigt, dass bei Studenten zwischen

1979 und 2009 die Fähigkeit zur Empathie um 40 Prozent abnahm

- gemessen am Vermögen, sich an die Stelle einer Figur in einer
Geschichte zu versetzen.

Das Leben lehrt: Empathie braucht Zeit. Doch in der Welt der

Technologie wird Effizienz verherrlicht. Eine Studentin erzählte

mir, dass das Leben im Studentenwohnheim sie etwas gelehrt
habe, was sie die «7-Minuten-Regel» nannte: Sieben Minuten
braucht es, bis man weiss, wohin ein Gespräch führt, da man sich

erst dann in den Rhythmus und das Tempo des Gegenübers eingefühlt

hat. Ich dachte sofort: «Diese Frau ist meine Göttin!» Dann

aber erzählte sie, dass sie kaum jemals die sieben Minuten abwartet.

Sobald sich eine Pause im Gespräch ergibt, verliert sie die
Geduld und nimmt ihr Handy heraus. Sie kann, wie sie sagt, die

«langweiligen Augenblicke» nicht ertragen.

Langweilige Augenblicke? So reden wir inzwischen über jenes

Zögern und Innehalten, das menschlicher Konversation ihren
natürlichen Rhythmus verleiht. Das rührt zum einen daher, dass

Social Media uns eine Alternative anbieten: pausenlose Stimulation.
Wir glauben, dass das Leben genau so sein sollte. Doch die Fähigkeit

zur Langeweile ist eine der bedeutsamsten Errungenschaften
in der Entwicklung eines Kindes. Aus den Neurowissenschaften

wissen wir, dass unser Gehirn in Phasen der Langeweile neue

Energie tankt. Wir legen so den Grundstein für ein stabiles

Selbstgefühl. Wenn wir uns langweilen, lernen wir, in uns zu gehen, und
bilden unsere Vorstellungskraft aus. Gibt man einem Kleinkind
eine Babyschaukel oder ein Töpfchen mit iPad-Anschluss - das

gibt es wirklich! -, schliesst man die Entwicklung entscheidender

Fähigkeiten kurz.
Diese durch Technologie erzeugte Unfähigkeit zum Ertragen

von Langeweile bringt noch etwas anderes mit sich: eine Unfähigkeit

zum Ertragen des Alleinseins. Warum ist die Fähigkeit zum
Alleinsein so wichtig? Zum einen, weil man während des Alleinseins

zu sich findet. Zum anderen aber ist es wesentlich für unsere

Bindungsfähigkeit. Wer nicht mit sich allein sein kann, kann
seinen Gesprächspartner nicht als das wahrnehmen, was dieser

wirklich ist. Er verwandelt ihn in das, was auch immer er zur
Unterstützung seines zerbrechlichen Selbstgefühls braucht. Alleinsein

macht empathiefähig.
Eine neuere Studie untersuchte, ob Studenten bereit wären,

eine Viertelstunde lang allein zu sein, ohne Buch oder Smart-

phone. Die Studenten liessen sich darauf ein - für Geld. Die

Forscher fragten sie daraufhin, ob sie es für möglich hielten, dass sie

sich während dieser Viertelstunde Elektroschocks verabreichen
würden. Die Studenten waren entsetzt: «Niemals! Auf keinen
Fall!» Doch nach sechs Minuten des Alleinseins, ohne Handy oder

Buch und mit einem simplen Elektroschocker in Reichweite,

begannen etliche der Studenten, sich milde Stromstösse zu verpassen

- nur, um nicht still und allein mit ihren Gedanken herumzusitzen.

Kontrollierter Austausch
Aus meiner Forschungsarbeit kenne ich den Typus des

Angestellten, der es bevorzugt, sich telefonisch in Meetings einzuwühlen,

statt persönlich anwesend zu sein. Ähnliches bin ich von meinen

Studenten gewohnt, die immer grösseren Widerwillen dagegen

zeigen, mich während meiner Bürozeiten aufzusuchen. Das

darf ich nicht persönlich nehmen. Studien zeigen, dass dieses

Phänomen ein breiter Trend ist. Ich besuche auch Konferenzen zu

diesem Thema. Ich frage deshalb meine Studenten manchmal,

was sie anstatt der Bürozeiten lieber hätten. Sie wissen, was sie

wollen: mir eine perfekte Frage mailen und eine perfekte Antwort
von mir zurückgemailt bekommen.

Klingt zunächst wenig bedenklich, finden Sie? Ich meine:

jeder, den schon einmal eine begeisternde Idee erfüllt hat, weiss,

dass eine solche Idee nicht perfekt auf die Welt kommt, sondern

82



SCHWEIZER MONAT 1050 OKTOBER 2017 DOSSIER

vielmehr durch den Austausch mit anderen, etwa mit einem Lehrer

oder Coach, in Form gebracht wird: «Lass uns das noch mal

zusammen anschauen!» Noch mal. Zusammen. Die magischen
Worte jedes Mentors.

Das Konzept einer idealen Frage und einer idealen Antwort
darauf hingegen verwandelt eine relationale Begegnung in eine

transaktionale. Technologie erleichtert das. Doch um sich für dieses

Modell zu begeistern, müssen die meisten von uns ein Stück

Erfahrung aus ihrem Leben als Lehrer, Schüler, Eltern oder Freund

vergessen, das nichts mit Perfektion zu tun hatte. Stattdessen

ging es darin um die Perfektion des Unvollkommenen. Um Empathie

und Anwesenheit. Zusammen. Noch mal.

Mancher von uns wurde bereits so erzogen, sich selbst von
klein auf am Massstab der Vollkommenheit zu messen. Ein junger
Mann beschrieb mir einmal, warum er sich am sichersten fühlte,
wenn er seine Kommunikation auf digitale Medien beschränkte:

«Gespräche? Ich sage Ihnen, was an Gesprächen nicht stimmt.
Gespräche finden in Echtzeit statt und man kann nicht kontrollieren,

was man sagen wird.»
Diese Aussage vereint so viele Einsichten über das Leben, die

uns die Technologie oft vergessen lässt. Die Bedeutsamkeit einer

Unterhaltung in Echtzeit. Der Wert eines unredigierten Lebens.

Die Perfektion des Unvollkommenen. Als Individuen und als Bürger

einer Demokratie nehmen wir Schaden, wenn wir uns nicht die

Zeit nehmen, miteinander zu reden; wenn wir nicht lernen, einander

zuzuhören- speziell jenen Menschen, die nicht sind wie wir. Es

ist offensichtlich, dass gerade diese Art Gespräch für eine Demokratie

wesentlich ist. Im 18. Jahrhundert schrieb der Essayist und
Politiker Joseph Addison, dass er die Debatten in englischen
Kaffeehäusern geniesse, wo er Gespräche mit Menschen suche, mit
denen er uneins sei. Seitdem hat sich einiges getan: Aktuelle
Studien deuten darauf hin, dass wir online dazu neigen, Ansichten zu

formulieren, von denen wir glauben, dass unsere Follower sie

liken. Auch vermeiden wir, mit Menschen zu reden - persönlich
oder digital -, die eine andere politische Meinung haben.

Aber so viel Zeit seither auch vergangen sein mag - das Vorbild
Addisons inspiriert noch heute. Jene Lust an Reibung und Unterschied

im Gespräch ist genau das, was das Leben in einer
Zivilgesellschaft von uns fordert. Wir profitieren davon, eine neue

Perspektive auf die Schwierigkeiten des Lebens einzunehmen. Das

Gegenteil von «leicht» ist keineswegs nur «schwer». Es kann auch sein:

«komplex», «eingebunden» oder «herausfordernd». Um im heutigen

politischen Klima Veränderungen anzustossen, brauchen wir
Fähigkeiten, die wir hinter unseren Bildschirmen nicht erlernen.

Wenn wir erwägen, uns aktiv für unsere Überzeugungen einzusetzen,

sollten wir nicht gleich an hitzige Debatten denken. Stattdessen

können wir uns doch einfach ein Gespräch vorstellen. Sich auf
das Tempo eines Gegenübers einlassen, seinen Standpunkt anhören.

Jene sieben Minuten. Jene langweiligen Augenblicke. Stellen

wir uns doch die Bausteine der Empathie, unserer menschlichsten

Fähigkeit, als Instrument des politischen Widerstands vor.

Gerade jetzt, da wir diese Fähigkeit am dringendsten bräuch-

ten, um die Demokratie zu stärken und wiederzubeleben, haben

wir Schwierigkeiten, einander zuzuhören. Ich habe mit Sara Konrath

gesprochen, der Forscherin, die jene erstaunliche 4oprozen-
tige Abnahme der Fähigkeit zur Empathie bei Studenten
feststellte. Von ihr erfuhr ich, wenig überraschend, dass ihre Ergebnisse

sie deprimierten. Also beschloss sie, Empathie-Apps fürs
iPhone zu entwickeln - und das ist, was sie heute noch tut. Diesen

Impuls kann wohl jeder nachvollziehen. Wir ahnen, dass uns die

Technologie in Schwierigkeiten gebracht hat, und erhoffen uns

von der Technologie, dass sie uns wieder aus diesen Schwierigkeiten

herausbringt. «Unser Miteinander ist kühler geworden.
Vielleicht wärmen uns ja die Apps.» Es ist leichter geworden, eine App

zu entwickeln, als ein Gespräch zu führen.

Resümee

Wir hatten eine Liebesaffäre mit einer scheinbar magischen

Technologie. Deren Wirkung beruhte auf ihrer Macht, unsere
Aufmerksamkeit zu bannen. Und sie liess uns keine Aufmerksamkeit

übrig füreinander. Wir wollen nun sogar schon glauben, dass

Technologie reparieren kann, was sie zerbrochen hat. Ich glaube
das nicht. Wir selbst sind die Empathie-App. Um wiederherzustellen,

was zu unserer grossen Not kaputtgegangen ist, brauchen wir
keine besseren Programme - wir brauchen die Unebenheiten des

Gesprächs. Es ist die Kur gegen das Schwächerwerden der Verbindungen

in unserer digitalen Welt.
Wir müssen uns also zurückholen, was wir über das Leben

wissen. Wenn wir uns unsere Aufmerksamkeit zurückholen,
unsere Fähigkeit zum Alleinsein und auch unsere Freundschaften,
wird es uns eher gelingen, unsere Gemeinschaften zurückzuholen,

unsere Demokratie und unsere gesellschaftlichen Ideale.

Wir haben noch etwas Zeit, uns zu erinnern, wer wir sind,

bevor es zu spät ist: Wesen der Geschichte, der Tiefenpsychologie,
der komplexen Beziehungsverhältnisse, des riskanten persönlichen

Gesprächs. Es mag aussehen, als sei dieser Prozess «schwierig».

Doch womöglich ist er einfach nur: komplex, einbindend und
herausfordernd. Es ist an der Zeit, uns all der Fähigkeiten zu
vergewissern, die wir für diese Herausforderung benötigen, denn

Technologie kann uns dabei kaum behilflich sein. Ich bin deshalb

nicht gegen Technologie. Aber ich bin für das Gespräch. <

Aus dem Amerikanischen übersetzt von Jan Meyer-Veden.

83


	Wir vergessen, was uns ausmacht

